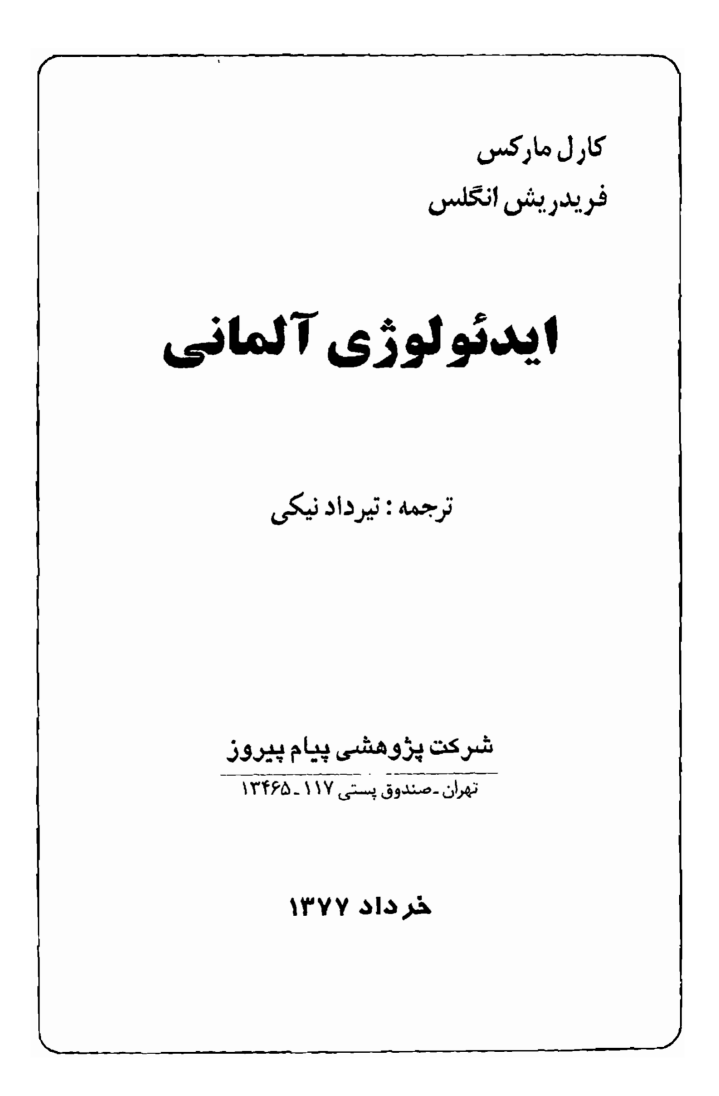
کارل ما رکس فريدريش انگلس



ترجمه : تيرداد نيكي

شر کت پژوهشی پیام پیروز تهران م صندوق پستی ۱۱۷ - ۱۳۳۶۵

خرداد ۱۳۷۷



- «بگذار انتقام گیرنده بپاخیزد». (۱)

١ - از نامهٔ ماركس به سوفى فون هاتسفلت، به مناسبت مرگ فرديناند لاسال. [ ماركس ١٠ انگلس - مجموعهٔ كامل آثار -ج ٢٢ - ص ٣١.]

## فهرست مندرجات

| گفتار منرجم برچاپ دوم گفتار منرجم برچاپ دوم                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| از طرف هیئت تحریریه ۱۵                                                        |
|                                                                               |
| مجلد ا _ انتقاد از فلسفه معاصر آلمانی ۲۹                                      |
| پیشگفتار                                                                      |
| I ـ فویرباخ ـ رویارویی بینش ماتریالیستی و ایدئآلیستی                          |
| [۱] اید تولوژی عموماً، اید نولوژی آلمانی خصوصاً۳۸                             |
| [۲] مقدمات استنباط ماتریالیستی از تاریخ۴۰                                     |
| [۳] تولید و مراوده. تقسیم کار و اشکال مالکیت - قبیله ای، باستان، فئو دال ۴۲   |
| [۴] ماهیت استنباط ماتریالیستی از تاریخ _وجود اجتماعی و شعور اجتماعی ۴۵        |
| II - [۱_ پیش شرط رهائی واقعی انسان]                                           |
| [۲_ماترياليسم اشراقي و ناپيگيرانه فويرباخ]۴۹                                  |
| [۳_روابط اولیهٔ تاریخی، یا جوانب اساسی فعالیت اجتماعی: تولید وسایل معیشت،     |
| تولید نیازمندیهای جدید، توالد و تناسل انسان (خانواده)، مناسبات اجتماعی،       |
| شعور] ٥٢                                                                      |
| [۴_ تقسیم اجتماعی کار و نتایج آن: مالکیت خصوصی، دولت: «غیریت»، فعالیت         |
| اجتماعی] ۵۷                                                                   |
| [۵_ تکامل نیرو های مولده بمثابهٔ مقدمهٔ مادی کمونیسم   ۲۰                     |
| [٦-استنتاجاتی از برداشت ماتریالیستی تاریخ: تاریخ بمثابهٔ روندی بی وقفه، تاریخ |
| آنگونه که به تاریخ جهانی تبدیل میشود، ضرورت انقلابی کمونیستی ۲۲               |

| [۷_شمهای استنباط ماتریالیستی تاریخ]                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| [۸۔ نــاپیگیری استنباط ایـدئالیستی از تـاریخ عـموماً و فـلسفهٔ مـا بـعد ـ هگـلی |
| خصوصاً} ۲۷                                                                      |
| [۹_استنباط ماتریالیستی از تاریخ و کمونیسم کاذب فویرباخ۷۰                        |
| III- [طبقهٔ فرمانروا و عقاید فرمانروا. چگونه استنباط هگلی حاکمیت روح بر تاریخ   |
| بوجود آمد] ۲۷                                                                   |
| IV - [۱_افزار توليد و اشكال مالكيت]                                             |
| [۲_ تقسیم کار فکری و کاریدی، جدائی شهر و روستا. نظام زمرهای] ۷۸                 |
| [۳_ تقسیم بعدی کار. جدائی بازرگانی و صنعت. تقسیم کار میان شهرهای مختلف _        |
| مانو فاکتور]۸۱                                                                  |
| [۴_گسترده ترین تقسیم کار. صنعت بزرگ] ۸۷                                         |
| [۵_ تضاد میان نیروهای مولده و شکل مراوده بمثابهٔ اساس انقلاب اجتماعی] . ۸۹      |
| [٦_رقابت افراد و تشکیل طبقات. تضاد میان افراد و مناسبات حیات آنان همکاری        |
| موهومی افراد در جامعهٔ بورژو آئی و اتحاد واقعی آنان تحت نظام کمونیسم. تـبعیت    |
| مناسبات اجتماعی حیات از قدرت افراد متحد] ۹۰                                     |
| [۷_ تضاد میان افراد و مناسبات حیات آنان بمثابهٔ تضاد میان نیروهای مولده و شکل   |
| مراوده. تکامل نیروهای مولده و تغییر اشکال مراوده] ۹۷                            |
| [۸_نقش زور (غصب) در تاریخ]                                                      |
| [۹_ تضاد میان نیروهای مولده و شکل مراوده تحت شرایط صنعت بزرگ و رقابت            |
| آزاد. تضاد میان کار و سرمایه آزاد. تضاد میان کار و سرمایه                       |
| [۱۰-ضرورت، پیش شرط و پی آمد الغاء مالکیت خصوصی]                                 |
| [۱۱]ـ رابطهٔ دولت و حقوق با مالکیت ۱۰۵                                          |
| [۱۲_شکل های شعور اجتماعی] ۱۰۸                                                   |
|                                                                                 |
| شورای لایبسیگ                                                                   |
| II - برونوی قدیس                                                                |
| ۱_«کارزار» علیه فو یرباخ ۱۱۳                                                    |

| ۲_نظرات برونوی قدیس دربارهٔ مبارزه میان فویرباخ و اشتیرنر ۲۴ |
|--------------------------------------------------------------|
| ۳_برونوی قدیس علیه مؤلفان خانوادهٔ مقدس۳                     |
| <b>۴_مدیحه</b> سرایی برای «موزس هس» ۴                        |
| III - ماکس قدیس                                              |
| <b>۱ ـ یگانه و ص</b> فات آن                                  |
|                                                              |
| <b>مهد متیق: انسان</b>                                       |
| ۱. سفر پیدایش، یعنی، زندگی یک انسان ۱۴۴                      |
| ۲_اقتصاد عهد عتیق ۲۵٦                                        |
| ۳_قدما ۱۳۴                                                   |
| ۴_ معاصران                                                   |
| الف _روح (تاريخچهٔ سرهٔ ارواح)                               |
| ب ـ جن زَدگان (تاریخچهٔ ناسرهٔ ارواح) ۱۸۵                    |
| الف) تجلَّى الف) تجلَّى                                      |
| ب) هوی و هومن ۱۹۵                                            |
| ج ـ تاریخچهٔ ناسَرهناسَرگی ارواح ۱۹۹                         |
| الف) سیاهپوستان و مغولها ۱۹۹                                 |
| ب)كاتوليسيسم و پروتستانيسم ۲۰۸                               |
| د ـ هیرارشی                                                  |
| <b>۵۔</b> «اشتیرنر، خرسند از تعبیر خود۲۲٦                    |
| ۲- آزادان ۲۳٦                                                |
| الف ـ ليبر آليسم سياسي ٢٣٦                                   |
| ب کمونیسم                                                    |
| ج ـ ليبرآليسم بشردوستانه                                     |
| عهد جديد: دمنيت،                                             |
|                                                              |
| <b>۱-اقتصاد عهد جدید ۲۹۳</b>                                 |

| 297  | ۲_فنومنولوژی اگو ئیست در توافق با خود، یا نظریه برات نفس |
|------|----------------------------------------------------------|
| ۳۳۰  | ۳_مکاشفهٔ بوحنای ربانی (الهی)، یا «منطق خردمندی جدید»    |
|      | ۴۔ خصوصیت                                                |
| ۳۸۲  | ٥_مالك                                                   |
|      | الف قدرت من                                              |
| ۳۸۳  | I- حقوقI                                                 |
| ۳ለ۳  | الف _ تقديس بطوركلى                                      |
| ۳۸۸  | ب _استملاک تو سط آنتی تز بسیط                            |
| 397  | ج _استملاک توسط آنتی تز مرکب                             |
|      | ۔<br>II- قانون                                           |
|      | III- جرم                                                 |
|      | الف _ تقديس ساده جرم و مكافات                            |
| 413  | الف ـ جرم                                                |
| 410  | ب _ مكافات                                               |
| 41V  | ب . استملاک جرم و مکافات از طریق آنتی تز                 |
| 411  | ج - جرم بهمفهوم متعارفي و غیرمتعارفي                     |
|      | [ب _مراودة من]                                           |
|      | [·                                                       |
| 419  | ٥_جامعه بمثابة جامعة بورژو آئي                           |
| 414  | II - عصيان II                                            |
| ۴۸۰  | III - اتحادیّه III                                       |
| ۴۸ ، | ۱-مالکیّت برزمین                                         |
| 474  | ۲-تشکیلات کار                                            |
| ۴۸۸  | ۳_تنځواه گردان                                           |
| 492  | ۴_دولت۴                                                  |
| 497  | ٥_ طغيان                                                 |
| 491  | ٦_مذهب و فلسفة اتحّاديه                                  |

| ,,                                                | الف مالكيت                                                                        |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|                                                   | ب ـ ثروت                                                                          |
|                                                   | ج _اخلاقیات، مراودہ، تئوری استثمار                                                |
| ٥١٠                                               | د                                                                                 |
| 011                                               | ه_تكمله براتّحاديه                                                                |
| 014                                               | ج _التذاد نفس _من                                                                 |
| ٥٢٧                                               | ۲. ۲. کتاب غزل غزلهای سلیمان یا کتاب یگانه                                        |
|                                                   |                                                                                   |
| 82V                                               | تغسير پوزش طلبانه                                                                 |
| 000                                               | ختم شورای لا یبسیگ                                                                |
| 99A                                               | مجلد II                                                                           |
| ٥٥٧                                               | <b>انتقاد از سوسیالیسم آلمانی بر حسب رسولان مختلف آن</b>                          |
|                                                   | سوسياليسم حقيقي                                                                   |
| ٥٦٣                                               | ۱ ـ سالنامه های راین یا فلسفهٔ سوسیالیسم حقیقی                                    |
|                                                   |                                                                                   |
| 011                                               | الف كمونيسم، سوسياليسم، اومانيسم                                                  |
|                                                   | الف کمونیسم، سوسیالیسم، اومانیسم الف کمونیسم، سوسیالیسم، اومانیسم                 |
| ۵۷۸                                               | الف کمونیسم، سوسیالیسم، اومانیسم<br>ب ـ «سنگ بناهای سوسیالیستی»<br>نخستین سنگ بنا |
| 877<br>871<br>872                                 | ب ـ «سنگ بناهای سو سیالیستی»                                                      |
| 877<br>871<br>872                                 | ب _«سنگ بناهای سو سیالیستی»                                                       |
| 877<br>871<br>871<br>891                          | ب _ «سنگ بناهای سو سیالیستی»                                                      |
| ۵۷۸<br>۵۸۲<br>۵۸٦<br>۵۹۱                          | ب ـ «سنگ بناهای سو سیالیستی»                                                      |
| ۵۷۸<br>۵۸۲<br>۵۹۱<br>۱ <u>ب</u> (۱.               | ب ـ «سنگ بناهای سو سیالیستی»                                                      |
| ۵۷۸<br>۵۸۲<br>۵۹۱<br><u>۱</u> (۱.                 | ب ـ «مننگ بناهای سو میالیستی»                                                     |
| ۵۷۸<br>۵۸۲<br>۵۹۱<br>۱ <u>۰</u> (۱,<br>۵۹۵<br>۲۰۵ | ب ـ «سنگ بناهای سو سیالیستی»                                                      |

| ۱۱۸ | ۳_مسیحیت نوین                            |
|-----|------------------------------------------|
| 119 | ۴_مکتب سن _سیمون۴                        |
| ۲۲٦ | نوريه ريسم                               |
| ٦٣٧ | محدودیت های باباکابه» و جناب گرون پرودون |
| 101 | بر و دون                                 |

| ٦٥٦ | ۷ - «دکترگئورگ کوهلمان هولشتاینی» یا غیبگوییهای سوسیالیسم حقیقی. |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 111 | فريدريش انگلس: سوسياليستهاي حقيقي                                |

# پیوستها کارل مارکس. تزهائی دربارهٔ فویرباخ..... ۲۲۳ فریدریش انگلس ـ فویرباخ ..... ۲۲۷ کارل مارکس و فریدریش انگلس. [پاسخی به ضد \_ انتقادیهٔ برونو بائو ئر..... ۷۳۱

#### توضيحات و نامنامه

| ۲۳٦         |             | • • • • | •••••             | •••••• | <br>توضيحات |
|-------------|-------------|---------|-------------------|--------|-------------|
| <b>7</b> 17 | • • • • • • |         | • • • • • • • • • |        | <br>نامنامه |

گفتارمترجم

**ایدنولوژی آلمانی** که یکی از نخستین آفریده های فناناپذیر اندیشهٔ تئوریک کارل هارکس و فریدریش انگلس می باشد، حاوی احکام بنیادین و تحلیل های داهیانه از تاریخ، یا به سخن آنان اقتصاد در حال عسمل است، که در آن برای نخستین بار استنباط ماتریالیستی تاریخ عرضه میشود. ایدنولوژی آلمانی علاوه بر توضیح اساسی ترین اصول ماتریالیسم تاریخی، یک داثرة المعارف کامل اجتماعی، سیاسی، اقتصادی و هنری است که در آن جوانب مختلف زندگی اجتماعی به تصویر و نقد کشیده میشود و خطوط کلی جامعهٔ آینده که غناء افکار در چشم انداز علمی از آن به مدارجی میر سد که تاکنون نیز موجب حیرت است، ترسیم می گردد.

مارکس و انگلس در **ایدنولوژی آ**لمانی موفق به کشف نیروهائی \_ نیروهای مولده \_ میشوند که مناسبات اجتماعی را تعیین میکند؛ این نیرو آنان را به کشف قوانین حاکم بر حرکت دیالکتیکی نیروها و مناسبات تولید و قوانین حاکم بر جایگزینی یک ساختار و صورت بندی اجتماعی و اقتصادی با ساختار و صور تبندی اجتماعی و اقتصادی دیگری هدایت میکند. آنان ایدهٔ تکامل نیروهای مولده را وظیفهٔ مرکزی جامعهٔ آینده می ساز ند و تصریح میکنند که تکامل مالکیت همگانی (دستجمعی) بر و سائل تولید و اصل بهرکس طبق کارش باید تابع تکامل نیروهای مولده و قرار گیرد. تکامل نیروهای مولده نیز دارای قوانین خود است. شور و شوق سیاسی تو ده ها که با استقرار جامعهٔ نوین برانگیخته میشود نقش مهمی در تکامل جامعه ایفاء میکند. معهذا بخودی خود نمی تواند به رشد نیروهای مولدهٔ نوین بدون کمک علم و تکنولوژی بیانجامد. بدین خاطر علم و تکنولوژی بخشی از نیروهای مولده محسوب میشود. هم روند با رشد و تکامل علم و تکنولوژی کلیهٔ اقتصادها در اقتصاد زمان حل میشود؛ از اینرو تکامل خولد و شکر فائی همگانی جنبهٔ دیگر مناسبات میان تکامل نیروهای مولده و مناسبات تولید است که در این میان اولویت باید به تکامل نیروهای مولده داده شود. هدف انقلاب و ماهیت سوسیالیسم رهائی و تکامل نیروهای مولده و از میان بردن فقر و قطب بندی ثروت و ره آورد نهائی آن شکوفائی همگانی است. برای تحقق این امر، هم تکامل نیروهای مولده و هم مالکیت همگانی لازم و ملزوم یکدیگرند، زیرا هر آینه از مالکیت دستجمعی بر وسایل تولید دست کشیده شود، تکامل نیروهای مولده تنها به شکوفائی عدهای معدود و قطب بندی در آمد منتهی می شود. از سوی دیگر بدون تکامل نیروهای مولده، مالکیت معگانی به فقر همگانی و دستجمعی منجر خواهد شد، و «محرومیت و نیاز، عصومیت می یابد و همواه با نیاز، مبارزه برای ضروریات از نو آغاز می شود و بدین تسرتیب تسام کثافات قدیم مجدد آبو پا میگردد.» (ص ۲۰ مجلد حاضر)

مارکس و انگلس هنگام جمع بندی اصول خود، یعنی احکام ماتریالیسم تاریخی، در مانیفست تصریح میکنند «پرولتاریا، مجموع نیروهای مولده را با سرعتی بیشتر افزایش می دهد» (ترجمه فارسی - ص ص. ۸ ۸ ۹۰). لنین نیز وظیفۀ انقلاب را «نخست و قبل از هرچیز تکامل سریع نیروهای مولده» می داند. (ج ۱۲، ص ۱۸۲) این هشدارها که در دوران ساختمان سوسیالیسم در پارهای از کشورها از دیده فرو گذارده شد، عواقب و خیمی ببار آورد و به از دست رفتن حاکمیت سیاسی پر ولتاریا انجامید و بورژو آزی را بار دیگر در این کشورها به قدرت رساند.

بدینسان تجربهٔ تاریخی نشانداده است که هنگامیکه شرایط عینی تغییر کند و اشتباهات اقتصادی نیاز به اصلاح داشته باشد و رفرم اقتصادی در جهت تحکیم مواضع به موقع خود و بطور صحیح بر اساس آموزشهای اقتصادی مارکسیستی صورت نگیرد، ساختمان سوسیالیسم به شکست منجر خواهد شد. از اینرو رفرم بخشی از فرآیند خود کامل سازی نظام سوسیالیستی است و از این حیث از انقلاب که توسط آن یک طبقه، طبقهٔ دیگر را سرنگون میسازد، متفاوت است، اگر چه هر دو آنها نیروهای مولده را آزاد می سازند. بدین سبب کوشش برای رهائی نیروهای مولده صرفاً از طریق اقدامات انقلابی در جامعهای که مالکیت دستجمعی بر وسایل تولید تحقق یافته، بسان تحویز نسخهای مشابه برای دو نوع بیماری متفاوت است.

م**ارکس و انگلس** به طبقهٔ کارگر میآموزند که تاریخ بخشنده و رحیم نیست، تـاریخ مادری مهربان و نرمخو که پرولتاریا را در پناه گیرد نیست، تاریخ نامادری سختگیریست

- 12

که بدانان از طریق تجربهٔ خونین میآموزد که چگونه باید باکسب قدرت سیاسی به اهداف خود نایل گردند. قدرت و حاکمیت سیاسی ابزاری است که طبقهٔ معین سلطهٔ خود را اعمال میکند. این ابزار یا به طبقهٔ کارگر خدمت میکند یا علیه او. راه سومی وجود ندارد.

مارکس و انگلس تصریح میکنند که ایدهها محصول فعالیت آگاهانهٔ انسان است. از اینرو روند ساخت اید تولوژی، فعالیتی دلخواهانه نیست. جهان ایدهها کمابیش همواره با جهان مادی و واقعیت عینی مربوط میشود.

مارکس و انگلس در عین حال نشان میدهند که جوامع طبقاتی، محیطی دورخی برای انسانی است که بخواهد به خرگاه شبه سعادت های فردی یا در سعادت ساختهٔ ذهن بگریزد. از اینرو اگر چه در این جوامع محمل های عینی سعادت واقعی فراهم نیست، اما نبرد در راه رهائی نیروهای مولده و نبرد در راه پایان دادن به استثمار انسان از انسان به سعادت واقعی فرد می انجامد.

در **ایدلولوژی آلمانی** بر روی این نکته مکث میشود که تا زمانی که تضّادهای طبقاتی به نضج نرسد و سوسیالیسم علمی در میان طبقهٔ کارگر به قدرتی مادی تبدیل نگردد، **آزادی این طبقه که فقط بدست خود او صورت میگیرد،** تأمین نخواهد شد. این اندیشهٔ هدایتگر، علت کوشش های عقیم ماندهٔ قشر روشنفکر انقلابی میهن ما برای رهائی طبقهٔ کارگر را روشن میسازد، زیرا همانا این قشر انقلابی بود که بار کمرشکن مبارزه با استبداد را بر گردهٔ خود تحمل کرد. آنان با قهرمانی و از خود گذشتگی تمام بدون اینکه طبقهٔ کارگر بطور جدی وارد صحنهٔ مبارزات طبقاتی شود، سر بر دیوار

مارکس و انگلس در ایدلولوژی آلمانی با استنباط ماتریالیستی تاریخ، در سیالهٔ رازناک روح تاریخ نقطهٔ عمده و مرکزی را میجویند و آن را با روشنی و رخشندگی داهیانهای توضیح میدهند.

این اثر مبارزان راه طبقهٔ کارگر را با قوانین تکامل اجتماعی مجهز میسازد و شیوهٔ درک پدیدههای بغرج زندگی اجتماعی را بدانان می آموزد و در جریان پراتیک، در مقابل آنان راههای تازه میگشاید.

تير داد نيکي

#### از طرف هيئت تحريريه

**ایدئولوژی آلمانی، اثر عمدهٔ مشترک بنیادگذاران مارکسیسم، همراه با نوشتآرهائی** که مستقیماً بدان مربوط میشود، در فاصلهٔ بهار سالهای ۱۸۴۵ تا ۱۸۴۷ هنگام اقامت مارکس در بروکسل برشتهٔ تحریر در آمد. مارکس در فوریهٔ ۱۸۴۵ بعد از ایمنکه حکومت گیزو او را از فرانسه بسبب فعالیت انقلابی اخراج نمود، بدانجا نقل مکان کرده بود.

در آوریل ۱۸۴۵، انگلس نیز از بارمن به بروکسل آمد و تا اوت ۱۸۴۶ در آنجا اقامت گزید. این دورانی است که مارکسیسم سرانجام بمثابهٔ جهان ـ بینی عـلمی پرولتاریای انقلابی تدوین گشت و مارکس و انگلس به مرحلهٔ تعیین کنندهٔ تنظیم غائی اصول فلسفی کمونیسم علمی گام نهادند.

همانا در اید نو نوژی آلمانی بود که استنباط ماتریالیستی تاریخ، یعنی، ماتریالیسم تاریخی برای نخستین بار بمثابهٔ تئوری جامعی تشریح شد. انگلس بعدها اظهار داشت این تئوری که قواینن واقعی تکامل اجتماعی را آشکار میکند و علم اجتماع را انقلابی میسازد، حاوی نخستین کشف سترگ مارکس می باشد (دومین کشف مارکس تئوری اضافه ارزش است) که نقش مهمی در تبدیل سوسیالیسم از تخیل به علم ایفاء نمود. اید تولوژی آلمانی در واقع نخستین اثر مارکسیسم نضج یافته است. آثاری از قبیل فقر فلسفه و مانیفست حزب کمونیست بلافاصله بعد از آن می آید.

طی دورانی که ایدئولوژی آلمانی و آثاری که از نزدیک بدان مربوط میشود نگارش یافت، مارکس و انگلس مساعی عمدهٔ خود را به کار مشترک تئوری و پراتیک اختصاص دادند که هدف آن توضیح آموزش انقلابی کمونیستی و گرد آوردن عناصر پیشرو پرولتاریا و روشنفکران انقلابی بدور آن بود. انگلس بعدها بـا جـمع بـندی از وظایفی که آنان در آن زمان در مقابل خود قرار داده بودند، در اثر خود موسوم به «دربارهٔ تاریخچهٔ اتّحادیهٔ کمونیستها» مینویسد:

«ما هر دو از پیش سخت درگیر جنبش سیاسی بودیم و پیروانی در جهان با فرهنگ، بویژه در غرب آلمان، و تماس های بی شماری با پرولناریای تشکل یافته داشتیم، این همانا وظیفهٔ ما بود تا بنیادی علمی به نظراتمان دهیم، اما بهمان اندازه هم برایمان مهم بودکه پرولتاریای اروپا و در وهلهٔ اول، پرولتاریای آلمان را به معتقدات خود جلب نمائیم».

در اوایل سال ۱۸۴٦ مارکس و انگلس با تأسیس کمیتۀ مکاتبۀ کمونیستی بروکسل در برقراری تماس های بین المللی میان شرکت کنندگان جنبش کارگری و اشاعۀ عقاید نوین کمونیستی و آماده ساختن زمینه برای ایجاد حزب انقلابی پرولتاریا اقداماتی نمو دند. در اوت ۱۸۴٦ انگلس بنابر رهنمو دکمیتۀ مذکور برای تبلیغ انقلابی در میان کارگران آلمانی و فرانسوی به پاریس نقل مکان کرد.

جهان ـ بینی انقلابی مارکس و انگلس در مبارزه با ابدئولوژی بورژو آزی و خرده ـ بورژو آزی آبدیده شد.

آنان در وهلهٔ نخست انتقاد خود را متوجهٔ استنباط ماتریالیستی تساریخ که خساص فلسفهٔ ما بعد ــ هگلی، از جمله، فلسفهٔ لودویگ فسویرباخ که نیظرات مساتریالیستی او ناپیگیرانه و اساساً متافیزیکی بود، نمودند.

اید تولوژی آلمانی حاوی تزهای مارکس دربارهٔ فویر باخ است که انگلس دربارهٔ آن در سال ۱۸۸۸ نوشت که ارزش آنها بمثابهٔ سند اولیهای که نطفهٔ پر نبوغ جهان ـ بینی نوین را دربر دارد، از حد و قیاس فزون است.

«تزهائی دربارهٔ فویر باخ» در ارتباط با طرح ایدنولوژی آلمانی نگارش یافت و مبین طرح اولیهٔ عقاید کلی بسیاری برای نخستین فصل این اثر است. تقریباً کلیهٔ احکام اساسی «تزها» باز هم بیشتر در ایدنولوژی آلمانی بسط داده می شوند. این تزها اساساً در مقابل ماتریالیسم اشراقی و منفعلانهٔ ماتریالیسم ماقبل - مارکسیستی استنباط ماتریالیسم دیالکتیک نقش تعیین کنندهٔ پراتیک مادی در شناخت انسانی قرار دارند. مارکس تاکید می کند، پراتیک نقطهٔ عزیمت، اساس و معیار و هدف هر گونه شناختی است. تئوری برای اینکه به عامل مؤثر و فعال تکامل اجتماعی تبدیل شود، می بایست در فعالیت عملی

انقلابي تبلور يابد.

مارکس در «تزهائی دربارهٔ فویر باخ» استنباط ماتریالیستی «ماهیت انسان» را پیش میکشد. او برخلاف فویر باخ که تنها استنباطی انتزاعی از انسان جدا از مناسبات اجتماعی و واقعیت تاریخی را عنوان میسازد، بر این واقعیت تکیه میکند که انسان واقعی فقط بمثابهٔ مناسبات اجتماعی قابل درک است. مارکس آنگاه در درک انتقادی از مذهب و طرق غلبه بر آن بمراتب از فویر باخ فراتر میرود. او خاطر نشان میسازد که این کافی نیست مبنای زمینی مذهب درک شود. در «تزها» تاکید میشود، شرط از میان رفتن مذهب، از بین بردن انقلابی تضادهای اجتماعی است که آن را بوجود میآورد.

بویژه تز یازدهم حائز اهمیت فوق العاده ای است، در آنجا گفته میشود: «فلاسفه فقط دنیا را باشکال گوناگون تعبیر و تفسیر کرده اند، و حال آنکه مطلب بر سر تغییر دادن جهان است». موافق این تز، بجای تعبیر و تفسیر جهان بدین یا آن نحو و تطبیق خود با آنچه وجود دارد، باید جهان را درک کنیم تا بتوانیم آن را تغییر دهیم. جهان را نمی توان به صرف تغییر دادن مفاهیم خود از آن و با انتقاد نظری از آنچه وجود دارد، تغییر داد، نخست باید آن را بطور علمی درک نمود و آنگاه با شروع از این شناخت از طریق عمل مؤثر و پراتیک مادی انقلابی، دگرگون ساخت. این تز، دقیقاً تفاوت اساسی فلسفه فرموله می کند و بر خصلت مؤثر و دگرگون کنندهٔ تئوری انقلابی که توسط مارکس و انگلس بوجود آمد، و ارتباط لاینفک آن با پراتیک انقلابی در جمله ای مجزا تا کید می ورزد.

اصول اساسی جهان بینی علمی جدید که مارکس در «تزهائی دربارهٔ فویر باخ» فرموله کرده است، در اید تولوژی آلمانی تشریح میشود. این اثر شامل دو مجلد است. مجلد اول به انتقاد از نظریات لودویگ فویر باخ، برونو با تو ثر و ماکس اشتیرنر اختصاص یافته، و مجلد دوم به انتقاد از «سوسیالیسم حقیقی». برغم کلیهٔ مساعی مارکس و انگلس برای طبع اید تولوژی آلمانی، این اثر، باستثنای فصلی از مجلد دوم، در طول حیات آنان انتشار نیافت. اما این واقعیت از اهمیت این ائر نکاست. مارکس و انگلس برای روی «اید تولوژی آلمانی» نخست و قبل از هر چیز، جوانب اساسی جهان بینی نوین را برای خود روشن ساختند. مارکس در سال ۱۸۵۹، در پیشگفتار اثر خود مروسوم به

18

«دربارهٔ انتقاد از علم اقتصاد» می نویسد، ما با رضای خاطر دستنویس را به انتقاد جوندهٔ موشها رها کردیم، زیرا هدف عمدهٔ ما حکه روشن ساختن مطلب برای خودمان بود -حاصل آمده بود». نتایجی که مارکس و انگلس بدان رسیدند، شالوده ای نظری برای کل فعالیت بیشتر عملی و سیاسی آنان بوجود آوردو ایشان را قادر ساخت آن را به همرزمان خود - انقلابیون برجستهٔ آیندهٔ پرولتاریا - انتقال دهند. آنان بزودی فرصت یافتند تا نتیجه گیریهای خود را بعد از آنکه شکلی کامل و کمال یافته تری بدان دادند، علنی سازند. این کار در فقر فلسفه اثر مارکس و مانیفست حزب کمونیست اثر مارکس و انگلس انجام شد.

ایدلولوژی آلمانی بخاطر گنجینهٔ عظیم و تنوع مضمون آن شایان توجه است، زیرا عقایدی که در آن تشریح شده، به جوانب متعددی از آموزش انقلابی که شکل گرفته بود، مربوط میشود. از اینرو در آن اندیشه هائی ژرف دربارهٔ مسائل مربوط به تاریخچهٔ دولت و حقوق، زبانشناسی، زیباشناسی و نقد ادبی بیان شده است. نه تنها فلسفهٔ ما بعد ـ هگلی و «سوسیالیسم حقیقی»، بلکه تاریخ فلسفه و تثوریهای سوسیالیستی نیز، بطور معترضه، در معرض تحلیل مشروح نقادانه قرار گرفته است، و بویژه استنباط ماتریالیستی جدید تاریخ اندیشهٔ اجتماعی در نحوهٔ برخورد واقعی متفکران بزرگ اجتماعی گذشته در آن بازتاب یافته است.

ایدئولوژی آلمانی ادامهٔ آثار قبلی مارکس و انگلس، عمدتاً دستنویس های اقتصادی و فلسفی ۱۸۴۴ و خانوادهٔ مقدس، و به مفهومی ترکیبی از عقاید ابراز شده در آنها است. این اثر در عین حال گام عظیمی به پیش، بسوی مرحله از لحاظ کیفی، نوینی در تکامل اصول فلسفی جهان \_ بینی انقلابی پر ولتاریا است. همانا در این اثر است که برای نخستین بار شیوهٔ ماتریالیستی درک تاریخ به بر داشتی جامع از ساختار دوره بندی اجتماعی و تاریخ تأویل می شود. این استنباط در اید تولوژی آلمانی با کمک قانون عمومی دیالکتیک تبدیل تئوری به اسلوب، و و حدت جهان بینی و اسلوب که ماهیتاً در آموزش انقلابی نوین بطور ارگانیک و جو د دارد، نه تنها بمثابهٔ تئوری جامعه، بلکه ایضاً

مارکس و انگلس سلاح قدرتمندی برای شناخت حیات اجـتماعی و ابـزاری بـرای توضیح سیر کلی تکامل اجتماعی و هم مناسبات اجتماعی موجود، در اختیار علم قرار دادند. آنان بدینطریق درک فرآیندهای اجتماعی که لازمهٔ دخالت فعالانه و انقلابی در آنها است را ممکن ساختند. مارکس شخصاً در این اثر، شرط لازم اسلوب شناختی علم اقتصاد امروزین را مشاهده مینمود و در نامهای بتاریخ اول اوت ۱۸۴٦ به لسکه، ناشر Tلمانی خاطر نشان میسازد که انتشار اثری جدلی علیه فلاسفهٔ آلمانی برای آماده ساختن خوانندگان در آشنائی با نظرگاه او در زمینهٔ علم اقتصاد ضروری است.

**ایدلولوژی آلمانی ا**ثری است جدلی. انتقاد از نظرات مخالف جهان ـ بینی پرولتاریا جای مهمی را در آن اشغال میکند و غالباً در شکل طنز آمیز گزندهای که نیروی خاص و پر معنائی بدان داده شده، بیان میگردد.

مارکس و انگلس طی حملات خود، نقطه نظرات خویش را پیوسته در مقابل نظراتی که از آنها انتقاد میکنند، قرار میدهند.

فصل نخست مجلد اول ایدلولوژی آلمانی، جایگاهی خاص را در این اثر بمثابهٔ یک کل اشغال میکند. برخلاف دیگر فصل ها که عمدتاً دارای جنبهٔ مناظر های است، این فصل بمثابهٔ مقدمهای کلی طرح ریزی شده که استنباط ماتریالیستی تاریخ را توضیح میدهد. مضمون اساسی تئوریک کل اثر در واقع در این فصل متمرکز است.

مارکس و انگلس بیش از هر چیز «مقدمات» استنباط ماتریالیستی تاریخ را فرموله میکنند. این مقدمات همانا افراد واقعی و ذیحیات و فعالیت و مناسبات مادیشان است که در آن زندگی میکنند، هم مناسباتی که از پیش یافتهاند و هم مناسباتی که توسط فعالیت آنان بوجود می آید. به این جهت آنچه در اینجا بر آن مکث میشود، همانا خصلت تاریخی خود مناسبات تاریخی است که بیش از پیش توسط فعالیت انسانها تأثیر می پذیرد. این خصلت دارای دو جهت است. نخست، تولید (رابطهٔ فعال انسانها با طبیعت و تأثیر ایشان بر آن) و دوم، مراوده (روابط انسانها با یکدیگر در فعالیتشان). تولید و مراوده یکدیگر را تعیین میکنند، اما جهت تعیین کنندهٔ این کنش متقابل، همانا تولید است. مارکس و انگلس بعدها اصطلاح «مناسبات تولید» را برای متمایز ساختن مناسبات چیز، منجمله، اصطلاح مراوده است.

مارکس و انگلس در **ایدئولوژی آلمانی** نه تنها تز مربوط به نقش تعیین کنندهٔ تولید مادی در حیات اجتماعی که قبلاً در آثار قبلی آنان فرموله شده بود را تکامل دادند، بلکه برای نخستین بار دیالکتیک تکامل نیروهای مولده و مناسبات تولید را آشکار ساختند. این کشف حائز اهمیت در اینجا بمثابهٔ نیروهای مولده و شکل مراوده فرموله میشود. این کشف کل املوب نگرشی ماتریالیسم تاریخی را روشن میسازد و توضیح محتوای شیوهٔ ماتریالیستی درک تاریخ بمثابهٔ استنباط علمی جامعی را ممکن میگرداند. این کشف را میتوان در احکام ذیل خلاصه نمود: نیروهای مولده، شکل مراوده (مناسبات اجتماعی) را تعیین میکند. در مرحلهٔ معینی از تکامل آنها، نیروهای مولده با شکل موجود مراوده در تضاد قرار میگیرد. این تضاد از طریق انقلابات و دگرگونی های مطابق با نیروی مولدهٔ متکامل نر نشو و نما مییابد و آنگاه این شکل جدیدی مطابق با نیروی مولدهٔ متکامل نر نشو و نما مییابد و آنگاه این شکل جدید مراوده به تطابق خود با نیروهای مولدهٔ متکامل نر نو و نما مییابد و آنگاه این شکل جدید مراوده به میشود، و آنگاه شکل مراودهٔ تاریخاً پیشرفته تر بعدی جایگزین آن میگردد. به این ترتیب در طی تکامل کل تاریخی، حلقهٔ لاینقطعی میان مراحل پی در پی برقرار میشود. مراکس و انگلس با آشکار ساختن قوانین تکامل اجنماعی به جمع بست حائز اهمیتی مراکس و انگلس با آشکار ساختن قوانین تکامل اجنماعی به جمع بست حائز اهمیتی میرمند و شکل مراوده، قرار در می شاه همهٔ برخورد و تصادمات، در نضاد بین نیروهای

کشف قوانین تکامل اجتماعی، کلید درک علمی کل روند تاریخی را بدست میدهد و بمثابهٔ نقطهٔ عزیمت دوره بندی علمی تاریخی بکار میرود. بدینسان همانگونه که لنین خاطر نشان میسازد: «ماتریالیسم تاریخی مارکس بزرگترین پیروزی فکر علمی گردید. هرج و مرج و مطلق العنانی که تا این موقع در نظریات مربوط به تاریخ و سیاست تسلط داشت بطرز شگفت انگیزی جای خود را بیک تئوری جامع و موزون علمی سپرد که نشان میداد چگونه در اثر رشد نیروهای مولده، از یک ساختمان زندگی اجتماعی، ساختمان دیگری که عالی تر از آنست نشو و نما میکند، ...مثلاً از سرواژ، سرمایه داری بیرون میروید».

مارکس و انگلس در **ایدنولوژی آلمانی، عو**امل تعیین کنندهٔ اساسی زنجیرهٔ مراحل را در تکامل تاریخی تولید اجتماعی زمینه یابی میکنند. آنان نشان میدهند که تـجلی برونی سطح تکامل نیروهای مولده را همواره میتوان در سطح تکامل تقسیم کار یافت. هر مرحله در این تقسیم کار، شکل مناسب مالکیت را تعیین میکند و هـمانگونه کـه مارکس بعداً خاطر نشان میسازد، مناسبات مالکیت چیزی جز «بیان قضائی» مناسبات تولید نیست.گذار از مناسبات تاریخی اولیه به مرحلهٔ بعدی در تکامل اجتماعی، توسط نکامل نیروهای مولده تعیین میشود و به گذار از تقسیم طبیعی و اولیهٔ کار به تقسیم اجتماعی کار، به شکلی که در تقسیم جامعه به طبقات نمو دار می گردد، منجر میشود. این همانا گذار از جامعهٔ بی طبقه به جامعهٔ طبقاتی بود.

همراه با تقسیم کار، پدیده های تاریخی مأخوذ شدهٔ معینی از قبیل مالکیت خصوصی، دولت و «غیریت» فعالیت اجتماعی تکامل می یابد. درست همانطور که تقسیم طبیعی کار در جامعهٔ اولیه، نخستین شکل مالکیت قبیله ای (خانواده) را تعیین میکند، همانطور هم تقسیم اجتماعی فزایندهٔ کار، تکامل و دگرگونی بعدی اشکال مالکیت را معین می نماید. دومین شکل مالکیت، مالکیت جمعی (کمونی) باستان و دولتی است. سومین شکل «مالکیت فئودالی یا زمره ای، و چهارمین شکل «مالکیت بورژو آئی» می باشد.

جدا ساختن و تحلیل شکل های مالکیت که به ترتیب جایگزین یکدیگر میشود و در مراحل متفاوت تکامل تاریخی تسلط می یابد، اسام تئوری عملمی مارکسیستی صورتبندیهای اجتماعی که جایگزینی پی در پی آن ویژگی کل روند تاریخی است را بدست میدهد.

مارکس و انگلس آخرین شکل مالکیت خصوصی یعنی مالکیت بورژو آئی را با دقت بیشتری بیش از شکل های تاریخی دیگر مورد بررسی قرار دادند و گذار آن از نظام صنفی به مانو فاکتور و صنعت بزرگ را ردیابی نمودند. این اولین باری بود که این دو مرحلهٔ اصلی در تکامل جامعهٔ بورژو آئی دوران مانو فاکتور و صنعت بزرگ از یکدیگر جدا می شدند و مورد تحلیل قرار میگر فتند. مارکس پیش از این، در دستنویس های اقتصادی و فلسفی ۱۸۴۴ نشان داده بود که پیدایش مالکیت خصوصی از لحاظ وجود گذارد، و اینکه بطور اجتناب ناپذیری نیز باید دستخوش نابودی شود. در ایدلولوژی آلمانی مدلل میگر دد که همانا فقط همراه با تکامل صنعت بزرگ است که شرایط مادی برای نابودی مالکیت خصوصی بر وسایل تولید بوجود می آید و ضرورت نابودی آن آشکار می شرد. مارکس که از تولید آغاز میکند و به حیطهٔ مراوده، یعنی به حیطهٔ مناسبات اجتماعی میرسد، استنباط ماتریالیستی ساختار جامعه را بدست داده و نقش طبقات و مبارزهٔ طبقاتی را در جامعه نشان میدهد. تئوری مارکسیستی طبقات و مبارزهٔ طبقاتی در اید تولوژی آلمانی در قیاس با دستنویسهای اقتصادی و فلسفی ۱۸۴۴ و خانوادهٔ مقدس، ویژگی نضج یافتهتری مییابد ـ درست همان ویژگیی که همانگونه که مارکس در نامهای به وایده مهیر بتاریخ ۵ مارس ۱۸۵۲ خاطر نشان ساخته، این تئوری را از درک طبقات از سوی مورخان پیشرو بورژوآیی متمایز میسازد. در این تئوری نشان داده میشود که تقسیم طبقات متخاصم و وجود طبقات بدوران مینی در تکامل تولید توسط پرولتاریا انجام میگیرد، منتهی شود و اینکه این انقلاب به از بین رفتن طبقات و ایجاد جامعهٔ بی طبقه منجر میگردد.

در اید تولوژی آلمانی توجه ای وافی به روبنای سیاسی، و بویژه به رابطهٔ دولت و قانون با مالکیت مبذول میگردد. برای نخستین بار ماهیت دولت بطور عام و دولت بورژو آیی بطور خاص، آشکار میشود. ... دولت شکلی است که در آن افراد هیئت حاکمه ای از منافع مشترک خود دفاع میکنند و کل جامعهٔ مدنی در عصری از آن خلاصه میگردد. به مارکس و انگلس با تحلیل ماهیت طبقاتی و عمل کردهای عمدهٔ دولت در مرحلهٔ تکامل سرمایه داری، خاطر نشان می سازند که دولت بورژو آیی جز شکل سازمانی که بورژو آها مجبور به پذیرفتن آن، هم در مقاصد درونی و هم برونی برای تضمین متقابل مالکیت و منافع خود هستند، چیز دیگری نیست.

آنان با بررسی اشکال منعدد شعور اجتماعی و روبنای اید تولوژیک، ارتباط کلی میان حیطهٔ مادی و حیطهٔ آگاهی را روشن ساختند. از نکات حائز اهمیت در این اثر، فرموله بندی کلاسیک حل ماتریالیستی این مسأله اساسی فلسفه است که: «شعور هیچگاه نمی تواند چیزی جز هستی [وجود] آگاهانه باشد، و وجود انسانی همان روند بالفعل [جاری] زندگی اوست. این شعور نیست که زندگی را تعیین میکند، بلکه زندگی است که شعور را معین میدارد». شعور بنحو بارزی توسط ساختار طبقاتی جامعه معین میشود. مارکس و انگلس در این اثر خود، از منشاء طبقاتی شکل های شعور پرده بر می دارند و نشان می دهند که در جامعهٔ طبقاتی، شعور حاکم، شعور طبقهٔ حاکمه است. آنان با جمع

بست از کل استنباط ماتر بالیستی تاریخ می نویسند: «بد بنسان، این استنباط از تاریخ بر تشريح رونه واقعى توليد مبتنى است \_ و توليد مادى خود نقطة آغازين آن است \_ و شکل رابطهای که به این شیوهٔ تولید ـ یعنی جامعهٔ مدنی در مراحل مختلف آن ـ مربوط است و توسط آن آفریده شده، را در کنش خود بعنوان دولت توضیح می دهد و هم چنين توضيح مي دهد كه چگونه محصولات مختلف نظري و شكل هاي شعور . مذهب، فلسفه، اخلاق و غیره و غیره \_ از آن بدبد می آبد و فرآیند شکل گیری آنها را از این شالوده دنبال ميكند، و بدين نحو مسلماً همهٔ [پديدهها] مي توانند در كليّت خود (و نيز در كنش متقابل اين ابعاد مختلف بر يكديكر) ترسيم شوند. استنباط ماترياليستي تاريخ، برخلاف بینش اید ثالیستی تاریخ نیازی ندارد که در هر دورانی بدنبال یافتن مقولهای باشد، بلکه همواره در موضع واقعی تاریخی باقی میماند، [و] عمل را نه از ایده، بلکه شکل گیری ایده ها را از عمل مادی توضیح میدهد، و بدین ترتیب به این نتیجه میرسد که... نه انتقاد، بلکه انقلاب نیروی محرکهٔ تاریخ و ایضاً مذهب، فلسفه و سایر انـواع تئوری است». مارکس و انگلس در آثار بعدی خود پیوسته استنباط ماتر بالیستی خود را تكامل بخشيدند و عميق تر ساختند. آنان اسلوب مانرياليسم تاريخي را با انطباق آن بر شاخه های متعدد علوم اجتماعی کامل نمو دند. بدینسان، کل سیستم مفاهیم که در اید تولوژی آلمانی کماکان دارای نشان شکل گیری روند خو د استنباط است \_ تشریح شد و دقبق تر گشت و اندیشه های این اساسی ماتریالیسم تاریخی در مصطلحات دفیق تری بیان شد.

در آثار بعدی مارکس و انگلس جوانب گوناگون مفهوم «شیوه تولید» یعنی، این اصطلاح بنیادین در ماتریالیسم تاریخی، بسط داده میشود؛ قانون درونی تکامل شیوه های تولید بصورت واکنش متقابل نیرو های مولده و مناسبات تولید فرموله شده و مدلل میگردد که مناسبات تولید نقش عمده و تعیین کننده ای را - آنگونه که قبلاً در اید تولوژی آلمانی آشکار گشت - در نظام مناسبات اجتماعی ایفاء میکند. اصطلاح «فرماسیون (صورتبندی) اجتماعی» نخست در دستنویس های اقتصادی ۸۵-۱۸۵۷ مارکس، موسوم به «مبانی انتقاد از علم اقتصاد (باصطلاح گرندوریسه» ظاهر میشود و مفهوم «فرماسیون اجتماعی اقتصادی» نخست بطور کامل در پیشگفتار دربارهٔ انتقاد از علم اقتصاد (۱۸۵۹) تشریح میگردد، و بدینطریق درک بهتری از جایگزینی لاینقطع فو ق العاده ای است. این انتقاد عمدتاً علیه استنباط اید تا لیستی فلسفهٔ ما بعد \_ هگلی صورت می گیرد. مارکس و انگلس که نظرات فلاسفهٔ آلمانی را در معرض تحلیلی انتقادی قرار می دهند، در واقع انتقادی ریشه ای که بر اساس علمی قرار گرفته است را از تفکر فلسفی من حیث المجموع عرضه میدارند. آنان بی پایگی استنباطات اید ثالیستی تاریخ که ذاتی کلیه فلسفه ها، جامعه شناسی ها و تاریخ نگاریهای گذشته است را نشان می دهند. متفکرانی که در این زمینه ها فعالیت می کردند هیچگاه نمی توانستند فرآیندهای واقعی اجتماعی و خصلت واقعی این فرآیندها را درک کنند. آنان دست بالا در اید **نولوژی آلمانی** تاکید میشو دکه استنباط اید ثالیستی تاریخ تنها به دریافت فرینده و تصنعی روند تاریخی می انجامه و آن را به شیوه ای کاذبانه توضیح میدهد. تشوریهای سوسیالیستی که بر استنباط های مشابه ای قرار گرفته بودند نیز بهمین نحو قادر نبودند از مرزهای مفاهیم واهی و خیالات خام فراتر روند.

بخش اعظم ایدنولوژی آلمانی به انتقاد از هگلیان جوان، برونو بائو تر و ماکس اشتیرنر، اختصاص یافته است. همانگونه که انگلس خاطر نشان ساخته، نیاز به چنین انتقادی از این واقعیت ناشی میشد که بائو تر و اشتنیرنر نمایندگان نتیجهٔ نهائی فلسفهٔ انتزاعی آلمانی و ازاینرو تنها مخالفان عمدهٔ فلسفی سوسیالیسم، یا به بیان صحیح تر، کمونیسم بودند...» (مجموعهٔ کامل آثار -ج ۴ -ص ۲۴۱).

اید تولوژی آلمانی، انتقادی که در خانوادهٔ مقدس از نظرات ذهنی اید ثالیستی برونوباثو ثر، همراه با رازوری های فرآیند تاریخ ناشی از آن و آننی تز و تقابل افراد برجسته، که تصور میرفت تنها سازندگان تاریخ اند، با توده های «منفعل و متحجر» آغاز کرده بود را کامل میکند. مارکس و انگلس با آوردن شاهد مثال از جدید ترین نوشتآرهای برونو باثو ثر و هگلیان جوان، ارزیابی خود که در خانوادهٔ مقدس، از عقاید هگلیان جوان بمثابهٔ عقایدی غیر علمی و ضدانقلابی بعمل آورده بودند را بپایان میرسانند. در این خصوص مطابقات جزئی و متن گونه میان فصل نظیر آن در اید تولوژی آلمانی و مقالهٔ «پاسخی به ضدّ \_ انتقادیهٔ برونو باثو ثر» که توسط مارکس و انگلس در رد کوشش لیدر هگلیان جوان در اعتراض به انتقادی که از نظرات وی در خانوادهٔ مقدس به عمل آمد، و جو د دارد. قسمت اعظم مجلد نخست ایدنولوژی آلمانی به بررسی نظریات فلسفی و جامعه شناختی ماکس اشتیرنر که درکتاب او «یگانه و صفات آن» فرموله شد، اختصاص یافته. اشتیرنر مدافع تیپیک انفراد - منشی بورژو آئی را بازتاب مینمود. او در میان روشنکفران خرده - بورژو آتوفیق چشمگیری داشت و تا حدی نیز بینش رشد نایافته پیشه ورانی که به پرولتاریا تبدیل شده بودند را تحت نفوذ گرفته بود. ناتوانی او در درک نقش پرولتاریاکه آنان را با در یوزگان یکسان می شمرد، و ایضاً حملات او به کمونیسم، افشاء قاطعانهٔ نظرات او را ضروری مینمود.

مارکس و انگلس خصلت تعابیر تصنعی و مبالغه آمیز فلسفی اشتیرنر و اشتباه آمیز تئوری او حاکی از اینکه راه رهائی فرد برای تأمین اعتماد بنفس و خود ـ ثبوتی او در نابودی دولت و سامان یابی حقوق اگوئیستی افراد قرار دارد، را نشان میدهند. آنان خاطر نشان میسازند که فراخوانهای ولونتاریستی اشتیرنر بخاطر تأمین حقوق فرد، مطلقا تاثیری بر مناسبات اجتماعی موجود و بنیان اقتصادی آن ندارد و در واقع به این ترتیب به ادامه حفظ مناسبات اجتماعی بورژو آئی که منشاء اصلی نابرابری و ستم بر فرد است یاری میرساند. عبارات بظاهر انقلابی اشتیرنر در واقع پردهٔ استتاری برای توجیه نظام بورژو آئی بود.

افشاء نظرات آنارشیستی اشتیرنر در ایدنونوژی آلمانی، اساساً انتقادی از این گونه نظریه های فرد ـ منشانه است که از شورش بی ثمر افراد جداگانه بجای شرکت در جنبش انقلابی جانبداری می کند و بجای اهداف مبارزهٔ سازندهٔ کمونیستی، نفی کامل و نابودی و تخریب را موعظه می کند. مارکس و انگلس خاطر نشان میسازند که راهی که از طرف اشتیرنر و امثالهم طرح ریزی شده، به هیچ و جه نمی تواند به رهائی فرد بیانجامد. همانا فقط انقلابی کمونیستی که بدست طبقهٔ کارگر بسود ترده های زحمتکش انجام گیرد، می تواند قیودی که نظام کنونی سرمایه درای بفرد تحمیل کرده است را بگسلد و به آزادی واقعی و آزادانهٔ فرد بیانجامد و وحدت مصالح همگانی را با منافع شخصی هماهنگ سازد.

مجلد دوم **ایدنولوژی آلمانی** و دستنویس انگلس موسوم به «سوسیالیست های حقیقی» که ادامهٔ مستقیم آن است، در واقع باز هم مبین آنست که «سوسیالیسم حقیقی» آلمانی همانا فقط نوع تنگ نظرانهٔ خیال پردازی اجتماعی خرده ـ بورژو آزی رشـد ـ نیافته بود و اینکه «سوسیالیست های حقیقی» تحت لوای «عشق جهانشمول برای بشریت» عقاید آشتی طبقاتی را موعظه می کردند و از مبارزه برای آزادیهای دمو تکرانیک و دگرگونی انقلابی سرباز میزدند. این عقاید بویژه در دورانی که در آلمان، مبارزهٔ کلیهٔ نیرو های دموکراتیک با حکومت مطلقه و مناسبات فثو دالی حادتر میشد و در عین حال تضّاد میان بورژو آزی و پرولتار با باز هم و باز هم حدت می یافت، فاجعه برانگیز و خطرناک بود. مارکس و انگلس هم چنین، ناسیو نالیسم آلمانی «سوسیالیست های نظرات فلسفی «سوسیالیست های حقیقی» و نظرات زیبا شناسانه، و گرایش برخی از آنان که به سوسیالیسم صبغه ای مذهبی می دادند و برای آن خصلتی نبوت گونه قائل می شدند را به تفصیل مورد نقد و سنجش قرار دادند.

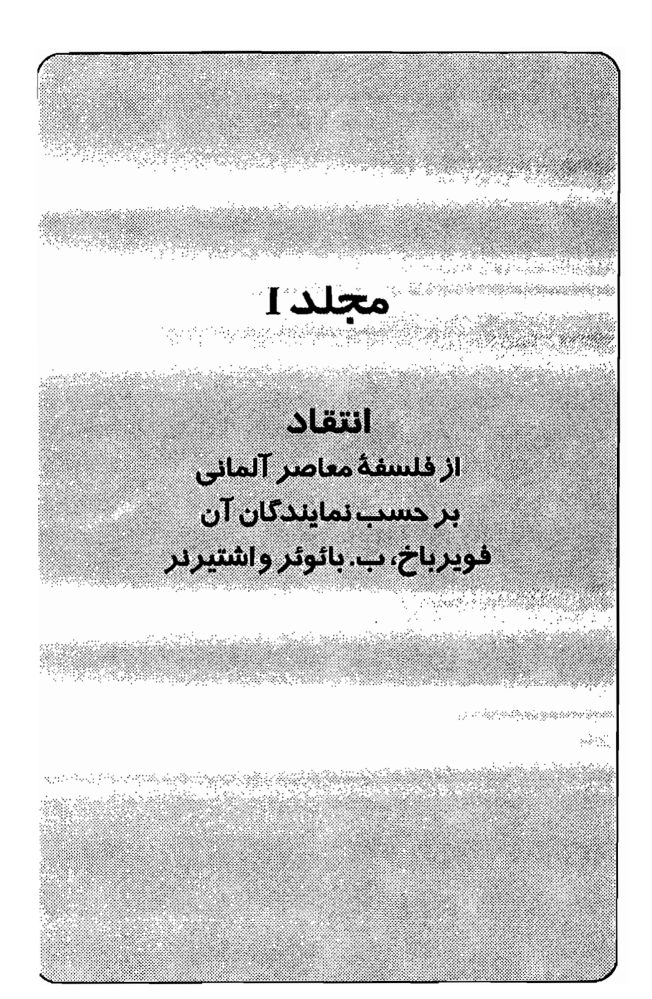
ایدئولوژی آلمانی، هم با عقاید سازنده خود و هم با انتقاد از گرایش های ایدئولوژیک مغایر با جهان ـ بینی پرولتآریائی، از جمله، آنهائی که در عبارات کاذب انقلابی و سوسیالیستی بیان میشدند، نقطهٔ عطف مهمی در تکامل مارکسیسم بشمار میرود. این اثر مبین مرحلهٔ تعیین کننده ای در پایه گذاری فلسفی و جامعه شناختی تئوری کمونیسم علمی و تجلّی نقش جهان ـ تاریخی طبقهٔ کارگر بمثابهٔ نیرو ثی اجتماعی است که مأموریت تاریخی او سرنگون ساختن نظام مبتنی بر استثمار سرمایه داری و ای جاد جامعهٔ نوین کمونیستی است.

کارل مارکس و فریدریش انکلس

# ايدئولوژي آلماني

انتقاد از فلسفه معاصر آلمانی بر حسب نـمایندگان آن ـفویـرباخ، برونـوبانوئر و اشتیرنر، و از سوسیالیسمآلمانی برحسب رسولان مختلف آن<sup>۱</sup>

مطابق متن دستنويس بطبع رسيد. بيـن نوامبر ۱۸۴۵ و اوت ۱۸۴٦ بـ مرشتـهٔ تحرير در آمد. برای اولین بار بطور کامل بزبان آلمانی در مجموعة آثار ماركس - انگلس، بخش اول مجلد ۵، به طبع رسید.



## پیشگفتار

انسانها همواره تاکنون تصور نادرستی دربارهٔ خود، آنچه هستند و باید باشند، بو جود آوردهاند. آنان مناسبات خویش را برحسب تصور شان از خدا، انسان و غیره مُدّون ساختهاند و ساخته های عقل و ذهنشان از چنگشان خارج شده است. اینان، یعنی خالقان در مقابل مخلوقات خود سر تکریم فرود آوردهاند. یکی<sup>(۱)</sup> میگوید، بیائیم آنان را از وهمیّات، توهمّات، جزمیات و موجودات خیالی که در زیر یوغ آنها خوار و زبون شدهاند برهانیم. بیائیم علیه این سُلطهٔ تصوّرات بپاخیزیم. بیائیم بدانان بیاموزیم چگونه این خیالپردازیها را با تفکراتی که در خورد ماهیت انسان است، معاوضه کنند؛ دیگری<sup>(۲)</sup> میگوید، بیائیم بدیشان بیاموزیم چگونه بدانها برخوردی نقادانه پیش گیرند؛ و سوّمی <sup>(۲)</sup> میگوید، بیائیم به آنان بیاموزیم چگونه اینها را از مخیلهٔ خود بدور افکنند؛

این خیالبافی های معصومانه و کودکانه نکتهٔ اصلی فلسفهٔ هگلیانیست های جوان معاصر است؛ که نه تنها از طرف قاطبه ملت آلمان با خوف و دهشت پذیرفته شده، بلکه از سوی خود بهادران فلسفی نیز با هشیاری طمطراقانه ای از خطر دنیا برانداز و قساوت قلب تبه کارانهٔ آن خبر داده می شود. هدف نخستین مجلد کتاب حاضر، نمایاندن این میش هائی است که خود را بجای گرک گرفته اند، و بجای گرک گرفته می شوند؛ نشان

> ۱. لودویگ فویرباخ؛ ۲. برونوبائوئر؛ ۳. ماکس اشتیرنر ۴. در اصل چنین آمده است: و واقعیت موجود فرو میریزد (م)

د ت

دادن این واقعیت است که بع بع شان صرفاً بشکلی فلسفی از نصّورات طبقة متوسط آلمان تقلید میکند، که لافزنی این مفسّران تنها فلاکت اوضاع واقعی در آلمان را بازتاب می سازد؛ و هدف آن همانا به سُخّریه گرفتن و بی اعتبار ساختن مبارزهٔ فلسفی به همراه سایه هانی از واقعیت است که به ملّت خیالباف و پریشان اندیش آلمان متوسّل می شود.

روزگاری آدم نترسی عقیده داشت که خلق النّاس فقط به این خاطر در آب غرق می شوند که تصّور جاذبه ذهن ایشان را مُسَخِّر ساخته است. هر گاه آنان این فکر را از مخیلهٔ خود برون رانند، برای مثال با اذعان به اینکه، این تصّور، همانا مفهومی خرافی و مذهبی است، آنگاه بطور اعجاب انگیزی از هرگونه خطری در آب مصون می مانند. او در تمام زندگی خود علیه تَوَهّم جاذبه، که کلیهٔ اطلاعات آماری با شواهد جدید و متعدّد، وی را از نتایج زیانبار آن مطلع می ساخت، مبارزه نمود. این آدم نترس، از نوع فلاسفهٔ انقلابی جدید در آلمان بود.<sup>(۱)</sup>

۱. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است : ] هیچگونه تفارت خاصّی میان اید ثالیسم آلمان ر الهیات سایر ملل وجود ندارد. این یک جهان را بمثابهٔ جهانی که تحت سُلطه تصورات قرار دارد، و تصورات و مفاهیم را بمثابهٔ اصول تعیین شده، و مفاهیم معینی را بمثابهٔ راز جهان مادی که در دسترس فلاسفه است، تلقی میکند.

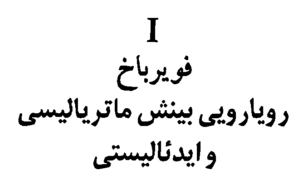
هگل اید تالیسم ایجابی را بسر انجام رساند. او نه تنها کل جهان مادّی را بجهانی از تصوّرات، که کل تاریخ را به تاریخ تصّورات، تغییر داد. او با شرح و بیان هستی های تفکر راضی نبود، بلکه بدنبال توصیف عمل آفرینش آنها نیز برآمد. فیلسوفان آلمانی که از دنیای توهمّات خود بیدار شدهاند، علیه جهان تصّورانی که آنان [...] مفهوم [...] واقعی و مادی [...].

جملگی ناقدان فلسفهٔ آلمان تاکید می ورزند که جهان واقعی انسانها تاکنون تحت سُلطهٔ تصوّرات قرار داشته و بوسیلهٔ آنها معین می شود. آنان در نحوهای که قصد دارند بشریت را نجات دهند از یک یگر متفاوتند، بشریتی که بزعم ایشان در زیر فشار تصّورات متحجرانهٔ خود می نالد؛ آنان از این جهت که اعلام می دارند این تصورات همانا متحجرانهٔ است از یکدیگر متمایز می شوند؛ اینان در باور خود به سُلطهٔ تصورات همداستانند، ایشان در این اعتقاد هم رأی اند که عمل عقل نقادانهٔ آنان می بایست نابودی نظم موجود امور را موجب شود : اعم از اینکه فعالیت معقولانهٔ مجزایشان را کافی تصّور کنند یا بخواهند بر آگاهی جهانشمول چیره شوند.

این باور که جهان واقعی حاصل جهان ایدئال است، که جهان نصورات [...].

حب فیلسوفان آلمانی که اعتقادشان را به جهان تصورات هگل از دست داده اند، علیه سُلطهٔ اندیشه ها، تصورات و مفاهیمی که بر وفق عقیده شان، یعنی بر وفق تؤهم هگل، جهان واقعی را تا کنون بوجود آورده، معین کرده و زیر سُلطهٔ خود در آورده است، اعتراض میکنند. آنان اعتراض خود را میکنند و دم در میکشند.[...].

موافق سیستمهگل، تصّورات، افکار و مفاهیم، هسمانا حیات واقسمی انسبانها، جسهان مادی و مناسبات واقعی آنها را بوجود میآورد، تعیین میکند و زیر سُلطهٔ خود میگیرد. شاگردان مُتمّرد او این را در نظر میگیرند. [...].



**[I]** 

[۱] بزعم اندیشه پردازان (اید تولوگهای) آلمانی، آلمان طی چند سال گذشته دستخوش دگرگونی بی سابقه ای شده است. تلاشی سیستم هگل که با اشترا ثو س آغازگشت، به آشوبی همگانی انجامید که طی آن کلیه «قدرتهای پیشین» رفت و روب شدند. در هرج و مرج کلی، امپراطوریهای قدرتمندی بمنصهٔ ظهور رسیدند تنها برای اینکه با فنایی ناگهانی مواجه شوند، دلاورانی برای لحظه ای پدید آمدند تا بدست هم آوردهایی جسور تر و نیرومند تر به ظلمات پر تاب گردند. این همانا انقلابی بود که انقلاب فرانسه در مقایسه با آن بازیچه بشمار می فت، نبردی بود جهانی که نبرد دیادوخان<sup>(۱)</sup> در قیاس با آن بی اهمیت جلوه می کرد. اصول یکدیگر را طرد می کردند، بهادران اندیشه یکدیگر را با چابکی ناشنو ده ای سرنگون می ساختند، و در طی ۳ سال گویا در قلمرو اندیشهٔ محض بوقوع پیوست.

بطبع این رویداد جالبی است که با آن سر و کار داریم : تَعفِّن روح مطلق هنگامیکه

۱. نبرد بیرحمانهٔ سرداران و جانشیانان اسکندر : ، لیسیماخ، سُلوکوس و امثالهم بـر سـر تـصاحبِ مرده ریگ وی. (م)

آخرین جرقهٔ حیات آن از میان رفت، اجزاء متعدّد این پس ماندهٔ بی ارزش<sup>(۱)</sup> Caput رو به تلاشی نهاد، وارد ترکیبات تازه ای شد و موادّ جدیدی را بو جود آورد. کاسب جماعت فلسفه که تا به حال از راه بکار گرفتن روح مطلق گذاران می کردند، اکنون به این ترکیبات تازه چنگ زده اند و هریک با اشتیاقی تمام به خرده فروشی مهم سر شکن شدهٔ خود مشغول است. این وضع، ناگزیر رقابت را بوجود آورد، که قبل از هر چیز، اشباع شد و به رغم کلیهٔ مساعی، در بازار جهانی از این اجناس بطرز مطلوبی استقبال آلمان می کردند، اکنون ترکیبات تازه چنگ زده اند و هریک با اشتیاقی تمام به خرده فروشی مهم سر شکن شدهٔ خود مشغول است. این وضع، ناگزیر رقابت را بوجود آورد، که قبل از هر چیز، اشباع شد و به رغم کلیهٔ مساعی، در بازار جهانی از این اجناس بطرز مطلوبی استقبال اشباع شد و مواد می معمول آلمانی، بوسیلهٔ تولید ارزان و بنجل، نامرغوبی کیفیت، تقلب در مواد خام، جعل برچسب، خریدهای ساختگی، معاملات قلّابی و سیستم تقلب در مواد خام، جعل برچسب، خریدهای ساختگی، معاملات قلّابی و سیستم اعتباری فاقد هرگونه پایه و اساسی، دستخوش فساد و انحطاط گشت. رقابت به مبارزه ای سخت تبدیل شد که اکنون برای ما بمثابه دگرگونی و تغییری با اهمیت جهانی، مُولّد مخول می می می می می مرد می می مولد ترکرونی و تغییری با اهمیت جهانی، مولّد شکه تا ترازه ی تقلبی به مبارزه می معمول آلمانی، بوسیلهٔ تولید ارزان و بنجل، نامرغوبی کیفیت، اعتباری فاقد هرگونه پایه و اساسی، دستخوش فساد و انحطاط گشت. رقابت به مبارزه ای مخت تبدیل شد که اکنون برای ما بمثابهٔ دگرگونی و تغییری با اهمیت جهانی، مُولّد می آ

اگر مایلیم این حقهبازی فلسفی را در ارزش حقیقیاش که حتی در سینه صالحترین شهروند آلمانی نوری از احساس میهن پرستی بر میانگیزد، بسنجیم، هر آینه مایلیم آشکارا، دنائت، تنگ نظری محلی کل این جنبش هگلیانیستی جوان، و بویژه مغایرت تراژی - مسخرهٔ تَوهمّات این بُهادران دربارهٔ دستآور دهایشان و خود این دستآور دهای واقعی را بنمایانیم، می بایست به کل این نمایش از نظر گاهی فراسوی مرزهای آلمان بنگریم<sup>(۲)</sup>.

 ۲. تحت اللفظی : اصل زوال یافته، اصطلاحی که در شیمی برای رسوبی به کار می رود که پس از تقطیر باقی ماند؛ در اینجا؛ تَتَمه باقی مانده.
 ۲. [در نخستین متن نسخهٔ پاکنویس، قطعه ای بدنبال می آید که خط خورده است:] [ص ۲] بنابراین انتقاد خاصی از نمایندگان جداگانهٔ این جنبش را با پاره ای ملاحظات کلی آغاز می کنیم، و مقدمات ایدتولوژیک مشترک جملگی آنها را روشن می سازیم.

این ملاحظات برای نمایاندن دیدگاه انتقاد ما تا جایی که برای درک و انگیزه انتقادهای جداگانهٔ بعدی لازم است، کفایت خواهد کرد. ما این ملاحظات [ص ۳] را بویژه با فویرباخ مقایسه میکنیم، زیرا او یگانه کسی است که دستکم بهپیشرفتهای چندی نایل گشته و آثارش می تواند با صداقت اol bonne iol [۱] ایدئولوژی عموماً، ایدئولوژی آلمانی خصوصاً

[۲] انتقاد آلمانی، درست تا آخرین مساعی اش، هیچگاه قلمرو فلسفه را ترک نکرده است. این انتقاد به هیچ وجه نه مقدمات فلسفی کلی اش، بلکه در واقع کلیهٔ مسایلی که در میستم فلسفی یعنی، میستم هگل، به وجود می آید را بررسی می کند. نه تنها در پاسخ هایش، حتی در پر مش هایش شگفتکاری وجود داشت. این وابستگی به هگل علنی است که چرا هیچیک از این ناقدان نوین حتی سعی در انتقاد جامعی از میستم هگل است که چرا هیچیک از این ناقدان نوین حتی سعی در انتقاد جامعی از میستم هگل علنی یکدیگر به این محدود می شود . هر کدام یک جنبهٔ از میستم هگل را اختیار می کند و است را علیه کل میستم و هم چنین علیه جنبه هایی که تو سط دیگران انتخاب شده متو جه می سازد. مقدم بر هر چیز آنان مقولات محض و تعریف نشدهٔ هگلی از قبیل «بوهر» و «خود آگاهی»<sup>(۱)</sup> را می گیرند؛ سپس با دادن نام های دنیوی تری از قبیل «انواع» ، «یگانه»، «انسان»<sup>(۲)</sup> و هکذا به این مقولات، آنها را مادی و دنیوی می سازند.

کل مجموعهٔ انتقاد فلسفی آلمان از اشترائوس گرفته تا اشتیرنر، منحصر بهانتقاد از تصّورات مذهبی است.<sup>(۳)</sup> ناقدان، از مذهب واقعی و الهیات حقیقی آغاز نمو دند. آنچه

مورد بررسی قرار گیرد.

۱- ایدئولوژی بطور اهم، و فلسغهٔ آلمانی بطور اخص

الف ـ ما فقط یک علم مجزا، [بعنی] عـلم تـاریخ را مـیشناسیم. مـیتوان بـمتاریخ از دو جـنبه نگریست و آن را بهتاریخ طبیعت و تاریخ انسان تقسیم نمود. اگر چه این دو جنبه جدائی ناپذیرند؛ مادامکه انسان وجود دارد، تاریخ طبیعت و تاریخ انسان به یکدیگر وابسته اند. تاریخ طبیعت که علوم طبیعی خوانده میشود، در اینجا مورد نظر ما نیست، ولی ما می بایست تاریخ انسان را بررسی نمائیم، چرا که تقریباً کل ایدئولوژی یا بهبرداشت تحریف شده از این تاریخ منجر می شود یا به تجرید کامل از آن. خود ایدئولوژی همانا فقط یکی از جوانب این تاریخ است.

[قطعهای بدنبال می اَید که مقدمات برداشت ماتربالیستی از تاریخ را مورد بحث قرار میدهد که خط نخورده است و در این مجلد بعنوان بخش ۲ بهطبع میرسد؛]

۳. **[قطعهٔ** ذیل در دستنوشته خط خورده است] مدعیاند که ناجی مطلق جهان از کلیهٔ بلایا میباشند. مه شعور و تصور مذهبی بود، بعداً به طرق مختلفی توصیف گشت. بظاهر تکامل عبارت بود از گنجاندن عقاید فرمانروای متافیزیکی، سیاسی، حقوقی و اخلاقی و دیگر تصوّرات تحت مقولهٔ مذهبی یا الهیاتی، و بهمین نحو اعلام اینکه آگاهی سیاسی، حقوقی و اخلاقی، همانا آگاهی مذهبی یا الهیاتی است، و اینکه انسان سیاسی، حقوقی و اخلاقی ۔ وانسان، در آخرین و هله ـ همانا مذهبی است. حاکمیت دین بدیهی فرض شد. بتدریج هررابطهٔ حاکم، رابطهای مذهبی اعلام شد و به کیش تبدیل گشت، کیش قانون، دولت و هکذا. مساله همه جا صرفاً مسالهٔ جزمیات مذهبی و اعتقاد بدانها بود. جهان در مقیاس فزایندهای تقدیس گشت تا سرانجام جناب شریعت مآب، ماکس قدیّس قادر شد آن را و هکذا. مساله مقدّس اعلام دارد و بدین ترتیب آن را یکبار برای همیشه از سر باز کند.

هگلیان پیر<sup>(۱)</sup> هرچیزئی به مجرد اینکه به مقولهٔ منطقی هگلی تحویل می شد را درک می کردند. هگلیان جوان، هرچیزی را با منسوب ساختن تصّورات مذهبی بدان یا با اعلام اینکه همانا امری الهیاتی است، مورد نقد قرار می دادند. هگلیان جوان در اعتفاد خود به سُلطهٔ مذهب، تصّورات و اصل جهانشمول در جهان موجود، با هگلیان پیر همداستانند. با این استثناء که یک جناح این سُلطهٔ را بمثابهٔ حاکمیتی غصبی مورد حمله قرار می دهد، در حالیکه جناح دیگر آن را بمثابهٔ حاکمیتی مشروع می ستاید.

از آنجائیکه هگلیان جوآن، مفهومات، افکار و تصورات؛ و در واقع کل ثمرات و نتایج آگاهی که بدان هستی مستقلی نسبت می دهند را بمثابهٔ پایبندهای واقعی انسانها در نظر می گیرند (درست همانطور که هگلیان پیر آنها را قیو د جامعهٔ انسانی اعلام می دارند)، بدیهی است که می بایست فقط با این تو همات آگاهی مبارزه کنند. از آنجائیکه موافق خیالپر دازی آنان، روابط انسانها، کل اعمال، قید و بندها و محدو دیت هایشان، همانا ثمرات آگاهی آنان است، هگلیان جوان منطقاً برای انسانها این اصل موضوعهٔ اخلاقی را پیش می کشند که آگاهی کنونی شان از انسان را با آگاهی نقادانه و اگو ئیستی<sup>(۲)</sup> تاخت زنند، تا از این طریق به محدو دیت های خو د پایان دهند. این

مذهب همواره بمثابة دشمن اصلى و علت غايى كلية مناسباتى كه براى اين فيلسوفان مشمئز كننده بود تلقى و شمرده مىشود.

بیرنه از حیث سِن، بلکه از لحاظ عقاید ؛ هگلیان راست گرا. (م)

۲. تلمیحی است بهلودویگ فویرباخ، برونوبائوئر و ماکس اشتیرنر، که مقولات اساسی آنان بهترتیب، ---- تقاضای معاوضه، به خواست تعبیر جهان موجود به طریقی دیگر می انجامد، یعنی آن را به وسیلهٔ تعبیری دیگر مورد شناسائی قرار می دهند. اندیشه پر دازان هگلیان جوان، به رغم عبارات بظاهر «جهان - آشوب»<sup>(۱)</sup> خود، سفت و سخت ترین محافظه کارانند. جدید ترین آنان هنگامیکه اعلام می دارند، فقط با «عبارات» می ستیزند، بیان درستی برای فعالیّت خود می بابند. ولی معهذا فراموش می کنند که خود شان با هیچ چیز دیگری جز این عبارات نمی ستیزند، و هنگامیکه صرفاً با عبارات و جملات این جهانی به مقابله بر می خیزند، به هیچ وجه با جهان واقعی موجود پنجه در نمی افکندند. یگانه نتیجه ای که این نقد فلسفی قادر به انجامش شد همانا ارائه پاره ای توضیحات دربارهٔ مسیحیت از چشم انداز تاریخچهٔ مذهبی بود ؛ کلیهٔ دعاوی دیگر آنان همانا فقط مشاطه گری بیشتر این دعوی است که این ایضاحات بی اهمیت، همانا کشفیاتی با اهمیت جهان - تاریخی بدست داده اند.

بهمخیلهٔ هیچیک از این فیلسوفان خطور ننمود رابطهٔ فـلسفهٔ آلمـان را بـا واقـعیت آلمان و رابطهٔ نقد خود را با محیط مادی خاص خودشان مورد پژوهش و تحقیق قرار دهد.

[۲\_ مقدمات استنباط ماتریالیستی از تاریخ]<sup>(۲)</sup>

[۳] مقدماتی که با آنها آغاز میکنیم، مقدماتی من عندی و جزمی نیستند. بلکه مقدماتی واقعیاند که انتزاع از آن تنها در تخیل میتواند بوجود آید. این مقدمات عبارتند از افراد واقعی، فعالیت و شرایط مادی حیات آنان، هم آنهایی که از قبل وجود دارند و هم آنهائی که توسّط فعالیتشان بوجود آمدهاند. به این ترتیب این مقدمات میتواند بشیوهای آمپیریک (تاریخی \_ فلسفی) مورد تائید قرار گیرد. به طبع نخستین مقدمهٔ تاریخ بشری همانا وجود افراد زندهٔ انسانی است.<sup>(۳)</sup>

«انسان»، «نقد» و «منیّت» بو د. (ه. ت) ۱. مقایسه کنید با «دربارهٔ حق آزادی بیان ... ، که بدرن ذکر نام مؤلف در فصلنامهٔ ویگاند، ۱۸۴۵، ج ۵ (ھ. ت) منتشر شد. ۲. متن بخش ذیل از نخستین دستنوشتهٔ نسخهٔ پاکنویس شده اقتباس شده است. (ه ت) ۳. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است :] نخستین برآمد تاریخی این افراد که خود را از

لذا نخستین واقعیت مبرهن همانا سازمان جسمی این افراد و رابطهٔ منتج از آن با بقیهٔ طبیعت است. ما به طبع در اینجا نمی توانیم به ماهیت جسمانی واقعی انسان یا شرایط طبیعی \_ زمین شناختی، آبنگاری، اقلیمی و غیره<sup>(۱)</sup> که انسان خود را در آن می یابد، پر دازیم. کلبهٔ نوشتآرهای تاریخی می بایست از این زمینه های طبیعی و تغییر شکل آن در پویهٔ تاریخ عمل انسانها آغاز کند.

انسان از حیوان بوسیلهٔ شعور، مذهب یا هر چیز دیگری که مآیلید، می تواند متمایز شود. آنان خود به مجرد اینکه شروع به تولید وسایل معیشت خود نمایند، گامی که توسط ساز مان جسمانیشان معین می شود، به متمایز ساختن خود از حیوانات آغاز می کنند. انسانها با تولید وسایل معیشت خود من غیر مستقیم، حیات مادی خود را تولید می نمایند. نحوه ای که انسانها در آن وسایل معیشت خود را تولید می کنند، قبل از همه وابسته به ماهیت وسایل معیشت است که آنان در واقع در زندگی می یابند و می بایست تجدید تولید نمایند.

[ورقهٔ ۵] این نحوهٔ و شیوهٔ تولید بطور ساده میبایست بمثابهٔ تجدید تولید هستی جسمانی افراد در نظر گرفته شود. و یا بهبیان صحیحتر شکل معینی است از فعالیت این افراد، شکل معینی از بیان حیات آنان و شیوهٔ معین حیات از سوی آنان.

افراد آنگونهاند که خود را متجّلی میسازند.<sup>(۲)</sup> بنابراین آنچه آنان هستند، با تولید آنان، هم با آنچه تولید میکنند و هم اینکه **چگونه** تولید میکنند، مطابقت میکند. پس اینکه انسانها چه هستند، وابسته به شرایط مادی تولیدیشان است.

این تولید نخست با افزایش جمعیّت آغاز می شود. و این بنوبهٔ خود مستلزم مراوده [Verkehr] (بده و بستان) انسانها با یکدیگر است. شکل این دادو ستد (مراوده) توسّط

حیوانات متمایز میسازند، این نیست که آنان میاندیشند، بلکه این است که تولید وسایل معیشت
 خود را آغاز میکنند.

 ا. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است: ] این شرایط نه تنها سازمان اساسی و خود انگیختهٔ انسانها، بویژه اختلافات نژادی، بلکه کل تکامل بعدی ، یا عدم تکامل، انسانها تا زمان حاضر را نیز تعیین میکند.

۲. یا بهعبارت دیگر : تظاهراتی که از افراد سر میزند مبین ماهیت درونی آنان است. این واقعیت نه تنها در مورد اشخاص، بلکه در مورد احزاب سیاسی و دولتها نیز صدق میکند. (م)

توليد معين مي شود.

۳\_ تولید و مراوده : تقسیم کار و اشکال مالکیت \_قبیلهای، باستان، فئودالی روابط ملل مختلف با یکدیگر وابسته به میزانی است که با آن هر یک نیروهای مولده تقسیم کار و مناسبات درونی خود را تکامل بخشیدهاند. این حکم عموماً قبول عامه یافته است.

اما نه تنها روابط یک ملت با سایرین، بلکه ایضاً کل ساختار درونی خود ملت وابسته به مرحلهٔ تکاملی است که بوسیلهٔ تولید و مناسبات درونی و برونی بدان نائل آمده است. اینکه نیروهای مولدهٔ یک ملت تا چه حد تکامل یافته است به چشمگیرترین نحوی بو سیلهٔ درجهای که با آن تقسیم کار انجام گرفته، نشانداده می شود. هر نیروی مولدهٔ جدیدی، تا جائی که صرفاً گسترش کمی نیروهای مولدهای که قبلاً شناخته شده است نباشد (برای مثال، بهزیر کشت بردن اراضی تازه)، موجب تکامل بیشتر تقسیم کار می شود.

تقسیم کار در درون یک ملت، نخست بهجدایی کـار صـنعتی و بـازرگانی از کـار کشاورزی، و در نتیجه بهجدایی شهر از روستا و تصادم منافع آنها منجر میشود.

تکامل بعدی آن بهجدایی کار بازرگانی از کار صنعتی میانجامد. در عین حال از طریق تقسیم کار در درون این شاخههای متعدّد، تقسیمات گونا گونی میان افرادی که در انواع معینی از کار تشریک مساعی میکنند بوجود می آید. موقعیت نسبی این گروههای افراد بوسیلۀ نحوهای که کار در کشاورزی، صنعت و تجارت (پدر سالاری، بردگی، زمرهها و طبقات) سازمان یافته، معین میشود. همین شرایط را در روابط ملل مختلف (که مناسبات متکامل تری را بدست میدهند) با یکدیگر می توان مشاهده نمود.

مراحل متعدّد تکامل در تقسیم کار، به همان اندازهٔ اشکال مالکیّت مـتفاوت است؛ یعنی، مرحله موجود در تقسیم کار ایضاً روابط افراد را نسبت به یکدیگر با توجه به ابزار و فرآوردهٔ مادی کار تعیین میکند.

نخستین شکل مالکیت، مالکیت قبیلهای [Stammeigentum] است. این نوع مالکیت با مرحلهٔ رشد نیافتهٔ تولید که در آن افراد از طریق شکار و ماهیگیری، دامپروری، یا دست بالا، باکشاورزی گذران میکند مطابق است. حالت اخیر مستلزم وجود تـعداد زیادی اراضی بایر است. تقسیم کار در این مرحله کماکان بسیار ابتدایی است و منحصر به گسترش بعدی تقسیم طبیعی کاری که در خانواده وجود دارد، می باشد. بنابراین، ساختار اجتماعی گسترش خانواده به: رؤسای قبایل پدر سالار و زیر دست آنان، اعضاء قبیله و سرانجام به بردگان محدود می شود. بردگی مُضمر در خانواده به تدریج با افزایش جمعیّت، رشد مایحتاج، و گسترش مناسبات خارجی، هم جنگ و هم داد و ستد تکامل می یابد.

دومین شکل، همانا مالکیت جماعتی باستان و مالکیت دولتی است که به ویژه از اتحاد چندین قبیله به یک شهر از طریق توافق یا فتح، که کماکان با بردگی همراه است، ناشی می شود. در کنار مالکیت جماعتی، مالکیت خصوصی منقول، و سپس غیر منقول تکامل می یابد. اما بمثابهٔ شکلی غیر طبیعی که تابع مالکیت مشاع است. اتباع جماعت خود صاحب اختیار بردگان خویشند، و حتی به این خاطر به تنها ثی و ابسته به شکل مالکیت جماعتی اند. و این مالکیت خصوصی جماعتی متشکل از اتباع فعالی است که در او تباط با بردگان خود، ناگزیر به ماندن در این شکل خود بخودی مأخود شده مشارکت هستند. بدین سب کل ساختار جامعه بر این مالکیت جماعتی، و همراه با آن، بر قدرت جماعت بنا شده و به همان میزانی که در آن مالکیت خصوصی غیر منقول تحول می یابد، معافت بنا شده و به همان میزانی که در آن مالکیت خصوصی غیر منقول تحول می یابد، ماعت بنا شده و به همان میزانی که در آن مالکیت خصوصی غیر منقول تحول می یابد، ماعت بنا شده و به همان میزانی که در آن مالکیت خصوصی غیر منقول تحول می یابد، ماعت بنا شده و به همان میزانی که در آن مالکیت خصوصی غیر منقول تحول می یابد، دستخوش زوال می شود. ما از پیش تقابل شهر و روستا؛ و بعد تقابل میان آن دولت هایی که منافع شهر ها را نمایندگی می کنند و دولت هائی که منافع روستا را نمایندگی می کند، و در درون خود شهرها تقابل میان صنعت و بازرگانی را می یابیم.

همراه با تکامل مالکیت خصوصی، برای نخستین بار در اینجا روابطی که از نو خواهیم یافت را منتها در مقیاس بهمراتب وسیعتری بههمراه مالکیت خصوصی معاصر می یابیم. از طرفی، تمرکز مالکیت خصوصی که از مدتها قبل در رُم آغاز شد (همانطور که قانون ارضی لی سی نی نشان می دهد) و از زمان جنگهای داخلی و به ویژه تحت شلطهٔ امپراطوران [۷]، به سرعت پیشرفت کرد؛ از سوی دیگر با آن در آمیخت، تبدیل دهقانان خرده پای پلبی به پر ولتارها، اگر چه بو اسطه موقعیت بلاو اسطهٔ خود میان اتباع مالک و بردگان، هیچگاه به تکامل مستقلی نایل نشد.

سوّمین شکل، مالکیت فئودالی یا تیولی است. اگر دوران باستان از شهر و حاکمیت محدود آن منشاء میگیرد، قرون وسطی از روستا نشأت گرفت. این وجه تـمایز نـقطهٔ آغازین، توسّط پراکندگی نفوس در آن زمان که در سراسر منطقهٔ وسیعی متفرق بود، و از طرف فاتحان تغییر چندانی نیز در این وضع به وجود نیآمد، معین شد. به این جهت بر خلاف یو نان و رُم، نکامل فتو دالی در سرز مینی آغاز گشت که بسیار گستر ده تر بود و با کشور گشایی های رُم و گسترش کشاورزی وابسته بدان، آماده شده بود. آخرین مده های انحطاط امپراطوری رُم و فتح آن بدست بربرها، بخش عظیمی از نیر و های مولده را منهدم ساخت، تجارت نابود گشت، یا اینکه به شدت دچار وقفه شد و سکنه شهری و روستائی کاهش یافت. این شرایط و شیوهٔ ساز مان کشور گشایی معین شده توسط آن، به همراه نفوذ نهاد نظامی ژرمنی، به تکامل مالکیت فئو دالی انجامید. مالکیت فئو دالی نظیر مالکیت قبیله ای و جماعتی ایضاً بر پایهٔ یک جماعت روستایی بدوی استوار بود، اما طبقهٔ مُولد بلاو اسطهای که در مقابل آن قرار داشت، برخلاف جامعه باستان، نه بردگان، بلکه دهقان خرده پای سرف شده بود. فئو دالیسم به محض اینکه به نضج کامل می رسد، تضّاد آشتی ناپذیر (آنتا گونیسم) در شهرها نیز پدید می آید.

ساختار سلسله مراتبی زمینداری و یکان خادم مُسلح وابسته بـدان، کـفهٔ قـدرت را بهنفع اشراف و بهزیان سرفها تغییر داد. این سازمان فئو دالی، درست بهاندازهٔ مالکیّت جماعتی باستان، اتحادّی بود علیه طبقهٔ مولّدهٔ تحت سلطه، امـا شکـل تـجمع و رابطهٔ مولدّان بلاواسطه، بهسبب شرایط مختلف تولید، متفاوت بود.

این ساختار فئودالی زمینداری، مُکمّل خود را در قالب مالکیت تعاونی تشکیلات فئودالی تجارت در شهرها، یافت. در اینجا مالکیت عمدتا [۴] عبارت بود از کار هر فرد. ضرورت متحّدگشتن علیه تجمع نجبای غارتگر، نیاز بهبازارهای جماعنی محافظت شده در عصری که ارباب صنعت در عین حال بازرگان نیز بود، رقابت فزایندهٔ سرفهای فراری که به شهرهای رو به رشد هجوم می آورند و ساختار فئو دالی کل روستا: اینها در مجموع اصناف را به وجود آورد. سرمایهٔ کوچک به تدریج انباشت شدهٔ افزار مندان و تعداد ثابت آنان نسبت به جمعیّت رو به رشد، رابطه میان دستیاران<sup>(۱)</sup> و وردستان<sup>(۲)</sup> را

۲. منظور کارآموزان کارگاه است که در مرتبهٔ پائین تری از دستیاران استاد کارگاه قرار داشتند. (م)

۱. منظور از دستیاران استاد کارگاه (افزارمندان) است. (م)

گشت.

بهاین ترتیب مالکیّت طی دوران فئودالی اساساً از سویی عبارت بود از مالکیّت ارضی همراه باکار سرف وابسته به آن و از طرف دیگر عبارت بود از کار مشخص فردی که با این سرمایهٔ کوچک خود،کار دستیاران را در اختیار داشت.

تشکیلات هر دو توسّط مناسبات تولیدی محدود، کشت ناکافی و بدوی زمین، و نوع حرفهای صنعت، معین می شد. در دوران شکوفائی فئودالیته، تقیسم کار اندکی و جود داشت. هر سرزمینی آنتی تز شهر و روستا را در خود دارا بود ؛ تقسیم املاک به طبع کاملاً مشخص گشت؛ اما سوای تفاوتهای شاهزادها، نجباء، رو حانیان و دهقانان در روستا، و استادان کارگاه، دستیاران، وردستان و نیز بلافاصله خیل کارگران فصلی در شهرها، هیچ گونه تقسیم مهّم دیگری وجود نداشت. تقسیم کار در کشاورزی که در کنار آن صنعت روستایی خود دهقانان نمایان گشت، به سختی انجام گرفت. در صنعت و در خود معاملات فردی، اصولاً هیچ گونه تقسیم کاری و جود نداشت و این تقسیم در میان آنها بسیار اندک انجام گرفته بود. جدائی صنعت و بازرگانی قبلاً در شهرهای قدیمی تر به موجودیت خود ادامه می داد؛ و در شهرهای جدیدتر فقط بعدها هنگامیکه شهرها

گروهبندی سرزمینهای بزرگتر بهقلمزوهای ف<sup>ی</sup>ودالی برای اشرافیت زمیندار و از لحاظ شهرها یک ضرورت محسوب میشد. از اینرو، تشکیلات هیثت حاکمه، [یعنی] اشرافیت، همه جا در رأس خود دارای یک شاه بود.<sup>(۱)</sup>

[4-ماهیت استنباط ماتریالیستی تاریخ، وجود اجتماعی و شعور اجتماعی]

[۵] بنابراین واقعیت این است که افراد معینی که بهطریق معینی از لحاظ تولید فعالَّند<sup>(۲)</sup> وارد این روابط معین اجتماعی و سیاسی میشوند. ملاحظات آمپیریک (تاریخی ـ تجربی) در هر مورد جداگانهای میبایست بطور آمپیریک، و بدون هیچگونه

۱. بقیه این صفحه دستنوشته سفید باقی مانده. صفحهٔ بعد با خلاصهای از استنباط ماتریالیستی تاریخ آغاز می شود. مراحل عمدهٔ این تکامل چهارمین [یعنی] بور ژوآئی و نوع مالکیت در قسمت چهارم این فصل مورد بحث قرار می گیرد. بخش های ۴ ـ ۲ (ه. ت)

۲. [در اصل دستنوشته آمده است :] افراد معینی، تحت مناسبات تولیدی معین

راز وری و شهودی، رابطهٔ ساختار اجتماعی و سیاسی را با تولید روشن سازد. ساختار اجتماعی و دولت بطور دائم از فرآیند ـ حیات افراد معین به وجود می آید، هر چند که از این افراد به وجود می آید، [اما] نه آنطور که می توانند در تخیّل خاصّ خود یا دیگر مردمان ظاهر شوند، بلکه آنگونه که واقعاً هستند، یعنی، آنگونه که عمل می کنند، بطور مادی تولید می کنند و در نتیجه آنگونه که تحت محدودیت های مادی یعنی، پیش فرض ها و مناسبات مستقل از ارادهٔ خود کار می کنند.<sup>(۱)</sup>

زایش تصورات، مفاهیم و آگاهی نخست مستقیماً با فعالیّت و مناسبات مادی انسانها - زبان واقعی زندگی - عجین شده است.

پنداشت، تفکر و منامبات عقلانی انسانها در این مرحله هنوز بمثابهٔ سرچشمهٔ مستقیم رفتار مادی آنان ظاهر میشود. همین واقعیت نیز دربارهٔ ثمرات عقلانی آنگونه که در زبان میاست، قوانین، اخلاق، مذهب، مابعدالطبیعه و غیرهٔ افراد متبلور میشود، صدق میکند. انسانها سازندگان مفهومات، تصورات و غیرهٔ خویشند، یعنی، انسانهای واقعی و فعّال، آنگونه که توسّط نیروهای مولدهٔ معینی و مراودهٔ مطابق با آنها، تا دورترین اشکال خود، مشخص میشوند.<sup>(۲)</sup> آگاهی نمیتواند هیچ چیز دیگری جز موجود آگاه باشد، انسانها و روابط آنان، همچون در یک تاریکخانهٔ عکاسی Camera موجود آگاه باشد، انسانها و روابط آنان، همچون در یک تاریکخانهٔ عکاسی camera موجود آگاه باشد، انسانها و روابط آنان، همچون در یک تاریکخانهٔ عکاسی camera

۱. [قطمهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] تصّوراتی که این افراد به وجود می آورند، یا تصّوراتی است دربارهٔ روابط خود با طبیمت، یا دربارهٔ روابط متقابل شان یا دربارهٔ ماهیت خاصّ خود. بدیهی است که در تمامی این حالات، تصّورات آنان بیان آگاهانه . واقعی یا واهی . مناسبات و فعالیّتهای ایشان از تولید، مناسبات رفتار اجتماعی و سیاسی شان است. فرض عکس تنها زمانی ممکن است، که علاوه بر روح واقعی افراد از حیث ماد رفتار اجتماعی و سیاسی شان است. فرض عکس تنها زمانی ممکن است، که علاوه بر روح واقعی افراد از حیث مادی متحول، روح جداگانه ای است. فرض عکس تنها زمانی ممکن است، که علاوه بر روح واقعی افراد از حیث مادی متحول، روح جداگانه ای از قبل مفروض شود. هر آینه بیان آگاهانه مناسبات واقعی این افراد از حیث مادی متحول، روح جداگانه ای از قبل مفروض شود. هر آینه بیان آگاهانه به نوبهٔ خود نتیجهٔ افراد، واهی باشد و هر آینه در تخیّل خود واقعیت را باژگرنه سازند، پس این بیان آگاهانه به نوبهٔ خود نتیجهٔ افراد، والیت.

۲. [در اصل دستنوشه آمده است: ] انسانها سازندگان مفهومات، تصورات و غیرهٔ خویشند؛ و همانا بوسیلهٔ شیوهٔ تولیدگذاران مادّیشان، مراودهٔ مادی و تکامل بعدی آن در ساختار اجتماعی و سیاسی، مشخص میشوند. در اینجا درست برخلاف فلسفهٔ آلمانی که از آسمان بهزمین هبوط میکند، موضوع بر سر عروج آن از زمین به آسمان است. یعنی، آغاز نه از آنچه انسانها می گویند، می پندارند، تصور میکنند، و نه آنگونه که درباره آنان حکایت می شود، اندیشیده، پنداشته و تصوّر می شود تا به انسانهای ذیجّسد رسیده شود؛ بلکه آغاز از انسانهای واقعی، فعّال و بر زمینهٔ فرآیند \_ حیات واقعی آنان است که تکامل بازتاب ها و پژواکهای ایدئولوژیکی این فرآیند را بثبوت می رساند. و همیاتی که در دماغ انسانها به وجود می آید، بالضروره از فرآیند \_ حیات مادی شان نیز تصفیه و پالایش می شود که از حیث آمپیریک اثبات شدنی و مقید به موجبات و مقدمات مادی است.

به این ترتیب، اخلاقیات، مذهب، مابعد الطبیعه و تمامی دیگر اید تولوژی ها، هم چنین اشکال آگاهی مطابق با آنها، دیگر ظاهر مستقل خود را حفظ نمی کنند، اینها فاقد هرگونه تاریخ و تکامل اند؛ اما انسانها با تکامل تولید و مناسبات مادی شان همراه با این، جهان واقعی خود، تفکر و فر آورده های خود را نیز تغییر می دهند. این شعور نیست که تعیین کنندهٔ وجود است، بلکه وجود است که شعور را تعیین می کند. نقطهٔ عزیمت برای نخستین نحوهٔ برخورد، همانا شعوری است که بمثابهٔ فرد زنده در نظر گرفته می شود؛ و برای دومین نحوهٔ برخورد، که ما را با حیات واقعی سازگار می سازد، خود افراد واقعی زنده اند، و شعور بطور ساده بمثابهٔ شعور آن در نظر گرفته می شود؛ و

این نحوهٔ برخورد عاری از مقدمات نیست؛ همانا از مقدمات واقعی منشاء میگیرد و **آنی از آن روی بر نمی تابد. موجبات و مقدمات آن انسانها هستند، انسانهایی نـه در هیچ گونه انزوا و ثبات خیالی، بلکه در فرآیند تکامل واقعی و از لحاظ آمپیریک محسوس و در تحت مناسباتی معین. بهمجرد اینکه این فرآیند فعّال ـ حیاتی تـوصیف گشت، تـاریخ دیگر م**جموعهای از فـاکتهای مرده نیست، آنگونه کـه بـرای **آمپیریستها<sup>(۱)</sup> (فاکتهایی انتزاعی است)، یا فعالبّت مـوهومی موضوعات تـخبّلی، <b>آنگونه که در نزد اید** ثالیستها است.

در جایی که اندیشه بافی پایان می یابد، در آنجا حیات وافعی شروع می شود، و در **نتیجهٔ علم واقعی وایجابی، ت**شریح فعالیّت عملی و فرآیند تکامل انسانها آغاز میگردد.

۱. اصحاب حسّ (م)

قافیه بافی های پوچ دربارهٔ شعور پایان می یابد، و دانش واقعی می بایست جای آنها را بگیرد. هنگامیکه واقعیت توصیف می شود، فلسفه ای خود ملفا و ان تنها تو شط Philosophie] واسطهٔ وجودی اش را از دست می دهد. دست بالا، جای آن تنها تو شط ماحصلی از کلی ترین نتایج و انتزاعاتی که از مشاهدهٔ تک امل جهانی انسانها مأخوذ می شود، می تواند گرفته شود. این انتزاعات فی نفسه، که از تاریخ واقعی جدا شده است، دارای هیچ گونه ارزشی نیست و فقط بدر د آن می خورد تا استنتاجات مصالح (کار پایهٔ) تاریخی را تسهیل کند و توالی لایه های جداگانهٔ آن را بنمایاند. اما آنها به هیچ و جه نسخه یا طرحی، آن گونه که فلسفه، زیرکانه به تدوین دورانه ای تاریخی می پردازد، بدست نمی دهد.

برعکس، دشواری فقط هنگامی آغاز میشود که بررسی و استنتاجات مصالح ـ خواه متعلق به دورانی گذشته یا کنونی ـ و بازنمون واقعی آن بعهده گرفته شود. رفع این دشواری توسّط مقدماتی تعیین می گردد که نمی تواند به طبع در اینجا اظهار شود، بلکه تنها مطالعهٔ فرا گرد حیات واقعی و فعالیّت افراد هر دوره می تواند عیان گردد. در اینجا برخی از این انتزاعات که بر خلاف اید تولوژی به کار می بریم را دستچین کرده و به وسیلهٔ امثله تاریخی می نمایانیم.<sup>(1)</sup>

[**II**] [۱- پیش شرطهای رهایی واقعی انسان] [۱] ما طبعاً زحمت این را به خود نخواهیم داد تا برای فلاسفه عاقل مان توضیح دهیم که "رهایی" "انسان" با تنزل فلسفه، الهیات، جو هر و کلیهٔ مُهمَلات به "خود ـ آگاهی" و رهانیدن "انسان" از سلطهٔ این عبارات، که هیچگاه او را در انقیاد نگاه نداشته اند، حتی یک گام هم پیش نرفته است.<sup>(۲)</sup> و نه برایشان شرح خواهیم داد که رسیدن به رهایی واقعی تنها در جهان واقعی، به وسیلهٔ و سایل واقعی ممکن است، که بردگی نـمی توانـد

۱. نسخهٔ پاکنویس در اینجا خاتمه مییابد. متنی که در این طبع بـهدنبال مـیآید سـه نسـخهٔ اولیـهٔ دستنوشته است. (ه. ت)

۲. [بادداشت حاشیهای از مارکس :] رهایی فلسفی و رهایی واقعی ـ انسان، یگانه، فرد. ـ زمین شناختی، آبنگاری و هکذا؛ شرایط، جسم انسان، حوایج و کار. بدون ماشین بخار و ماشین پنبهریسی جنی، نابودگردد، و اینکه بطور کلی، افراد تا هنگامیکه قادر نباشند خوراک و آشامیدنی، مسکن و پوشاک باکمیت وکیفیت مناسب بدست آورند، نمی توانند رهایی یابند. "آزادی" عملی است تاریخی، نه عملی ذهنی و همانا توسط شرایط تاریخی، [سطح] صنعت، تجارت، کشاورزی، و إداد و ستد ....]<sup>(۱)</sup> به وجود می آید.

[۲] و بعد از آن، بر حسب مراحل مختلف تکامل خود، لاطایلات جوهر، ذاّت، خود آگاهی و نقد محض و هم چنین اباطیل مذهبی و الهیاتی را [به وجود می آورند]، و بعداً باز هنگامیکه تکامل آنها بحد کافی پیش رفت، گریبان خود را از آن خلاص میکنند<sup>(۲)</sup>. در آلمان، کشوری که در آنجا صرفاً تکامل تاریخی حقیرانهای صورت گرفته، این تکامل ذهنی، این ابتذالات جلالت انگیز و بیهوده، طبیعاً بمثابهٔ جایگزینی برای فقدان تکامل تاریخی بکار می رود و ریشه می دواند، که می بایست با آن مبارزه شود. اما این مبارزه دارای اهمیتی محلی است.<sup>(۲)</sup>

[۲\_ ماتریالیسم اشراقی و ناپیگیرانهٔ فویرباخ]

[...] در واقعیت امر و برای ماتریالیست عملی، یعنی، کمونیست، مساله بر سردگرگون ساختن جهان موجود است که عملاً چیزهای پیشیافته را مورد حمله قرار میدهد و آنها را دستخوش دگرگونی می سازد. هنگامیکه گاه به گاه چنین نظریاتی را در نزد فویرباخ می یابیم، هیچگاه از حد سیات مجزایی بیشتر نیستند و تأثیر به مراتب کمتری بر بینش کلی وی دارند که بتوان آنها را در اینجا بمثابه چیزی جز نطفه های قابل تکامل در نظر گرفت. "استنباط" فویرباخ از جهان محسّوس، از طرفی به اشراق صرف آن محدود می شود، و از طرف دیگر به احسّامی صرف؛ او "انسان" را به جای "انسان واقعی تاریخی" قرار می دهد. [و این] "انسان" در واقعیت امر "آلمانی" است. در حالت نخست، اشراق جهان محسوس، او ضرورتاً به مسائلی بر می خورد که با شعور و احساس او در تضّاد است و

۱- دستنوشته در اینجا صدمه دیده است: قسمت پائینی صفحه پاره شده و یک سطراز مـتن مـفقود گشته.

۲. [یادداشت حاشیهای از مارکس :] قانیه بافی و جنبش واقعی، اهمیت قانیه بافی در آلمان
 ۳. [یاداشت حاشیهای از مارکس :] زبان همانا زبان واقعیت است.

هماهنگی که حدس میزند، هماهنگی کلیهٔ بخش های جهان محسوس و بالااخص همآهنگی انسان و طبیعت را مختل می سازد\*. او برای رفع این اختلال می بایست بهمدرکهٔ (ادراک حسّی) دوگانهای پناه برد، مدرکههای دنیوی که "فقط مدرکهٔ مطفآ بدیهی" را در می یابد، و مدرکه ای عالی تر و فلسفی که "ماهیت حقیقی" امور را درک می کند. فو یرباخ نمی بیند که جهان محسوس اطراف او چیزی نیست که مستقیم از ازل وجود داشته باشد و همواره همان باقی بماند، بلکه محصول صنعت و اوضاع جامعه است؛ و در واقع [محصولی] به این مفهوم که شمره ای تاریخی و نتیجهٔ فعالیّت کرل مناسبات آن را تکامل می بخشد، و نظام اجتماعی را بر حسب نیازهای تغییر یافته، ماسبات آن را تکامل می بخشد، و نظام اجتماعی را بر حسب نیازهای تغییر یافته، اصلاح می کند. حتی اعیان و هستی های ساده ترین "یقین محسّوس" فقط از طریق تکامل اجتماعی صنعت و مناسبات تجاری باو عرضه می شود. چنانکه می دانیم درخت گیلاس، تقریباً همچون تمامی درختان میوه، فقط چند سدهٔ قبل توسّط تجارت و بازرگانی در خطّهٔ ماغرس شد، و به این جهت فقط [۹] از طریق این عمل، جامعهٔ معینی در عصر معینی برای فو یرباخ به "یقین محسوس" تبدیل شده است.

وانگهی، هنگامیکه به امور بدین طریق نگریسته شود، آنگونه که واقعاً هستند و وقوع می یابند، هر مسالهٔ عمیق فلسفی، آنگونه که حتی بعداً آشکارتر دیده خواهد شد، کاملاً به سادگی در واقعیتی آمپیریک (تاریخی ۔ فلسفی) مستحیل می شود. برای مثال مسالهٔ مهم رابطهٔ انسان با طبیعت (برونو تا جایی پیش می رود که از "آنتی تز در طبیعت و تاریخ سخن می گوید" (ص ۱۱۰) <sup>(۱)</sup>گویی اینها دو "چیز" جداگانه اند و انسان همواره در مقابل خود، طبیعت تاریخی و تاریخ طبیعی را دارا نبوده که "آثار رفیع غیرقابل درک"<sup>(۲)</sup> دربارهٔ "جوهر" و "خود - آگاهی" ببار آورده و اینها هنگامیکه دریابیم

۲. خوب دقت کنید. اشتباه فویرباخ این نیست که نمود محسّوس مطقاً بدیهی رحسّی را تابع واقعیت محسوس بثبوت رسیده، از طریق تفحص مشروح فاکتهای محسوس می سازد، بلکه این است که بعنوان آخرین چاره نمی تواند به جهان محسوس به غیر از اینکه بآن با "نگاه ر نظاره" "یعنی"، از طریقی عینک فیلسوف بنگرد، بپردازد.

۱. برونوبانو ثر ، لودویگ فویرباخ خصلت نما" (ه. ت) ۲. تضمینی است از فانوست گونه. "پیش در آمد در آسمان" (ه.ت)

"وحدت" "معروف" انسان با طبيعت" همواره در صنعت وجود داشته و بهاشكال متفاوتي در هر عصري بر وفق كمي و بيشي صنعت يافت مي شده است، خو دبخو د نيست و نابود می شوند، و بهمین سان است "مبارزهٔ" انسان با طبیعت ، درست تا تکامل نیروهای مولدهاش بر مبنایی متناسب. صنعت و تجارت، تولید و مبادلهٔ مایحتاج زندگی بـ هنوبهٔ خود توزيع و صورت بندي طبقات مختلف اجتماعي را تعيين ميكند و بهنو به، از جهت شیوهای که در آن به کار برده می شود، توسط آن معین می گردد؛ و برای مثال چنین رخ میدهد که در منچستر، جائی که صد سال قبل تنها چرخهای ریسندگی و دستگاههای بافندگی دیده می شد، فویرباخ فقط کارخانه ها و ماشین ها را می بیند، یا در "کامپانادی روماً جایی که در عصر اگوستوس چیزی جز تاکستان ها و خانه های پیلاقی مـجلل **دولتمندان** رُمی را نمی یافت، اکنون فقط اراضی بایر و باتلاق را می یابد. فو یرباخ به ویژه از ادراک علوم طبیعی سخن می گوید؛ او از رازهایی سخن به میان می آورد که فقط بدیدهٔ فیزیکدان و شیمیدان می آید؛ اما بدون صنعت و تجارت، علوم طبیعی کجا مى بو دند؟ حتى اين علوم طبيعى "ناب" همانطور كه مصالح آن، تنها از طريق تجارت و صنعت فراهم می آید، با هدف و منظوری ساخته و پرداخته می شود. این کار و خلق لاينقطع محسوسات، اين توليد و شالودة كل جهان محسّوس آنطور كه اكنون وجود دارد، بحدى است كه اگر تنها براى يكسال دچار وقفه مى كُشت، فو يرباخ نه تنها تغييرى عظيم در جهان طبيعي مشاهده ميكرد، بلكه بسيار زود در مي يافت كه تمام عالم انسانها و مَلكات مدركة خود او، و حتى بالاتر از اين، وجود خود او نابود مىگشت. بەطبع در تمامی اینها، حق تقدم طبیعت خارجی مصون باقی می ماند و [۱۰] برای انسانها اولیه که از طریق تکوین خودبخودی generation aequiveca به وجود آمدند، فاقد هرگونه کاربردی می شود؛ این تمایز تنها تا جایی واجد معنا است که جدا از طبیعت در نظر گرفته شود؛ به این خاطر، طبیعت، طبیعتی که مقدم بر تاریخ است، به هیچ وجه طبیعتی نیست که فويرباخ در آن زندگي ميکند، [بلکه] طبيعتي است که امروزه ديگر در هيچ کجا وجود ندارد (شاید به جز در برخی جزایر مرجانی استرالیا با منشاء جدید) و بدینجهت برای فویرباخ فاقد هستی است. [۹] فویرباخ طبعاً [۱۰] نسبت به ماتریالیست های "ناب" از برتری چشمگیری برخوردار است، زیرا در می یابد که انسان نیز "شیء حواس" است. اما سوای این واقعیت که او فقط انسان را بمثابهٔ "شیء حواس" تنصّور میکند نبه بمثابهٔ

"فعالیت محسوس"، به این خاطر که او کماکان در حیطهٔ تئوری، باقی می ماند و انسانها را نه در رابطهٔ اجتماعی معیّن، نه تحت مناسبات موجود حیاتشان که از آنان آنچه هستند ماخته است، مُجسم می کند، هیچگاه به انسان های واقعاً موجود فمّال نمی رسد، بلکه در انتزاع "انسان" متوقف می شود و از لحاظ عاطفی دورتر از شناخت "انسان واقعی، فردی و جسمانی" نمی رود؛ یعنی هیچگونه مناسبات بشری "انسان با انسان" دیگری جز عشق را نمی شناسد، و حتی آنگاه هم آن را ایده آلیزه می کند. او هیچگونه انتقادی از مناسبات کنونی زندگی بدست نمی دهد. بدین سبب هیچگاه موفق نمی شود جهان محسوس بمثابه فعالیّت کل زندهٔ محسوس افرادی که آن را تشکیل داده اند را درک کند؛ به این جهت، زهوار در رفتهٔ مسلول را می بابد، مجبور می شود به "ادراک حسی اعلی" و "موازنهٔ ایدئآل در انواع" پناه برد و بدینسان به همان نقطه ای باز می گردد که ماتریالیست فویرباخ تا جایی که به تاریخ می بردازد ماتریالیست است و تا جائی که تاریخ را مورد فویرباخ تا جایی که به تاریخ نمی پردازد ماتریالیست است و تا جائی که تاریخ را مورد هستند، واقعیتی که ضمناً از آنچه پیش از این گفته شد ناشی می شود. می زا می بدا

[۳- روابطابتدائی تاریخی، یاجوانب فعالیّت اجتماعی. تولید ووسایل معیشت، تولید نیاز مدیهای جدید، توالد و تناسل انسانها (خانواده)، مناسبات اجتماعی، شعور ]

[۱۱] (\*) از آنجائیکه ما با آلمانها سروکار داریم که فاقد موجبات و مقدماتند باید با اظهار مقدمهٔ نخست کل هستی انسان و از این روکل تاریخ آغاز کنیم، یعنی، با این مقدمه که انسان برای اینکه قادر باشد "تاریخ را بسازد"، می بایست در وضعی باشد که زندگی کند. اما زندگی کردن پیش از هر چیز مستلزم خوردن، آشامیدن، مسکن، ه [یادداشت حاشیهای از مارکس : ] تاریخ :

۱. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است : ] علتی که چرا ما معالوصف تباریخ را در ایسنجا ببا تفصیل بیشتری مورد بحث قرار میدهیم این است که کلمات "تاریخ" و "تاریخی" معمولاً ببرای آلمانها نشانهٔ هر چیز یحتملی جز واقعیت است؛ نمونهٔ بارز آن بهویژه برونوی قدیش ببا "فصاحت منبریاش" میباشد. پوشاک و چیزهای متعدد دیگری است. (\*)

نخستین بر آمد تاریخی، همانا تولید وسایل رفع این حوایج، و تولید خود حیات مادی است. و در واقع این بر آمدی تاریخی و شرط اساسی کل تاریخ است که امروز، همانند هزاران سال قبل، می بایست هر روز و هر ساعت بر آورده شود تا صرفاً حیات انسان حفظ گردد. حتی هنگامیکه جهان محسوس به حداقل، به عصایی تنزل می بابد، آنچنانکه در نزد بر ونوی قدیس ننزل یافته، این امر مستلزم عمل تولید این عصا می شود. به این جهت در هر مفهوم تاریخی، قبل از هر چیز این واقعیت اساسی می بایست با تمام اهمیت خود مورد بررسی قرار گبرد و اهمیت شایستهٔ خود را بدست آورد. می دانیم که آلمان ها هیچگاه این کار را انجام نداده اند، و از اینرو هیچگاه پایه و شالوده ای زمینی برای تاریخ قایل نبودند و بدینسان هیچگاه تاریخ نگار و مورخی نداشته اند. حتی اگر برای تاریخ قایل نبودند و بدینسان هیچگاه تاریخ نگار و مورخی نداشته اند. حتی اگر موانسویان و انگلیسیان رابطهٔ این واقعیت را با به اصطلاح تاریخ تنها به شیوه ای کاملاً یک جانبه متصور شده باشند، به ویژه از آنجائیکه پایبند اید ئولوژی سیاسی باقی میاندند، معهذا به نخستین کوشش ها دست یازیدند تا به نگارش تاریخ جامعهٔ مدنی، تجارت و صنعت دست زند.

دومین نکته [۱۲] این است که رفع نخستین نیاز، عمل رفع و ابزار آن که بدست می آید به نیازهای جدیدی منجر می شود ؛ و این خلق نیازهای جدید، نخستین بر آمد تاریخی است. در اینجا بلافاصله اصل و نسب نفسانی فرزانگی سترگ آلمان ها را باز می شناسیم که هنگامیکه از منابع مثبت تُهی می شوند و نه می توانند به در د لاطائلات ادبی الهیاتی و سیاسی بخورند، ادعا می کنند که این اصولاً تاریخ نیست، بلکه "عصر ما قبل تاریخی" است. معهذا ذهنمان را روشن نمی کنند که چگونه از این "ماقبل تاریخ" لاطائلات، به تاریخ اصلی می رسند؛ اگر چه از سوی دیگر، در اندیشه بافی شان با اشتیاق خاصی به این ما قبل تاریخ می چسبند زیرا تصور می کنند که در آنجا از دستبرد "واقعیات به و جو د آورده و نگونسار سازند.

ایادداشت حاشیهای از مارکس : ] هگل، زمین شناختی، آبنگاری، و غیره؛ شرایط، جسم انسانها، حوایج کار.

سوّمین شرط که از همان ابتداء وارد تکامل تاریخی میشود، این است که انسانها که حیات خاص خود را روزانه از نو می آفرینند، شروع بهزاد و ولد و تکثیر نوع خود میکنند: رابطهٔ میان زن و مرد، والدین و فرزندان، خانواده. خانواده که مقدم بر هر چیز، یگانه رابطهٔ اجتماعی است، بعدها، هنگامیکه افزایش نبازها، روابط اجتماعی نوین و افزایش جمعیت، نیازهای جدیدی را به وجود آورد، به امری ثانوی تبدیل می شود (به جز در آلمان)، و آنگاه می بایست بر حسب داده های آمپیریک موجود، و طبق "مفهوم خانواده" آنگونه که در آلمان مرسوم است تلقی و تحلیل شود.

این سه جنبهٔ فعالیت اجتماعی را طبعاً نه بمثابهٔ سه مرحلهٔ متفاوت، بلکه بمثابهٔ سه جنبه، یا اگر بخواهیم آن را برای آلمانها قابل فهم کنیم، بمثابهٔ سه "برهه" می بایست در نظر گرفت، که هم زمان با هم از هنگام فجر تاریخ و انسانهای نخستین، و جو د داشتهاند و کماکان خو د را امروزه در تاریخ می نمایانند.

توليد حيات، هم در توليد خودكار و هم حيات تازه در توالد و تناسل، اكنون بمثابة رابطه [۱۳] دوگانه بمنصة ظهور میرسد: از یک سو بمثابهٔ رابطه ای طبیعی، و از سوی دیگر بمثابة رابطهای اجتماعی - اجتماعی به مفهومی که دلالت بر همکاری افراد جداگانهای میکند، مهم نیست تحت چه مناسبات، بچه شیوه و با چه هدفی. از اینجا چنین بر میآید که شیوهٔ معینی از تولید، یا مرحله صنعتی، همواره با شیوه معینی از همکاری یا مرحلهٔ اجتماعی در هم میآمیزد، و این شیوهٔ همکاری خود همانا "نیروی مولده" است. بعلاوه، مجموعه نيروهاي مولدة قابل دسترس انسانها، اساس و كيفيت جامعه و از اینرو "تاریخ بشریت" را تعیین میکند و همواره می بایست در ارتباط با تاريخ صنعت و مبادله مورد بحث و فحص قرار گيرد. اما اين نكته نيز واضح است كه در آلمان نگارش اين نوع تاريخ، غير ممكن است زيرا آلمان ها نه تنها فاقد قدرت درك و مصالح ضروریاند، بلکه فاقد "یقین محسوس" نیز می باشند، زیرا در آنسوی راین هیچگونه تجربهای از این امور نمی توان داشت، چراکه در آنجا تاریخ به وقوع یافتن پایان داده است. به این ترتیب که از همان آغاز بدیهی است که جایی رابطهٔ مادی افراد با بكديگر وجود داردكه تؤسط حوايجشان و شيوه توليدشان معين شود، شيوه توليدي كه بهقدمت خود آنان است. این رابطه همواره اشکال نوینی بخود می گیرد، و بدینسان "تاریخ" را قطع نظر از وجود هرگونه یاوه سرایی سیاسی یا مذهبی که بویژه انسانها را

بهیکدیگر پیوند میدهد، عرضه میکند.

فقط اکنون، بعد از اينکه چهار برهه و چهار جنبهٔ مناسبات اوليهٔ تاريخي را در نظر گرفتیم در می یابیم که انسانها از شعور و آگاهی" نیز برخوردارند.<sup>(۱)</sup> اما حتی از آغاز هم این آگاهی "محض" نیست. "ذهن" از آغاز بهلعنت وجود میتلاگشته و "وبال گه دن" ماده می شود، که در اینجا نمود خود رابه شکل لایه های جنبان هوا، صوت و بطور خلاصه، زبان به وجود می آورد. زبان درست به اندازهٔ آگاهی دارای قدمت است، زبان، آگاهی عملی واقعی است که برای سایر انسانها هم وجود دارد، و همانا فقط به این جهت نیز برای من وجود دارد؛ زبان [نیز ] مانند آگاهی تنها از نیاز و ضرورت مناسبات انسانها با یکدیگر ناشی میشود<sup>(۲)</sup>. در جایی که رابطهای وجود دارد، این رابطه برای من وجود دارد؛ چارپا خود را به هیچ چیز "ربط" نمی دهد، او خود را اصولاً به هیچ چیز "مرتبط" نميسازد. رابطهٔ چاريا با ديگران بمثابهٔ يک رابطه وجود ندارد، بهاين جهت آگاهي از همان ابتداء محصولي اجتماعي است، و تا زماني كه اصولاً انسانها وجود دارند اين چنين باقی می ماند. به طبع، آگاهی نخست صرفاً آگاهی مربوط به محیط محسوس بلاواسطه و آگاهی از رابطه محدود با سایر اشخاص و اشیاء خارج از فردی است که به خود آگاهی مىرسد. در عين حال همانا آگاهى از طبيعت است كه نخست بمثابة نيرويي بكلي بيگانه، توانمند و مصون از تعرض در مقابل انسانها قرار میگیرد، که ارتباط انسانها با آن صرفاً حیوانی است و انسانها بسان چاریایان مرعوب آن می شوند؛ بدین وجه این آگاهی از طبيعت، جانورانه است (مذهب طبيعي) به اين خاطر كه طبيعت تاكنون بسيار اندك توسّط تاريخ دستخوش تغيير شده است \_ از جانب ديگر، آگاهي انسان از ضرورت معاشرت با ساير افراد پيرامون خود، آغاز از اين آگاهي است که او اصولاً در جامعه زندگي ميکند. این آغاز باندازهٔ خود حیات اجتماعی در این مرحله، جانورانه است. ایس آگاهی ، آگاهی گلهای صرف است ، و در این و هله ، انسان از گو سفند فقط بو سیلهٔ این واقعیت متمایز می شود که در نزد او شعور جای غریزه را میگیرد، یا اینکه غریزهٔ او ، غریزهای

۱. [بادداشت حاشیهای از مارکس: ] انسانها دارای تاریخاند، بهاین خاطر که می بایست حیات خود را تولید کنند، چونکه می بایست آن را از این گذشته بهطرز معینی تولید کنند: این امر توسط سازمان جسمانی شان تعیین می شود؛ شعور آنان نیز درست بهمین نحو معین می شود.

۲. (كلمات ذيل در دستنوشته خط خورده است : } رابطه من با محيطم، آگاهي و شعور من است.

است آگاهانه <sup>(۱)</sup> این شعور گوسفندوار یا قبیلهای، تکامل و گسترش بعدی خود را از طريق قابليت توليد فزاينده، افزايش نيازها و آنچه براي هر دوي آنها اساسي است، [6] [يعنى]، افزايش جمعيّت بدست مي آورد. همراه با آن تفسيم كار تكامل مي يابد، كه بدواً چيزي جز تقسيم کار در عمل جنسي نبود، (مثلاً قدرت جسماني) حوايج، عوارض، و غیره و غیره <sup>(۲)</sup> تقسیم کار فقط از لحظه ای حقیقتاً تقسیم کار می شود که تقسیم کاریدی و فکری بمنصهٔ ظهور میرسد.<sup>(۳)</sup> از این لحظه بهبعد، آگاهی واقعاً می نواند از خود خرسند شود که چیزی سوای آگاهی پراتیک موجود است، و واقعاً چیزی، بدون اینکه چیزی واقعی را بنمایاند، عرضه میکند؛ از این پس آگاهی در وضعی است که خود را از جهان برهاند و به ایجاد نظریه «محض» الهیات، فلسفه، اخلاقیات و غيره دست زند. اما حتى اگر اين نظريه، الهيات، فلسفه، اخلاقيات و غيره؛ با مناسبات موجود مغایرت یابد، این عمل فقط بدین سبب رُخ می دهد که مناسبات موجود اجتماعی با نیروهای مولدهٔ موجود دچار تضّاد می شود؛ بعلاوه در حیطهٔ مناسبات ملی خاصّی، این عمل ایضاً می تواند از طریق تضّاد رُخ دهد، که نه از محدودهٔ مدار ملی، بلکه از میان این آگاهی ملی و پراتیک سایر ملل بهوجود می آید.<sup>(۴)</sup> یعنی، از میان آگاهی مـلی و عمومي يک ملت (آنگونه که اکنون در آلمان رُخ ميدهد)؛ اما از آنجائيکه چنين مىنمايد كه اين تضّاد تنها بمثابة تضّادى در محدودة آگاهى ملى وجود دارد، چىنين به نظر این ملت می رسد که مبارزه نیز، محدود به این [۱٦] پلیدی ملی است، همانا به این خاطر که این ملت، این پلیدی بدین مثابهرا نشان می دهد.

۱. [یادداشت حاشیهای از مارکس :] بلافاصله در اینجا می بینیم: این مذهب یا این برخورد خاص به طبیعت توسّط شکل جامعه و بر عکس تعیین می شود. در اینجا نظیر هر جای دیگری، یکسانی طبیعت و انسان ایضاً به نحوی نمایان می شود که برخورد محدود انسانها به طبیعت، رابطهٔ محدود آنان را به یکدیگر معین میکند، و برخورد محدودشان باهم، رابطهٔ محدود انسانها به طبیعت را تعیین می سازد.

۲. [یادداشت حاشیهای از مارکس که در دستنوشته خط خورده است: ] آگاهی انسانها در بویهٔ تحول واقعی تاریخی تکامل مییابد.

۲. [یادداشت حاشیهای از مارکس : که در دستنوشته خط خورده است : ] نخستین نوع ایـدئولوگها (اندیشه پردازان) یعنی کشیشها در این رابطه قرار میگیرند.

۴. [یادداشت حاشیهای از مارکس :] مذاهب، آلمانها و خود ایدئولوژی.

و آنگهی، اینکه آگاهی چه میکند بکلی بی اهمیت است : از تمامی این لاطائلات فقط به این نتیجه می رسیم که این سه بر هه، نیروهای مولده، وضع جامعه و آگاهی، می توانند و می بایست با یکدیگر در تضّاد قرار گیرند، زیرا تقسیم کار مستلزم امکان، و حتی بالاتر از این، مستلزم این واقعیت است که فعالیّت عقلانی و مادی<sup>(۱)</sup>، تمتع و کار، تولید و مصرف، نصیب افراد مختلفی شود، و اینکه تنها امکان آنان که دچار تضاد نشود، بنو به خود در نفی تقسیم کار نهفته است. بعلاوه، بخودی خود واضح است که «اشباح»، «قیود»، «واجب الوجود»، «مفهوم»، «تقید»، صرفاً بیان اید ثالیستی، شهودی و محدودیتهای آمپیریکاند که در آن شیؤه آفرینش حیات و شکل مناسبات مرتبط با آن به حرکت واداشته می شود.<sup>(۲)</sup>

[۴ـ تقسیم اجتماعی کار و نتایج آن: مالکیت خصوصی، دولت، «غیریتِ» فـعالیت اجتماعی]

تقسیم کار که کلیه این تضّادها در آن مستتر است، و بنوبهٔ خود بر تقسیم کار طبیعی در خانواده و جدایی جامعه به خانواده های مجزایی قرار دارد که در ضدّیت با یکدیگرند، بطور هم زمان توزیع و در واقع توزیع قابرابو، چه از لحاظ کمّی و چه از لحاظ کیفی کار و محصولات آن را ایجاب میکند، بدین طریق مالکیت [۱۷] نطفه و نخستین شکل مُضمر در خانواده است، جایی که زن و فرزندان، بردگان مردند. این بردگی مستور در خانواده، اگر چه هنوز بسیار رشد نایافته است، نخستین شکل مالکیّت بهشمار می رود، اما حتّی در این مرحله کاملاً با تعریف اقتصاد دانان معاصر که آن را قدرت بکارگیری نیروی کار سایرین می خوانند، مطابقت میکند. تقسیم کار و مالکیت

۱. [یادداشت حاشیهای مارکس که در دستنوشته خط خورده است: ] فـعالیّت و تـفکر، یـعنی عـمل بدون اندیشه و اندیشهٔ بدون عمل.

۲. [عبارت ذیل در دستنوشته خط خورده است:] این بیان ایدنالیستی محدودیت های راقعاً موجود اقتصادی نه تنها صرفاً بطور نظری، بلکه ایضاً در آگاهی عملی، یعنی، شعوری که خود را رها می سازد و با شیوهٔ موجود تولید در تضّاد قرار میگیرد وجود دارد و، نه تنها ادیان و فلسفه ها، بلکه دولت ها را نیز به وجود می آورد. خصوصی، اصولاً عباراتی یکسانند : در یکی همان چیز از جهت فعالیّت تصریح می شود و دیگری از جهت ثمرهٔ فعالیت.

دیگر اینکه، تقسیم کار ایضاً مستلزم وجود تضاد میان منافع افراد جداگانه یا افراد خانوانه و منافع مشترک کلیهٔ افرادی است که با یکدیگر دارای مـناسباتند. و در واقـع منافع مشترک صرفاً نه در تخیّل بمثابهٔ «منافع کلی» بلکه قبل از هر چیز در واقـعیت، بمثابهٔ وابستگی متقابل افرادی که در میانشان کار تقسیم شده است، وجود دارد.

از خود همین تضّاد میان منافع خاص و عام، منافع عام، شکلی مستقل بمثابة دولت بهخود میگیرد، که از فرد واقعی و منافع دستجمعی جدا میشود، و در عین حال بمثابهٔ جماعتی واهی، هموار بنحوی بر پیوندهای واقعی موجود در هر جماعت خانوادگی و قبیلهای قرار میگیرد \_نظیر جسم و خون، زبان، تقسیم کار در مقیاس عظیم و سایر منافع ۔ و به ویژه همانطور که بعد**اً** نشان خواهیم داد، بر طبقات قرار میگیرد و از پیش مستلزم کاری است که از کل واحد چنین تودهٔ انسان هایی ناشی می شود و یکی از آنها برسایرین مسلط می گردد. از اینجا چنین بر می آید که کل مبارزه در محدودهٔ دولت، مبارزه میان دموکراسی، اشرافیت و سلطنت، مبارزه برای حق رای و غیره و غیره، صرفاً اشکالی واهیاند، \_ رویهمرفته منافع کلی، شکل واهی منافع عام است \_کـه در آن مـبارزات واقعى طبقات مختلف با يكديكر انجام مىگيرد. (ايدئولوگ هاى آلمانى كوچكترين تصوری از این امر ندارند، اگر چه در این مورد در سالنامهٔ آلمان و فرانسه \_ Deutsch Französische Jahrbücher و «خانوادهٔ مقدس» بحد کافی اصول مقدماتی را دریافت کردهاند). بعلاوه، از اینجا چنین بر می آید که هر طبقهای که خواستار سیادت است، حتی هنگامیکه سیادتش همچون پرولتاریا، منجر بهنابودی کل شکل کهنهٔ جامعه و سیادت بطور کلی می شود، نخست می بایست قدرت سیاسی را تسخیر کند تا منافع خود را باز بمثابة منافع همكاني بنماياند، امرىكه از همان لحظة نخست به انجام آن مجبور مي شود. درست به این خاطر که افراد فقط بدنبال منافع خاص خویشند که با منافع عام و مشترکشان یکسان نیست؛ این منافع مشترک بمثابهٔ منافعی «بیگانه» ["fremd"] و [۱۸] مستقل از ایشان و بنوبهٔ خود بمثابهٔ منافع «کلی» خاص و متمایز، برای آنان عرض اندام

میکند، یا خود می بایست در محدودهٔ این ناسازگاری باقی بمانند، همانگونه که در دموکراسی باقی می مانند. از سوی دیگر نیز، مبارزهٔ عملی این منافع ویژه، که در واقع بطور دائم با منافع مشترک و مشترک واهی در تضّاد قرار میگیرد، مداخله و ممانعت عملی آن را توسّط منافع «همگانی» واهی به شکل دولت، ضروری می سازد.

[۱۷] و بالاخره، تقسیم کار نخستین مورد این واقعیت را بماعرضه میکند که مادامیکه انسان در جامعه طبیعناً متحولی باقی بماند، یعنی مادامکه شقاقی میان منافع خاص و عام وجود داشته باشد، عمل خود انسان به نیروی بیگانهای که در مقابل او قرار میگیرد تبدیل میشود و بعوض آنکه توسّط او کنترل شود، او را اسیر می سازد. زیرا همین که تقسیم کار بمنصه ظهور می رسد، هر فردی دارای حیطهٔ منحصر بفردی از فعالیّت می شود که بدو تحمیل شده و نمی تواند از آن بگریزد. او صیاد، ماهیگیر، شبان یا ناقد نقادانه است و اگر می خواهد و سایل معیشت خود را از دست ندهد، می بایست این چنین باقی بماند؛ در حالیکه در جامعهٔ کمونیستی، جایی که هیچکس دارای حیطهٔ منحصر بفردی از فعالیّت نیست، بلکه هر کسی می تواند در هر حیطهای که مایل است به فعالیت بیردازد، جامعه، تولید کلی را تنظیم میکند و به این تر تیب امکان می دهد امروز این کار و فرداکار دیگری را انجام دهم، بامدادان شکار کنم، بعد از ظهر ماهی بگیرم، شامگاهان دامپروری کنم، و بعد از غذا هم اگر خوش داشتم، انتقاد کنم، بی آنکه هرگز به صیاد، ماهیگیر، شبان یا ناقد تبدیل شوم.

[۱۸] این تثبیت فعالیت اجتماعی، این تحکیم آنچه ما خود به یک قدرت مادی فوق خویش تحویل میکنیم و از کنترل ما خارج می شود، از انتظاراتمان فراتر می رود و محاسباتمان را در هم می ریزد، یکی از عوامل عمده در تکامل تاریخی تابه امروز بشمار می رود<sup>(۱)</sup>. قدرت اجتماعی، یعنی ، نیروی مولده فزاینده که از طریق همکاری افراد مختلف نشت می گیرد و توسط تقسیم کار بوجود می آید، بر این افراد آشکار می شود، زیرا همکاری آنان داوطلبانه نیست، بلکه بمثابهٔ نیروی بیگانه ای خارج از آنان وجود دارد که از منشاء و هدف آن بی اطلاع اند و از اینرو دیگر قادر به کنترل آن نیستند، نیرویی که از یک رشته فازها و مراحل خاصی مستقل از اراده و عمل انسان می گذرد، و حتی بالاتر از این، فرمانروای نخستین اینها [فازها و مراحل] است. و گرنه برای مثال،

۱. مارکس قطعهای در حاشیه می افزاید که در این طبع بـمثابهٔ دو پاراگراف نـخستین بـخش ۵ قـید می شود. مالکیت اصولاً چگونه می توانست دارای تاریخ و اشکال مختلفی باشد، و مثلاً زمینداری طبق مقدمات متفاوتی که ارائه شده، در فرانسه از خرده مالکی به تمرکز در دست عدّهٔ معدودی و در انگلستان از تمرکز در دست عدّهٔ معدودی به خرده مالکی، همانگونه که در واقع امروزه است، روی آورد؟ یا چگونه تجارت که اصولاً چیز بیشتری جز مبادلهٔ محصولات افراد و کشورهای مختلفی نیست، بر تمام جهان از طریق رابطهٔ عرضه و تقاضا حکم می راند. در ابطه ای که بقول اقتصادانی انگلیسی، همچون سرنوشت مردمان باستان بر فراز زمین در گردش است و با دستی نامریی نیکبختی و نگوبختی را میان انسانها سرشکن می کند، امپراطوریهایی را بر پا و [۱۹] منقرض می سازد، باعث پیدایش و انقراض ملل می شود دو حال آنکه با از بین رفتن بنا، [یعنی] مالکیت خصوصی، همراه با ضوابط کمونیستی تولید (و لازمهٔ آن از بین رفتن بنا، ایعنی] بیگانه [Fremheit] انسانها به فر آورده های خاصی خویش) قدرت رابطهٔ عرضه و تقاضا مالکیت می مود، و انسانها بار دیگر مبادله، تولید و نحوهٔ رفتار متقابلشان را تحت نظارت

[۵\_ تکامل نیروهای مولّده بمثابهٔ مقدمهٔ مادی کمونیسم]

[۱۸] این «بیگانگی» [Entfremdung] (اگر اصطلاحی را بکار بریم که برای فلاسفه قابل درک باشد) به طبع هرگاه فقط دو مقدمهٔ عملی موجود باشد می تواند نابود شود. برای اینکه به قدرتی «غیر قابل تحملّ» یعنی به قدرتی که انسانها علیه آن دست به انقلاب می زنند، تبدیل شد، این قدرت بالضروره می بایست تودهٔ عظیمی از بشریت را به «بی چیزان» تبدیل کند، و ایضاً در تضّاد با جهان موجود ثروت و فرهنگ [قرار گیرد]، هر دو این مقدمات، افزایش فزاینده ای را در قدرت تولیدی و درجهٔ تکامل آن را مسلم می انگارد و از طرف دیگر، این تکامل نیر وهای مُولّده (که در عین حال مستلزم وجود واقعی آمپیریک (تاریخی ـ تجربی) انسانها در هستی جهان ـ تاریخی، شان به جای هستی محلی شان است) مقدمهٔ عملی مطلقاً ضروری است، زیرا بدون آن، صرفاً محرومیت و نیاز عمومیت می یابد و همراه با نیاز مبارزه برای ضروریات از نو آغاز می شود و بدین ترتیب تمام کثافات قدیم مجدداً بر پا می گردد، و بعلاوه، به این خاطر فقط همراه با تکامل جهانشمول نیروها مولده، مناسبات جهانشمول میان انسانها برقرار میشود، که از ترکامل جهانشمول نیروها مولده، مناسبات جهانشمول میان انسانها برقرار میشود، که از طرفی، در کلیه ملل، بطور همزمان پدیده توده «فاقد مالکیت» را بوجود می آورد (رقابت جهانشمول)، هر ملتی را وابسته بهانقلاب های سایر ملل می سازد، و سرانجام افراد جهان تاریخی و از لحاظ تجربی جهانشمول را بجای افراد محلی قرار میدهد. بدون این، ۱) کمونیسم تنها می تواند بعنوان پدیده ای محلی وجود داشته باشد؛ ۲) خود نیروهای مراوده نمی توانند بعنوان نیروهای جهانشمول و از اینرو قدرتهای غیر قابل تحمل تکامل یابند: آنها «مناسباتی» محلی باقی می هانند که با خراف پرستی عجین شده اندو ۳) هرگونه گسترش مراوده کمونیسم محلی را از میان خواهد برد. از لحاظ تاریخی ـ تجربی (آمپیریک)، کمونیسم تنها بمثابه عمل تو ده های پیروزمند «یکباره» و بطور همزمان ممکن است، " این امر مستلزم تکامل جهانشمول نیروهای مولده و مناسبات از نزدیک وابسته بدانهاست. (

[۱۹] بعلاوه، توده کارگران چیزی جز کارگران نیستند نیروی کار در مقیاس تودهای از سرمایه یا حتی از برآورد محدود [نیازهای آنان] محروم میشود، و از اینرو بعنوان نتیجه رقابت وضع بکلی نامطمئن خود و نه دیگر از دست دادن صرف موقتی کار، بمثابه منشاء مطمئن زندگی مستلزم بازار جهانی است. به این ترتیب پرولتار یا تنها از لحاظ جهان تاریخی درست مانند کمونیسم میتواند و جود داشته باشد، فعالیت او تنها میتواند هستی جهان ماتریخی داشته باشد. هستی جهان تاریخی افراد، یعنی، هستی افرادی که مستقیماً با تاریخ جهانی در ارتباط اند.

[۱۸] برای ماکمونیسم مناسباتی نیست که باید برقرار شود، اید ثآلی نیست که واقعیت می بایست خود را با آن وفق دهد. ما آن جنبش واقعی راکمونیسم می خوانیم که اوضاع کنونی را براندازد. شرایط این جنبش از مقدمات موجود کنونی ناشی می شود<sup>(۲)</sup>.

\*. لنین با کشف قانون ناموزونی سرمایهداری که ذاتی دوران امپریالیسم است این حکم را مطابق بـا شرایط امپریالیسم بسط و تکامل داد. بهقسمت توضیحات (شماره ۱۳) مراجعه شود.

ـ حاشية مترجم

[در ادامه این قطعه فوق که بدنبال صفحه بعد دستنوشته می آید، مارکس می نویسد:] کمونیسم.

۲. در دستنویس، این پاراگراف توسط مارکس در جای خالی بالای پاراگرافی نوشته شده که باکلمات (ه. ت) آغاز میشود. [۱۹] شکل مراوده ای که بوسیله نیروهای مولده موجود در کلیه مراحل تاریخی تعیین می شود، و به نوبهٔ خود توسط آنها معین می گردد، همانا جامعه هدنی است. همانگونه که از آنچه فوقاگفته شود آشکارا میشود، مقدمه و بنیاد جامعه مدنی همانا خانواده معمولی و عدیده است که قبیله نامیده می شود<sup>(۱)</sup> و تعریف دقیقتر این جامعه در ملاحظات پیشگفته ما داده شده است. تا اینجا دیده می شود که جامعه مدنی کانون و صحنهٔ واقعی کل تاریخ است، و اینکه تصوّری که تاکنون از تاریخ وجود داشته، سخیفانه بوده، تصوّری که مناسبات واقعی را انکار می کند و خود را به رویدادها و عوادث نمایشی محدود می سازد. [۱۴] ما تا بحال با لاجمال تنها یک جنبه از فعالیت بشری را مورد بررسی قرار دادیم، خلق مجدد طبیعت توسط انسان، جنبه دی گر، خلق انسان توسط انسان....<sup>(۲)</sup> منشاء دولت و رابطه دولت با جامعه مدنی<sup>(۲)</sup>

[۲ استنتاجاتی از برداشت ماتریالیستی تـاریخ: تـاریخ بـمثابهروندی بـیوقفه، تاریخی آنگونه که به تاریخ جهانی مبدّل می شود، ضرورت انقلاب کمونیستی]

[۲۰] تاریخ چیزی توالی نسلهای جداگانهای نیست که هر یک از آنان مصالح، تنخواه مایه و نیروهای مولده را از طریق کلیه نسل های قبلی بدان تسلیم میکنند، و بدین ترتیب، از طرفی، فعالیت سنتی را در شرایط بکلی تغییر یافته ادامه میدهند، و از طرف دیگر، مناسبات کهنه را با فعالیت بکلی دگرگون شده جرح و تعدیل میکنند. این امر میتواند از لحاظ شهودی بنحوی مورد تحریف قرار گیرد که تاریخ متاخر هدف تاریخ متقدم شود، برای مثال، هدفی که به کشف آمریکا نسبت داده میشود، مییابد طغیان انقلاب فرانسه را جلو اندازد. از این طریق، تاریخ اهداف خاص خود را بدست

۱. دمطالعات بسیار عمیق تر بعدی در باره شرایط اولیه بشریت، مارکس را بهاین نتیجه رساند کـه در ابتدا خانواده نبود که قبیله را در نتیجه تحول خود بوجود آورد، بلکه بعکس قبیله شکل ابتدایی و از طبیعت روئیده اجتماعات بشری است که بر پایه همخونی قرار داشته است، بنحویکه درست آغاز تلاشی مناسبات قبیلهای موجب تحول بعدی اشکال متنوع و مختلف خانواده میگردد. ۹ ـانگلس

۲. [ یاداشت حاشیهای از مارکس:] مناسبات و قدرت تولیدی.

۳. آخر این صفحه دستنوشته سفید رها شده است صفحه بعدی باشرحی از برداشت ماتریالیستی از تاریخ آغاز میشود. (ه. ت). می آورد و به «شخصی در ردیف سایر اشخاص» تبدیل می شود (یعنی: به خرد آگاهی، نقد، و «یگانه» و هکذا) در حالیکه آنچه از کلمات سرنوشت «هدف»، جرثومه، یا ایده تاریخ متقدم مستفاد میشود، چیزی نیست جز انتزاع از تاریخ متأخر و تاثیر فعالی که تاریخ متقدم بر تاریخ مناخر اعمال کرده است.

حیطه های جداگانه اضافی که بر یکدیگر عمل میکنند، در سیر این تکامل گسترش می یابند و جدائی اصلی ملیت های جداگانه بیشتر بو سیله شیوه پیشر فته تولید، مناسبات و تقسیم طبیعی کارمیان ملل متعدد که بمثابه نتیجه ای از آن ناشی می شود، نابود میگردد و تاریخ بیشتر به تاریخ جهانی تبدیل میگردد. به این ترتیب، فی المثل، اگر در انگلستان ماشینی اختراع شود که کارگران بیشماری را در هندوستان و چین از نان خوردن محروم کند، و کل شکل هستی این دو امپراطوری را دگرگون نماید، این اختراع به واقعیتی جهان ـ تاریخی تبدیل می شود. یا ایضاً، وضع شکر و قهوه را در نظر بگیریم، که اهمیت معهان ایریخی خود را در قرن نوزدهم بو سلیه این واقعیت مسجّل نمود که نبود این محصولات، که تو سط نظام قاره ای ناپلئونی بوجود آمد، باعث گشت تا آلمانها [17] علیه ناپلئون پیاخیزند، و بدین ترتیب موضوع واقعی جنگهای افتخار آمیز ر هایبخش وجه عملی انتزاعی از جانب ، خود آگاهی، روح جهانی، یا هر شبح متافیزیکی دیگری نیست، بلکه عملی است کاملاً مادی، و از لحاظ تاریخی ـ تجربی عملا قابل ابنات است، همانگونه که نعلیل آن را هر فرد که می آید و می آید و می زود، می خورد و می آنمانه ای به مین می پوشاند، بدست می دهد.

یقیناً در تاریخ تا به امروز این نیز واقعیتی است آمپیریک که افراد جداگانه باگسترش فعالیت خود به فعالیتی جهان - تاریخی، بیش از پیش اسیر قدرتی که نسبت بدانان بیگانه است، می شوند ( فشاری که آن را بمثابه حقه کئیفی از جانب باصطلاح روح جهانی و هکذا، متصور می شوند)؛ قدرتی که بیش از پیش عظیمتر می شود، و سرانجام، بازار جهانی از آب در می آید. اما این بهمان اندازه بر تجربه استوار است که سرنگون ساختن وضع موجود جامع توسط انقلاب کمونیستی (که ذیلاً از آن سخن خواهد رفت) و نابودی مالکیت خصوصی، که با آن یکسان است، این قدرت، که این چنین نظریه پردازان آلمانی را مات و مبهوت ساخته، از میان می رود و آنگاه رهایی هر فرد بجز در متیاسی که در آن تاریخ، کلا به تاریخ جهانی تبدیل میشود، صورت خواهد گرفت<sup>(۱)</sup>. از آنچه گذشت آ شکار می شود که غنای عقلانی واقعی فر د کاملاً به روابط واقعی او وابسته است. همانا فقط این امر افراد جداگانه را از موانع متعدد ملی و محلی رها خواهد ساخت و آنان را به رابطه عملی با تولید (از جمله عقلانی) کل جهان وامی دارد و ممکن می ساز د تا بتوانند از نعمات سراسر کره ارض (مصنوعات انسانها) بر خور دار شوند. این وابستگی همه جانبه، این شکل اولیه طبیعی همکاری جهان تاریخ افراد، بو سیله [۲۲] این انقلاب کمونیستی به سلطه و سیادت آگاهانه این قدر تها که از کنش انسانها بر یک دیگر، زاده می شود، و تاکنون آنان را به مثابه قدرتها که از کنش انسانها بر یک دیگر، زاده می شود، و تاکنون آنان را به مثابه قدرتها که کاملا نسبت بدانان بیگانه است، مرعوب نموده و بر ایشان تسلط داشته، تبدیل خواهد شد. معهذا این نگرش باز می تواند بشیوه ای بیان گردد، و از این راه رشته متوالی افراد مر تبط بیکدیگر می تواند بمثابه فر دی جداگانه تلقی شود که به راز تکوین خود دست می بابد. در این شرایط ، بدیهی است که افراد بدون شک یک دیگر را از لحاظ جسمی و روحی می آفریند، اما خود را نه در هذیان گرد شک یک دیگر را از لحاظ جسمی و روحی می آفریند، اما خود را نه در هذیان گری

و سرانجام، از برداشت ماتریالیستی تاریخ که توصیف شد، این نتایج بعدی بدست میآید:

 در تکامل نیروهای مولده، مرحلهای پیش می آید که نیروهای مولده و مناسبات تولیدی تحت روابط موجود، واقعیت می یابند، تنها موجب خسران می شوند، و دیگر نه نیروهای مولده، بل نیروهای مخرب اند (ماشینیسم و پول)؛ و در ارتباط با آن طبقهای پا بعرصه می گذارد که تمام بار جامعه را بدوش می کشد، بدون اینکه از امتیازات آن بهرهمند شود، طبقهای که از جامعه رانده شده و [۳۲] حادترین تضاد کلیه طبقات دیگر [بدو] تحمیل می شود؛ طبقهای که اکثریت کل اعضاء جامعه را تشکیل می دهد، و آگاهی ضرورت انقلابی بنیادین، آگاهی کمونیستی، از او نشت می گیرد، و طبعا می تواند در میان طبقات دیگر نیز از طریق تعمق شرایط این طبقه، بوجود آید.
 مناسباتی که تحت آن نیروهای مولده معینی می تواند بکار گرفته شود، مناسبات

دیالیت حاشیه ای از مارکس:) درباره ایجاد آگاهی.

سلطه طبقه معینی از جامعه است که قدرت اجتماعی اش، از مالکیت او ماخوذ میشود، و بیان عملی-ایدثالیستی خود را در هر حالت در شکل دولت، داراست و بدین جهت، هر مبارزه انقلابی متوجه طبقهای می شودکه تا آنزمان بر اریکه قدرت تکیه داشته است<sup>(۱)</sup>.

۳) در کلیه انقلابهای پیشین، شیوه فعالیت همواره بلاتغییر باقی می ماند مساله تنها بر سر تقسیم دیگر این فعالیت دور میزد، تقسیم جدید کار با سایر اشخاص؛ در حالیکه انقلاب کمونیستی که متوجه شیوه فعالیت فعلی تا به امروز است، [به این] کار پایان خواهد داد<sup>(۲)</sup>. و سلطه کلیه طبقات را همراه با خود طبقات نابود خواهد ساخت، زیرا این عمل بوسیله طبقه ای صورت می گیرد که دینگر در جامعه بعنوان طبقه شناخته نمی شود و به حساب نمی آید، و مظهر نابودی کلیه طبقات، ملیت ها و هکذا در جامعه کنونی است.

<sup>4</sup>) هم برای ایجاد این آگاهی کمونیستی در مقیاسی وسیع، و هم برای موفقیت خود این امر، تغییر و دگرگونی انسانها در مقیاسی عظیم ضروری است، تغییری که تنها می تواند در جنبش عملی، انقلاب، صورت پذیرد؛ بنابراین، انقلاب نه تنها بدین خاطر ضروری است که طبقه فرمانروا نمی تواند به هیچ طریق دیگری سرنگون شود، بلکه ایـضاً بـدین خاطر ضروری است که طبقه ای که آن را ساقط می سازد، تنها با انقلاب می تواند خود را از شر کثافات قرون رهائی بخشد و برای ایجاد جامعه ای با طرحی نو، شایسته و مناسب گردد<sup>(۳)</sup>.

۱. [یاداشت حاشیهای از مارکس:] این افراد به حفظ موقعیت کنونی تولید ذیعلاقهاند.

۲. [کلمات ذیل در دسنوشته خط خورده است:]شکل نوین فعالیت حاکمیت[...]

۳. [قطعه ذیل در دستنوشته خط خورده است] در حالیکه کمونیستها در فرانسه و هم چنین در انگلستان و آلمان از مدتها قبل درباره ضرورت انقلاب بتوافق رسیدهاند، رؤیابینی برونوی قدیس بی دغدغه ادامه می یابد. او بر آنست که «اومانیسم واقعی»، یعنی، کمونیسم، می بایست «جای اصالت ررح» (که جایی ندارد) را بگیرد، تنها برای انکه بتواند کسب احترام کند. سپس به رؤیابینی خود ادامه می دهد، «فی الواقع برستگاری دست یافته خواهد شد، زمین، ملکوت و ملکوت، زمین می شود» (الهیات دادن کما کان قادر برستگاری دست یافته خواهد شد، زمین، ملکوت و ملکوت، زمین می شود» (الهیات دادن کما کان قادر برستگاری دست یافته خواهد شد، زمین، ملکوت و ملکوت، زمین می شود» (الهیات دادن کما کان قادر نیست، ملکوت را فراموش کند). «آنگاه شادی و سعادت در هم آهنگی سماوی در کل ابدیت طنین انداز خواهد شد، روزیای در کل ابدیت طنین انداز مدین می در در می آهنگی کرت، را فراموش کند). «آنگاه شادی و سعادت در هم آهنگی سماوی در کل ابدیت طنین انداز خواهد شد، روزی که کلیه اینها وقوع یابد. روزیکه نامل در آسمان شهرهای در حال اشتعال معرف پگاه خواهد شد، روزیکه نامل در آسمان شهرهای در حال اشتها معرف پگاه خواهد شد، می می شود» در می می می می خدین انداز نیان در خواهد شده در مقدس کلیسا، هنگام در آسمان شهرهای در حال اشتعال معرف پگاه خواهد مد، روزیکه نامل در آسمان شهرهای در حال اشتعال معرف پگاه خواهد مد.

[۷\_ شمهای از استنباط مادی تاریخ ]

[۲۴] بدینسان، این استنباط از تاریخ بر تشریح فرآیند واقعی تولید مبتنی است. وتولید مادی خود نقطه آغازین آن است. و شکل رابطهای که به این شیوه تولید. یعنی جامعه مدنی در مراحل مختلف آن. مربوط است و بوسیله آن بوجود آمده را در کنش خود بمثابه دولت توضیح می دهد و هم چنین توضیح می دهد که چگونه نتایج مختلف نظری و شکل های شعور. مذهب، فلسفه، اخلاق و غیرهو غیره. از آن پدید می آید، و فرآیند شکل گیری آنها را از این شالوده دنبال می کند، و بدین وجه طبعاً همه [پدیدهها] می توانند در کلیت خود (و نیز در کنش متقابل این ابعاد مختلف بر یک دیگر) تر سیم شوند.

این استنباط از تاریخ بر خلاف بینش اید ثالیستی تاریخ نیازی ندارد که در هر دورانی بدنبال یافتن مقوله ای باشد، بلکه همواره در موضع واقعی تاریخ باقی می ماند؛ عمل را نه از ایده، بلکه تکوین ایده ها رااز عمل مادی توضیح می دهد، و به اینجهت به این نتیجه می رسد که کلیه شکل های نتایج شعور نمی تواند توسط نقد عقلانی، و تبدیل به «خود آگاهی» یا تحویل به «رویا»، «شبح»، «خیالات»، و هکذا از میان رود، بلکه تنها از طریق سرنگون ساختن عملی مناسبات واقعی اجتماعی که به این یاوه های اید ثالیستی میدان داده است، از میان می رود؛ و اینکه نه انتقاد، بلکه انقلاب نیروهای محرکه تاریخ و ایضا مذهب، فلسفه و سایر انواع تئوری در «خود آگاهی» بمثابه «روح الارواح»<sup>(1)</sup> پایان

بود، هنگامیکه توام با «هم آهنگی سماوی» سرود مارسینر و کارمانیول که با غرش ضروری توپ و ضربات گیوتین زمان همراه خواهد بود، در گوشهایش پژواک می یابد؛ هنگامیکه «توده» بدنام، فریاد تربات گیوتین زمان همراه خواهد بود، در گوشهایش پژواک می یابد؛ هنگامیکه «توده» بدنام، فریاد میچ گونه انگیزهای برای ترسیم و اصلاح تصویر « شادی و سعادت در کل ابدیت ندارد.» ما از لذت پیش گویی پیشکی رفتار برونوی قدیس در روز داوری چشم می پوشیم، بعلاوه تعیین اینکه پرولتار یا در انقلاب می بایست بمثابه « جوهر» و «توده» متصور گردد که مایل است نقد را سرنگون سازد، و یا بمثابه فیض «روح» که مع الوصف هنوز فاقد پیگیری ضروری برای هضم عقاید بائوثر است، واقعا دشوار می باشد. (ه) برونوبائوئر، «لود ویگ فوبریاخ خصلت نما» \_ (ه) برونوبائوئر، «لود ویگ فوبریاخ خصلت نما» \_ (هه) این اصطلاحات بوسیله ماکس اشتیرتر در بگانه و صفات آن بکار رفته است. ( م. ت.).

نمی یذیرد بلکه هر مرحلهای حاوی پی آمدی مادی، و مجموع نیروهای مولده، رابطه تاريخاً ايجاد شده با طبيعت و افراد با يكديگر است، كه از نسلي به نسل بعدي خود سير ده می شود؛ انبوهی از نیروهای مولده، تنخواه مایه و اوضاع و احوال، که در واقع از طرفی توسط نسل جدید تغییر می بابد، اما از طرف دیگر نیز بدان شرایط حیاتش را تحمیل میکند و به آن تکامل و خصلتی معین می دهد و نشان می دهد که درست بهمان اندازه ای که انسانها سازندگان شرایطاند، شرایط [۲۵] سازنده آنان است. این مجموعه نیروهای مولده، تنخواه مایه و اشکال اجتماعی مناسبات، که هر فرد و نسلی بـمثابهچیز مـعین پیشیافته ای می یابد، شالو ده و اقعی آنچیزی است فلامهفه بمثابه «جو هر» و «ماهیت» انسان متصور شدهاند، آنچیزی که ستایشش نموده و بدان حمله کردهاند، ههانا شالودهای واقعى كه ابدأدر تاثير و نفوذ خود بر تكامل انسان بوسيله اين واقعيت كه اين فلاسفه عليه آن بمثابه «خود آگاهی» و «یگانه» قیام کرده اند، خدشه ای وارد نیاورده است. این مناسبات زندگی پیشیافته ای که نسلهای گوناگون می یابند، ایضاً مبین آنست که آیا آشوبهای انقلابی که بطور متناوب در تاریخ بوجود می آید، بحد کفایت برای سرنگون ساختن شالوده هر آنچه موجود است نیرومند خواهد بود یا خیر. و هر آینه علل مادی یک انقلاب کامل موجود نباشد\_ یعنی، از طرفی نیروهای مولده موجود، و از طرف دیگر تشکل تودهای انقلابی، که نه تنها علیه شرایط جداگانه جامعه کنونی، بلکه علیه خو د «توليد حيات» كنوني، «كل فعاليني» كه بر آن بنا شده است، به يا خيزد. آنگاه براي تکامل عملی مطلقا بی اهمیت است از اینکه ایده این انقلاب، همانگونه که تاریخ كمونيسم نشان مىدهد، قبلا صد بار بيان شده باشد يا خير.

[۸- ناپیگیری استنباط ایدئالیستی تاریخ عموماًو فلسفه ما بعد هگلی خصوصاً] در کل استنباط تاریخ تا بامروز، این شالوده واقعی، یا کلا از دیده فرو گذارده شده یا اینکه بمثابه امر جزیی بکلی بیربطی برای سیر تاریخ در نظر گرفته شده است. به این جهت تاریخ می بایست همواره طبق معیاری بیگانه نوشته شود: تکوین واقعی حیات بمثابه عملی غیر تاریخی نمایان می شود، در حالیکه امر تاریخی بمثابه چیزی که از جریان حیات عادی جدا شده است، چیزی بیش از حد ماوراء دنیوی ظاهر می شود. همراه با آن رابطه انسان با طبیعت از تاریخ حذف می شود و بدین طریق آنتی تز طبیعت و تاریخ بهوجود می آید. در نتیجه، مدافعان این برداشت از تاریخ، در تاریخ فقط قادرند رویدادهای سیاسی و مذهبی و سایر مبارزات تئوریک محیر العقول را مشاهده نمایند، و بویژه با توجه به هر عصر تاریخی مجبور شدهاند در توهم آن عصر سهیم شوند. منباب مثال، اگر عصری تصور کند توسط انگیزه های صرفاً «سیاسی» یا «مذهبی» تشجیع می شود، اگر چه «مذهب» و «سیادت» فقط اشکال انگیزش های واقعی آن هستند، تاریخنگار این رأی را می پذیرد. «تصور» و «برداشت» افراد مورد نظر دربارهٔ پراتیک واقعی شان به نیروی منحصر به فرد تعیین کننده و مؤثر تبدیل می شود، که عمل آنان را زیر سلطهٔ خود می گیرد و آن را تعیین می کند. هنگامیکه شکل نارس تقسیم کار که آن را به وجود می آورد، تاریخ نگار فکر می کند. که نظام مبتنی بر کاست در دولت و مذهب آنان را به وجود می آورد، تاریخ نگار فکر می کند که نظام مبتنی بر کاست در دولت و مذهب آنان را که این شکل نارس اجتماعی را ایجاد کرده است.

در حالیکه فرانسویان و انگلیسیان دست کم به توهم سیاسی خود، که بهر تقدیر بواقیعت نزدیکتر است می چسبند، آلمانها در قلمرو «روح محض» حرکت می کنند و توهم مذهبی را نیروی محّرکهٔ تاریخ می سازند. فلسفهٔ تاریخ هگل آخرین نتیجه ای است که به «واضح ترین بیان» آن، و به کل این تاریخ نگاری آلمانی تنزل می بابد، که برای آن مساله نه بر سر منافع واقعی و نه حتی سیاسی، بلکه بر سر اندیشه های محض است که از اینرو برای برونوی قدیس می بایست بمثابه توالی «اندیشه ها» نمایان شود که یکدیگر را می درند و عاقبت الامر در « خود آگاهی» بلعیده می شوند؛<sup>(1)</sup> و حتی سیر تاریخ می بایست پیگیرانه تر به نظر برونوی قدیس بر سد که هیچ چیز درباره تاریخ واقعی «بجز حکایت شوالیه ها، راهزنان و ارواح» نمی داند، و از دید آنان خود را بطبع فقط می تواند توسط [۱۸] «عدم تقوی» حفظ نماید. این بر داشت در واقعیت امر مذهبی است، همانا انسان مذهبی را بمثابه انسان اولیه، نقطه آغاز تاریخ در نظر می گیرد، و در تصور خود تولید مذهبی خیالبافی ها را بجای تولید واقعی وسایل میشت و خود حیات قرار

۱. [ یادداشت حاشیهای از مارکس:] باصطلاح تاریخ نگاری ابڑکتیف، دقیقا عبارت است از پرداختن بهروابط تاریخی جداگانه از فعالیت. خصلت ارتجاعی. کل این برداشت از تاریخ، همراه با از بین رفتن آن و شک و تر دید ناشی از آن، امر کلی آلمانها است و بس و صرفا دارای اهمیتی محلی برای آلمان می باشد، همانطور که بعنوان مثال مساله مهمی که در دوران اخیر مورد بحث بوده است: دقیقاً چگونه می توان از قلمرو خدا به قلمرو انسان گذر نمود»<sup>(1)</sup>. - انگار این «قلمرو خدا» اصولا در جایی جز در تخیل وجود داشته و حضرات دانشور بدون اینکه از آن آگاه باشند، همواره در «قلمرو انسان» زندگی نکرده اند که اینک برای رسیدن به آن بدنبال راهی می گردند؛ و انگار سرگر میهای عالمانه (زیرا چیزی بیشتر از این نیست) توضیح امرار این خز عبلات نظری، بالعکس در نشاندادن منشاء آن در روابط دنیوی واقعی قرار ندارد. برای این قبیل تلمانها این امر، رویهمرفته همانا امر مستحیل شدن لاطایلاتی است که در [۷] پاره ای و همیات دیگر می یابند، یعنی، فرض اینکه کلیه این تُزهات دارای مفهو می خاص است که می تواند کشف شود، د حالیکه واقعاً مساله فقط بر سر توضیح این عبارات نظری از روابط واقعا موجود است.

از میان رفتن واقعی و عملی این عبارات، حذف این مفاهیم از آگاهی انسانها، همانطور که قبلاگفتیم، نه بوسیله استنتاجات نظری بل توسط شرایط تغییر یافته صورت میگیرد. برای توده انسانها، یعنی، پرولتاریا، این مفاهیم نظری فاقد هستی است و از اینرو نیازی بهاز میان بردن آنها نیست، و چنانچه این توده اصولا دارای مفاهیمی نظری، مثلا، مذهب می بود، چنین مفاهیمی از مدتها قبل بوسیله شرایط از میان رفته بود.

بعلاوه، خصلت صرفا ملی این سؤال و جوابها، بوسیله این واقعیت نشانداده می شود که این نظریه پردازان جداً بر آنند که تو هماتی نظیر «انسان - خداوار»، «انسان»، و هکذا، بر هر عصر جداگانهای از تاریخ حاکم بوده است (برونوی قدیس حتی تا جایی پیش می رود که ادعا میکند فقط «نقد و ناقد سازندگان تاریخاند»<sup>(۲)</sup> و هنگامیکه خود آنان نظامهای تاریخی را می سازند، از کلیه از منه متأخر با شتابی تمام فرا می جهند و بلافاصله از «مغولیسم» بهتاریخ «با محتوایی پر معنی» می رسند، یعنی، بهتاریخ سالنامه های لاهه و Tلمان» ( این از تلای این این این این این این این می می می منافشات

> ۱. لودویگ فویرباخ، «درباره ماهیت مسیحیت.....» ـ (ه.ت) ۲. برونو بائوئر، « لودویگ فویرباخ خصلت نما» ه.ت.

. Y•

کلی، اینان کلیه ملل دیگر و کلیه رویدادهای دیگر را از یاد میبرند، و صحنه جهانی theatrum mundi به کتاب بازار مکاره شهر لايبسيگ و مرافعات متقابل «نقد»، «انسان» و «یگانه»<sup>(۱)</sup> محدود می شود. و حتی یکبار هم که واقعا بـ موضوعات تـاریخی مـثلا بهتاریخ قرن هجدهم می پردازند، صرفا تاریخی از عقاید، جدا از واقعیات و تکامل عملی مُضمر آنها ارائه میدهند؛ و حتی آن را صرفا برای نمایاندن آن ازمنه بمثابهمرحله ناقص و مقدماتي طليعه كماكان محدود عصر حقيقتا تاريخي، يعنى، عصر مبارزه فلسفى آلمان از ۱۸۴۰ تا ۱۸۴۴، عرضه می کنند. همانگونه که می توان انتظار داشت، هنگامیکه تاریخ دوران متاخری با مکث برذکاء شخصی غیر تاریخی یا توهمات او نوشته شود، از کلیه حوادث واقعا تاریخی، حتی مداخلههای واقعا تاریخی سیاست در تاريخ، سخني بميان نمي آيد. در عوض آن، شرحي نه مبتني بر تحقيق، كـه بـر تـاويل دلبخواهانه و اراجيف ادبي دريافت ميكنيم، نظير آنچه برونوي قديس در تاريخ اكنون از یاد رفته قرن هجدهم خود<sup>(۲)</sup> بدست میدهد. این میرزابنویسهای متفرعن و متکبر موهومات، که خود را ما فوق کلیه پیش داوریهای ملی قرار میدهند، بدینگونه در عمل بمراتب از کو ته بینان آبجوخوری که خواب وحدت آلمان را می بینند، ناسیو نالیست ترند. آنان اعمال سایر ملل را بمثابه اعمال تاریخی برسمیت نمی شناسند؛ اینان در آلمان، در محدوده آلمان [۲۸] و برای آلمان زندگی میکنند؛ ایشان ترانه راین را به سرودی مذهبی بر میگردانند و آلزاس و لورن را از طریق غارت فلسفه فرانسوی بجای دولت فرانسه، فتح ميكنند. جناب ونده venedey، در مقايسه با قديسان، برونوو ماكس كه در سيادت جهانشمول تثوري، سلطه جهانشمول آلمان را اعلام مي دارند، يک جهان وطني بشمار میرود.

[۹- استنباط ایدئالیستی تاریخ و کمونیسم کاذب فویرباخ] از این احتجاجات ایضاً آشکار می شود که فویرباخ تا چه اندازه خود را می فریبد هنگامیکه ( در فصلنامه ویگانه، ۱۸۴۵، مجلد۲) باتکاء قابلیت «انسان عادی» خود را

> ۱. ماکس اشتیرنر، یگانه و صفات آن. ه ت. ۲. برونوباوتر، تاریخ سیاست، فرهنگ و روشناندیشی قرن هجدهم. ـ ه ت.

کمونیست اعلام میدارد، و این یک را به صفتی از «انسان» تبدیل میکند، و تصور میکند به این ترتیب ممکن است واژه کمونیست، که درجهان واقعی بمعنای پیرو حزب انقلاب معینی است، را به مقوله ای صرف تغییر داد. کل استنتاج فویر باخ، با توجه به رابطه انسانها نسبت بیکدیگر، فقط معطوف اثبات این نکته است که انسانها همواره به یکدیگر نیاز دارند و داشته اند. او میخواهد آگاهی از این واقعیت را با ثبات بر ساند، یعنی، همانند سایر نظریه پردازان، صرفا میخواهد آگاهی در ستی درباره فاکتی موجو در انشان دهد؛ د رحالیکه برای کمونیست واقعی، مساله بر سر سرنگون ساختن وضع جاری امور است. مع الوصف، ماکاملا درک میکنیم، که فویر باخ در کوشش برای بوجو د آوردن آگاهی از خود این واقعیت، تا به جایی که نظریه دانی احتمال دار د بتواند پیش رود، بدون اینکه به نظریه دان و فیلسوف بودن پایان دهد، پیش می رود. معهذا، همانا خصلت نماست که برونوی قدیس و ماکس قدیس بلافاصله بجای کمونیست واقعی فویر باخ، مفهوم کمونیست را قرار میدهند؛ آنان این عمل را تا حدودی برای آن انجام می دهند تا با برونوی قدیس، ایضاً بخاطر عللی مصلحت گرایانه، بستیزند.

بعنوان نمونهای از پذیرش و در عین حال سوء تفاهم فویرباخ از واقعیت موجود، که کماکان با معارضان مادر آن سهیم است، قطعهای از فلسفه آینده را بیاد میآوریم که در آنجا وی این نظر را می پروراند که وجود یک چیز یا انسان در عین حال ماهیت آن چیز یا انسان است، و اینکه شرایط معین هستی، نحوه حیات و فعالیت حیوان یا فرد انسان، آن شرایطی است که «ماهیت» او خود را در آنجا مجاب شده احساس میکند. در اینجا هرگونه استثنایی، آشکارا بمثابه بخت و اقبالی مشووم، بمثابه امری ناهنجار که نمی تواند تغییر یابد، تصور شده است. به این ترتیب، اگر میلیونها پرولتر خود را مطلقا با شرایط حیاتشان خشنود احساس نمیکنند، اگر «وجود» آنان [۲۹] ابداً با «ماهیت»شان مطابقت میاداد، آنگاه بنابر قطعه نقل شده، این بدبیاری گریز ناپذیری است که می بایست با آرامش متحمل شد. اما این میلیونها پرولتر یاکمونیست، کاملا طور دیگری می اندیشند و آن را ندارد، آنگاه بنابر قطعه نقل شده، این بدبیاری گریز ناپذیری است که می بایست با آرامش متحمل شد. اما این میلیونها پرولتر یاکمونیست، کاملا طور دیگری می اندیشند و آن را نموقع خود، هنگامیکه «وجود»شان را با «ماهیت»شان بشیوه ای عملی، به کمک انقلاب، سازگار نمایند، بثوت خواهند رساند. بنابراین، فویرباخ هیچگاه از جهان انسان در چنین حالتی سخن نمیگوید، بلکه همواره به طبیعت خارجی پناه می برد، آنهم به طبیعتی که

هنوز توسط انسان مهار نشده است. اما هر اختراع جدید و هر پیشرفتی که بوسیله صنعت بدست آيد، بخش ديگري از اين قلمرو را جدا ميكند، بطوريكه آن شالودهاي كه اين قبیل موارد برای نمایاندن چنین احکام فویر باخی بـوجود مـیآورد، کـاهش مـییابد، «ماهیت ماهی» «وجود» او، [یعنی] آب است \_و از این حکم نباید فراتر رفت. «ماهیت» ماهي آب تازه، همانا آب رودخانه است. ولي ماهيت، همينكه رودخانه مورد استفاده صنعت قرار گیرد، بمحض اینکه بوسیله رنگ و دیگر محصولات زائد آلوده شود و مورد رفت و آمد کشتی بخار قرار گیرد، یا بمجرد اینکه آب آن به کانال هایی منحر ف شود که زهکشی ساده بتواند ماهی بودن را از او محیط زندگانیاش محروم سازد، به«ماهیت» ماهی بودن او پایان میدهد و دیگر محیط زندگی مناسبی بشمار نمیرود. همانا اين برهان حاكي از اينكه چنين تناقضاتي اجتناب ناپذير است، ماهواً با دلخوشيي که ماکس اشتیر نرقدیس به ناراضیان بااین اظهار می دهد که این تضاد همانا تضاد خو د ایشان و این گرفتاری، گرفتاری خود آنان است که در نتیجه آن، یا می بایست آرامش ذهني خود را بدست آورند و انزجارشان را نزد خود نگهدارند، يا عليه آن بنحوي واهي و غیر عملی قیام کنند، تفاوتی ندارد. این درست بهمان اندازه از ایس ادعای برونوی قديس كه گويا اين مناسبات نامبارك ناشي از اين واقعيت است كه آنانيكه در كثافت «جوهر» در گیر شده و در آن گرفتار آمدهاند، به «خود آگاهی مطلق» ارتفاء نیافتهاند، و درک نمی کنند که این مناسبات مشئوم همانا روح الارواح خودشان است<sup>(۱)</sup>، متفاوت است.

## [III]

[ ۱\_طبقه فرمانروا و عقاید فرمانروا. استنباط هگلی سیطره روح در تاریخ چگونه بوجود آمد]

[۳۰]افکار طبقه فرمانروا در هر عصری عقاید فرمانروا بوده است، یعنی، طبقهای که نیروی مادی حاکم جامعه است، در عین حال نیروی معنوی حاکم آن می باشد. طبقهای که و سایل تولید مادی را در اختیار دارد، در نتیجه و سایل تولید فکری رانیز تحت نظارت

۱. برونوبائوئر، لودویگ فویرباخ خصلت نما ده ت.

می گیرد، بطوریکه افکار کسانی که فاقد وسایل تولید فکریاند در مجموع تحت سلطه آن قرار می گیرد. عقاید فرمانروا چیزی نیست جز بیان اید ثال روابط مادی غالب، روابط مادی غالبی که بمثابه افکار درک شده است؛ بدین طریق روابطی که طبقه ای را طبقه حاکم، و از اینرو افکار او را افکار حاکم می سازد از از اینجا نشئت می گیرد. افرادی که طبقه حاکمه را تشکیل می دهند، از جمله از شعور برخوردارند، و بنابراین می اندیشند.

از این رو تا جایی که بمثابه یک طبقه حکومت میکنند، حدود و ثغور یک دوران تاریخی را معین میکنند و این کار را بروشنی در حدکامل آن انجام می دهند، بنابراین از جمله بمثابه اندیشمند و بو جود آوردنده افکار نیز حکومت میکنند و پخش افکار عصر خود را سازمان می دهند. به این ترتیب عقاید آنان، عقاید فرمانروای آن دوران است. برای مثال، در هر عصر و سرزمینی که قدرت سلطنتی، اشرافیت و بورژوازی برای حاکمیت در آنجا تقسیم شده باشد، آئین تفکیک قدرت، ایده مسلط از آب در می آید و بمثابه «قانونی ازلی» بیان میگردد».

تقسیم کار، که فوقا آن را (ص ص، [۱۵\_۱۸]) بعنوان یکی از نیروهای عمده تاریخ تا به امروز مشاهده کردیم، خود را ایضاً در طبقه حاکمه، بمثابه تقسیم کار فکری و [۳] مادی متظاهر می سازد، بنحویکه در درون این طبقه، بخشی بمثابه متفکران طبقه (اید ولوگ های فعال و اندیشه پرداز آن که شکل گیری تصور طبقه را درباره خود، منشاء عمده معیشت خویش می سازند) ظاهر می شوند، در حالیکه برخورد دیگران به این افکار و تصورات بیشتر منفعلانه و پذیرنده است، زیرا آنان در واقعیت امر، اعضاء فعال این طبقه اند و برای ساختن تصور و افکار درباره خود کمتر وقت دارند. این شکاف در درون این طبقه حتی می تواند به معارضه و خصومت معینی میان ایندو بخش بیانجامد، اما هر گاه تصادمی عملی روی دهد که در آن خود طبقه به خطر افتد، چنین اختلافاتی بطور خود بخودی محو می شود و در این حالت عقاید فرمانروا که عقاید طبقه فرمانروا نیست و قدرتی سوای قدرت این طبقه دارا شده، از میان می رود. وجود افکاری انقلابی در دورانی خاص، مستلزم وجود طبقه ای انقلابی است؛ درباره مقدمات [وجودی] این طبقه بعد کفاف در این حالت مقاید و برا وجود افکاری انقلابی

اما هر آینه در بررسی سیر تاریخ، عقاید طبقه فرمانروا را از خود طبقه فرمانروا جدا نمائیم و بدانها هستی مستقلی نسبت دهیم، هر آینه خود را بدین اظهار محدود کنیم که

اين يا آن عقيده در زمان معيني غالب بوده، بدون اينكه خود را درباره مناسبات توليد و توليد كنندگان اين عقايد بهزحمت اندازيم، هر آينه بدين ترتيب افراد و مناسبات جهاني كه منشاء عقابد هستند را از ديده فروكذاريم، آنكاه في المثل مي توانيم بكو ثيم كه طي دروان سیادت آریستوکراسی مفاهیم شرافت و وفاداری و هکذا حاکمیت داشته و در طبی سیادت بوژور آزی، مفاهیم آزادی، برابری و هکذا. خود طبقه حاکمه من حيث المجموع تصور مي كند مي بايست اين چنين باشد. اينگونه برداشت از تاريخ كه در میان تاریخنگاران مرسوم است، بویژه از قرن هجدهم ببعد، [۳۲] با پدیده قدرت گرفتن هر چه بیشتر افکار انتزاعی، یعنی، افکاری که بطور فزاینده شکل کملیّت بخود میگیرند، مواجه می شود. زیرا هر طبقه جدیدی که خود را بجای طبقه حاکمه قبلی قرار میدهد، مجبور میشود برای انجام هدف خویش، منافع خود را بمثابهمنافع مشترک كليه اعضاء جامعه، يعنى، [منافعي كه] بشكلى ايدثال ابراز شده، بنماياند: مريايست بهافكار خود شكل عام دهد و آنها را بمثابه بگانه افكار معقولانه و كلا معتبر عرضه نماید. طبقه ای که به انقلاب دست می زند، از همان ابتدا نه فقط به این خاطر که مخالف يک طبقه است، نه بمثابه طبقه بلکه نماينده کل جامعه، بمثابه کل توده جامعه که با طبقة حاکمه مواجه می شود، ظاهر می گردد.<sup>(۱)</sup> و همانا این عمل را می تواندانجام دهد زیرا در ابتداء منافعاش در واقع هنوز عمدتاً با منافع مشترک کلیهٔ طبقات غیر حاکمه مـرتبط است، چراکه تحت فشار شرایط از قبل موجود، منافع این طبقه هنوز نتوانسته بمثابهٔ منافع مشخص طبقهٔ خاصّی رشد و تکامل یابد. بدین وجه، از پیروزی او، بسیاری از افراد طبقات دیگر که موقعیت حاکمی بدست نیاوردهاند، نفع میبرند. اما فقط تا جایی که آنان را قادر سازد خود را به طبقهٔ حاکمه ارتفاء دهند. هنگامیکه بورژو آزی فرانسه سُلطهٔ آریستوکراسی را سرنگون ساخت، برای پرولتارهای بسیاری ممکن ساخت تا خود را بالاتر از پرولتاریا ارتفاء دهند، اما فقط تا جایی که بهبورژو آ تبدیل شوند. بنابراین هر طبقهٔ جدیدی فقط بر پایه و اساس گسترده تری از شلطهٔ طبقهٔ حاکمه قبلی

۱. [یادداشت حاشیهای از مارکس: ] (عام بودن مطابق است با ۱) طبقهٔ در مقابل زمـره، ۲) رقـابت، مناسبات جهانی، وهکذا، ۳) قدرت عظیم عددی طبقهٔ حاکمه، ۴) پندار منافع مشترک، در اَغاز این پندار صادقانه است، ۵) تَوهّم ایدئولوگها و تقسیم کار). به سُلطه و سیادت دست می یابد؛ از سوی دیگر، مُعارضهٔ طبقهٔ غیر ـحاکمه با طبقهٔ حاکمهٔ جدید در عین حال با حدت و عمق هر چه تمامتر گسترش می یابد. هر دو اینها مبین این واقعیت است که مبارزهای علیه طبقهٔ حاکمهٔ جدید صورت میگیرد که هـدف آن بنو بهٔ خود، نفی قاطعانه تر و اساسی تر مناسبات پیشین جامعه است تا [۳۳] نفی طبقات پیشینی که می توانستند بدنبال سُلطه باشند.

کُل این نِمود، مبنی بر اینکه سُلطه طبقهٔ معینی یگانه سُلطه عقاید معینی است، طبعاً به مجرد اینکه سُلطه طبقاتی بطور کلی به شکلی که در آن جامعه، سازمان یافته پایان دهد، به پایان طبیعی خود می رسد، یعنی به محض آنکه دیگر لازم نباشد منافع یا «منافع کلی» بمثابهٔ منافع حاکم نمایانده شود.

همینکه عقاید فرمانروا از افراد هیئت حاکمه و، قبل از همه، از روابط ناشی از مرحلهٔ معینی از شیوهٔ تولید جدا شود، و بدین طریق به این نتیجه گیری رسیده شود که تاریخ همواره تحت تأثیر ایده ها است، مأخوذ نمودن این ایده های متعدد از «تصور»، اندیشه، و هکذا، بمثابهٔ نیروی غالب در تاریخ، و بدینسان در نظر گرفتن کلیهٔ این عقاید و مفاهیم جدا گانه بمثابهٔ «اشکال خود سامانی»، مفهومی که در تاریخ تکامل می یابد، بسیار آسان است. پس طبعاً از اینجا چنین بر می آید، که کلیهٔ روابط انسانها نیز می تواند از مفهوم انسان، انسان آنگونه که تصور می شود، ماهیت انسان، بشر، مأخوذ شود.این عمل افعان می کند که «فقط تکامل مفهوم را بررسی نموده» و «عدل الهی واقعی» را در تاریخ نشانداده است.» (ص ۴۴٦). اما مجدداً می توان به تولید کنندگان «مفاهیم» به نظریه پرداران، اید تولوگها و فلاسفه بازگشت؛ و آنگاه می توان به این نتیجه رسید که خود فلاسفه و متفکران در تمام ازمنه در تاریخ حاکم و مُسلّط بوده اند: نتیجه ای که همانگونه فلاسفه و متفکران در تمام ازمنه در تاریخ حاکم و مُسلّط بوده اند: نتیجه ای که همانگونه که قبلاً مشاهده کردیم، به وسیله هگل بیان شده است.

بدین ترتیب کل ترفند اثبات سیّادت روح در تاریخ (اشتیرنر آن را (سلسله مراتب ـ هیرارشی میخواند) بهمساعی سه گانه ذیل محدود میشود. [۳۴] شماره ۱-میبایست عقاید آنائیکه بخاطر انگیزههای آمپیریک، نـحت

۱. گ. و. ف. هگل، سخنرانیهای مربوط به فلسفهٔ تاریخ (ه. ت)

مناسبات آمپیریک و همچون افراد جسمانی حکومت میکنند را، از این حاکمان، جدا نمود، و به این ترتیب سُلطهٔ عقاید یا توهمات را در تاریخ به رسّمیت شناخت.

شماره ۲ ـ می بایست به سُلطهٔ این عقاید نظمی بخشید و رابطهٔ را زورانه میان عقاید بعدی حاکم که با تلقی آنها بمثابهٔ «اشکال خود ـ گردانی مفهوم» اداره می شود را مدّلل نمود. (هماناممکن است، زیرا این ایده ها بو اسطهٔ مبنای فلسفی ـ تاریخی، خود واقعاً با یکدیگر مرتبطاند، و چون بمثابهٔ عقاید صِرف متصّور شدهاند، خود گردان می شوند، و وجوه متمایز آنها بوسیلهٔ تفکر ساخته می شود).

شمارهٔ ۳- برای از میان بردن نمود راز ورانه، این «خود گرانی مفهوم» به شخص ۔ «خود آگاهی»، یا برای اینکه بطور کاملاً مادی ظاهر شود، به مجموعه ای از اشخاص که «مفهوم» را در تاریخ نمایندگی میکنند، به «متفکران»، «فیلسوفان» و اید تولوگها تبدیل می شود که از نو بمثابهٔ سازندگان تاریخ، بمثابهٔ «مجمع ناظران»، و حاکمان درک می گردد. بدین وجه کل عناصر مادّی از تاریخ حذف شده و آنگاه عنان کامل می تواند به مرکب شهودی و اگذار شود.

این اسلوب تاریخی که در آلمان مسلط بود، و علی الخصوص چون و چرای آن، می بایست از رابطهٔ آن با توهم اندیشه پر دازان بطور کلی، توضیح داده می شد، مثلا؛ از رابطهٔ آن با توهمات قانوندانان، سیاستمداران (از جمله دولتمران اهل عمل)، و ایضاً از تخیلات و واژگون سازیهایی که از آنان ناشی می شود؛ این امر کاملاً بسادگی از موقعیت عملی در زندگی، و مشغلهٔ آنان، و تقسیم کار ایضاح می گردد.

[۳۵] در حالیکه در زندگی عادی، هر دکانداری بخوبی قادر است میان آنچه کسی ادعا میکند که هست و آنچه واقعاً است، تمایز قائل شود، تاریخ نگاری ما هنوز این بصیرت بازاری راکسب نکرده و سخن هرعصری را جدی میگیرد و معتقد است آنچه هر عصری دربارهٔ خود میگوید، درست است.

[IV] [۱\_افزار تولید و اشکال مالکیّت] [....]<sup>(۱)</sup> [۴۰] از اولین نکته، همانا مقدمهٔ تقسیم تکامل یافته اعلای تـقسیم کـار و

بنج صفحه دستنوشته مفقود شده است (ه. ت)

بازرگانی گسترده نتیجه می شود؛ و از دوّمین، تعیین مکان. در حالت اول افراد می بایست پکجا گرد آورده شوند؛ و در حالت دوم در کنارافزار تولید معینی افزار های تولید بشمار می روند.

به اين جهت در اينجا، تفاوت بين افزارهاي طبيعي توليد و افزارهايي كه بوسيلهٔ مدّنيت بهوجود آمده، بمنصة ظهور ميرسد. مزرعه (آب و غيره) مي تواند بعنوان افزار طبيعي توليد تلقى شود. در حالت اول، حالت افزار طبيعي توليد، افراد تابع طبيعت اند؛ و در حالت دوم. تابع محصول کار. بنابراین در حالت اوّل، مالکیت (زمینداری) بمثابهٔ سُلطهٔ مستقیم طبیعی نمود میکند. و در حالت دوم، بمثابهٔ سُلطهٔ کار، به ویژه بمثابهٔ سُلطهٔ متراكم كار، [يعنى] سرمايه. حالت اول ايجاب ميكند كه افراد بوسيلة پيوندهايي متّحد شده باشند. خانواده، قبیله، خود زمین، و غیره؛ حالت دوّم، مستلزم آن است که آنان از یکدیگر مستقل اند و تنها بوسیلهٔ مبادله به هم پیوسته اند. در حالت اول، آنچه عمدتاً در ميان است همانا مبادله ميان انسانها و طبيعت است كه در آن كار انسانها بازاء فرآورده های طبیعت مبادله می شود؛ در حالت دوّم بیشتر، مبادله انسانها فی مابین خود است. در حالت اول، عقل سلیم متعارفی انسانی کفایت میکند، ـ فعالیت جسمانی و عقلانی هنوز از یکدیگر تفکیک نگردیده؛ در حالت دوّم ؛ تـقسیم میان کـاریدی و فکری می بایست از قبل در عمل به وجود آمده باشد. در حالت ا وّل تسّلط مالک بر فرد فاقد ملک، می تواند بر مناسبات شخصی، بر نوعی مالکیّت اشتراکی استوار باشد؛ در حالت دوم، میبایست شکلی مادی در شخص ثالثی [شکل] پول ـ را اختیار کـند. در حالت اول صنایع کوچک وجود دارد، و بوسیلهٔ بهر،برداری از افزار طبیعی تـولید و بهاين جهت بدون توزيع کار ميان افراد مختلف معين ميگردد؛ و در حالت دوّم صنعت فقط در تقسيم كار و از طريق آن وجود دارد.

[۴۱] بررسی ما تاکنون از افزار تولید شروع شد و از پیش ایضاح گشت که مالکیت خصوصی، برای مراحل صنعتی معینی، ضروری بوده، در صنایع استخواجی مالکیّت خصوصی کماکان باکار مطابق است؛ در صنایع کوچک و کل کشاورزی، مالکیّت تا کنون پی آمد ضروری افزارهای تولید موجود است؛ تضّاد میان افزار تولید و مالکیّت خصوصی، همانا فقط نتیجهٔ صنایع بزرگ می باشد، که ایضاً برای به وجود آوردن این تضّاد می بایست بسیار نضج یافته باشد. به این تر تیب فقط همراه با صنعت بزرگ، نابودی

مالکیت خصوصی امکان می یابد.

[۲\_ تقسیم کار فکری و کاریدی، جدایی شهر از روستا : نظام صنفی] مهمترین تقسیم کار فکری ویدی، همانا جدایی شهر از روستاست. تضّاد میان شهر و روستا با گذار از بربریت بهمدنیّت، از قبیله بهدولت، از محلی گری به ملیّت آغاز می شود، و کل تاریخ تمدّن تا حال حاضر را در بر می گیرد (اتحادّیه قانون ضدّ غلاّت ۲۳)

پيدايش شهر در عين حال، ضرورت دواير دولتي، پليس، ماليّات و غيره؛ و بطور خلاصه، همبائی<sup>(1)</sup> [Gemeindewesen]، و بدینسان سیاست بطور کلی را ایجاب می کند. در اينجا نخست تقسيم جمعيّت بدوطبقة بزرگ كه مستقيماً بر تقسيم كار و ابزار توليد قرار دارد، ظاهر میشود. شهر در واقعیت امر، قبل از هر چیز تجمع نفوس، ابزار تولید، سرماية، لذايذ و حوايج است، در حاليكه روستا درست واقعيت مخالف، انزوا و جدايي را نشان مي دهد. تضّاد در چارچوب مالكيّت خصوصي مي تواند وجود داشته باشد. اين همانا كامل ترين بيان انقياد فرد تحت تقسيم كار، تحت فعّاليت معيني كه بر او تحميل می شود، می باشد \_ انقیادی که انسانی را به حیوان شهر نشین تحت کنترل و دیگری را به حیوان روستانشین تنگ مایه تبدیل میکند و روزانه از نو تصادم میان منافع آنـان را به وجود مي آورد. كار در اينجا مجدداً چيزي عمده و قدرتي است و رأى فرد، و مادامکه این قدرت وجود دارد، مالکیّت خصوصی می بایست وجود داشته باشد. از میان رفتن تضَّاد ميان شهر و روستا بكي از نخستين مناسبات [۴۲] حيات جـماعت است، مناسباتی که از نو وابسته بهمجموعهای از مقدمات مادی است که نـمی توانـد بـهوسیلهٔ صرف اراده، همانگونه که هر کسی می تواند با اولین نظر مشاهده کند، تحقق یابد. (این شرايط كماكان مي بايست توصيف شوند.) جدايي شهر و روستا ايضاً مي توانيد بمثابة جدایی سرمایه از زمینداری، بمثابهٔ آغاز موجودیت و تکامل سرمایهٔ مستقل از زمینداری درک شود . آغاز مالکیت اساس خود را تنها در کار و مبادله دارا است.

در شهرهاکه، د رقرون وسطی، از عصر گذشته حاضر و آمادهای منتج نشد بلکه از نو توسّط سرفهای آزاده شده، ساخته شد، کارخاص هر انسان، یگانه مالکیت، سوای

منظور تملک جمعی برزمین است. (م)

سرمایهٔ ناچیزی که با خود به همراه می آورد بود و غالباً فقط شامل ضروری ترین افزارهای حرفهٔ او می شد. رقابت سرفهاکه دائماً به شهرها می گریختند، جنگ مداوم روستا عليه شهرها و بدينسان ضرورت نيروي نظامي متشكل شهري، پيوند مالكيت مُشاع در نوع خاصی از کار، ضرورت ساختمانهای مشترک برای فروش قیماش خود، در زماني كه پيشهوران، بازرگان نير بودند، و طرد معقولانهٔ افراد غير مجاز از اين ساختمانها، تصادم میان منافع حرفه های متعدّد، ضرورت حفظ مهارت سخت کو شانهٔ اكتسابي خود، و سازمان فنودالي كل روستا: اينها علل اتحّاد كاركران هر حرفه در اصناف بود. در این شرایط از اینکه در تغییرات عدیده نظام اصنافی که از طریق تحوّلات تاریخی بعدی به وجود می آید، بیش از این پیش رویم، نیازی نیست. فرار سرف ها به شهر ها بدون وقفه کم و بیش در سراسر قرون وسطی ادامه یافت. این سرف ها که بوسیلهٔ اربابان خود در روستا مورد ایذاء قرار میگرفتند، بطور جداگانه بهشهرها آمدند و در آنجا جامعهٔ متشکلی را یافتند که در برابر آن ناتوان بودند و می بایست خود را مطیع جایگاهی که برای آنان توسّط نیاز برای کارشان و منافع رقیبان شهری متشکلشان تعیین میشد، مي ساختند. اين كارگران، كه بطور جداگانه وارد مي شدند، هيچگاه قادر نبودند قدرتي بدست آورند، زیراکارشان از نوع کار صنفی بود که می بایست آمو خته می شد، استادان اصنافی، آنان را وادار به اطاعت از اراده خود می نمودند و ایشان را بر حسب منافع خود متشکل می ساختند؛ یا اگر کارشان آنچنان نبود که می بایست آمو خته می شد، و بنابراین کار نوع صنفی نبود، کارگرانی روز مزد می شدند، که هیچگاه قادر به متشکل شدن نبو دند، بلکه جماعتی غیر متشکل باقی می ماندند. نیاز برای کارگران روزمز د در شهرها، جماعت عوام را به وجود آورد.

این شهر ها «اتحادیه های<sup>۲۴</sup>» واقعی بودند، و توسّط [۴۳] نیاز مستقیم آمادگی برای حفط مالکیّت و افزودن و سایل تولید و دفاع از اعضاء جداگانه به وجود آمدند. جماعت عوام این شهر ها فاقد هرگونه قدرتی بودند؛ آنان از افرادی که نسبت به یکدیگر بیگانه و بطور جداگانه وارد شده بودند، تشکیل می شدند، اینان در برابر قدرتی متشکل که برای نبر د مُسلّح بود، غیر متشکل باقی ماندند و حُسودانه آنان را زیر نظر گرفتند. استاد کاران و وردستان آنگونه که به به ترین نحوی مناسب منافع استادان بود، متشکل شدند. مناسبات پاتریارکال میان آنان و استادانشان، به استادان، قدرتی دوگانه داد \_ از طرفی بهخاطر نفوذ مستقیمی که بر کل زندگی وردستان اعمال میکردند، و از طرف دیگر به این خاطر که وردستان که با همان استاد کار میکردند؛ این همانا پیوندی واقعی بود که آنان را علیه وردستان دیگر استادان متحد می نمو د و آنان را از ایشان جدا می ساخت. و بالاخره، وردستان حتی بوسیلهٔ منافع خود از اینکه خود استاد شوند، به نظام موجود وابسته بودند. بنابراین در حالیکه، جماعت عوام، دستکم علیه کل نظام شهری دست به قیام می زد، قیام هایی که به خاطر ضعف آن بکلی بی نتیجه می ماند، ور دستان هیچگاه فراتر از نافر مانی در محدودهٔ اصناف جداگانه، آنگونه که متعلق به خود ماهیت نظام اصنافی است، پیش نرفتند. شورشهای بزرگ قرون و سطی تماماً از روستا منشاء می گرفت، اما همواره به خاطر پراکندگی و دهرنآ زمودگی دهقانان<sup>74</sup> کاملاً بی نتیجه می ماند.

سرمایه در این شهرها طبیعاً از سرمایهای به وجود می آمد که از خانهٔ،افزار حرفه، و مشتریان موروثی طبیعی، تشکیل می شد؛ و چون به خاطر عقب ماندگی مناسبات و فقدان توزیع، قابل تحصیل نبود، می بایست از پدر به پسر منتقل می گشت. بر خلاف سرمایهٔ امروزین که می تواند با پول سنجیده شود و بطور علی السویه، در این یا آن چیز صرف شود، این سرمایه مستقیماً باکار مخصوص صاحب آن مرتبط می گشت، از آن جدایی ناپذیر و تا این حدّ سرمایهٔ هلکی بود.

در شهرها، تقسیم کار میان [۴۴] اصناف جداگانه هنوز بسیار اندک رشد نموده بود، و در خود اصناف تقسیم کار در میان کارگران جداگانه اصولاً و جود نداشت. هر کارگری می بایست در بسیاری از کارها آزموده می شد؛ می بایست قادر می شد با افزار خود هر چیزی که می باید ساخته می شد را بسازد. این بده و بستان های محدود و پیوندهای ضعیف میان شهرهای جداگانه، قلت نفوس و حوایج محدود، تقسیم پیشرفته تر تقسیم کار را جایز نمی داشت، و از این رو هر کس که مایل بود استاد شود، می بایست در کل حرفه خود خبره و کار کشته می شد.

از اینرو صنعتگران قرون وسطی به کار خاص خود و خبرگی در آن، که قادر بهار تقاء بهمفهوم هنری محدودی بود علاقمند بودند. بهر تقدیر، همانا بهاین خاطر، هر صنعتگر قرون وسطایی کاملاً به کار خود سرگرم بود، و در آن بدرجهٔ بهمراتب بیشتری از کارگر معاصر که کار او برایش امری علی السویه است، درگیر بود. **[۳\_ تقسیم بعدی کار، جدایی بازرگانی و صنعت، تقسیم کار میان شهرهای متعدّد،** مانوفاکتور]

گسترش بعدی تقسیم کار همانا جدایی تولید و مراوده و شکلگیری طبقه خاصّی از بازرگانان بود؛ جدایی که، در شهرها بو سیلهٔ عصر متأخر به ارث رسید، (و در کنار سایر چیزها همراه با یهودیان) منتقل شد و بسیار زود در طبقات جدیداً تشکیل شده بمنصهٔ ظهور رسید. همراه با این امکان، و سایل ارتباط بازرگانی که از محیط مجاور فراتر می رفت، فراهم آمد، امکانی که تحقّق آن به و سایل ارتباط موجود، و ضع امنیت همگانی در روستا، که به و سیله شرایط سیاسی معین می شد (چنانکه می دانیم در طی تمام قرون و سطی، بازرگانان با کاروانهای مُسّلح مسافرت می کردند) و حوایج ابتدایی یا تکامل یافته تر (که توسّط مرحله فرهنگی کسب شده معین می شد) منطقهٔ قابل و صول مراوده، وابسته بود.

همراه با مراودهٔ مستقر در طبقهای خاص، و گسترش تجارت از طریق بازرگانان خارج از محیط پیرامون شهرها، بلافاصله کنش متقابل میان تولید و مراوده به ظهور رسید. شهرها وارد مناسباتی با یکدیگر شدند، افزارهای جدید از شهری به شهر دیگر آورده شد، و جدایی میان تولیدو مراوده به زودی موجب تقسیم جدید تولید میان [۴۵] شهرهای جداگانه گشت که هر یک از آنها بزودی یک شاخه غالب صنعت رامورد بهره برداری قرار داد. محدودیت های محلی دوران قدیم بتدریج رو به زوال نهاد.

اینکه نیروهای مولده بو جود آمده در محلی ، بویژه اختراعات، برای تکامل بعدی از دست برود یا خیر، همانا فقط به گسترش مراوده وابسته است. مادامیکه هیچ گونه مراودهای خارج از محیط مجاور وجود نداشته باشد، هر اختراعی می بایست بطور جداگانه در هر محلی انجام شود، و صرف حوادثی از قبیل تجاوزات اقوام وحشی، حتی جنگهای معمولی کافی است سرزمینی را با نیروهای مولده و نیازهای پیشرفته اش بهجائی برساند. که مجبور شود بار دیگر از ابتدا آغاز کند. در تاریخ عهد نخست هر اختراعی می بایست در هر محلی بطور مستقلانه، و از نو انجام میگرفت. اینکه حتی بازرگانی بالنسبه گسترده و نیروهای مولده کاملا رشد یافته بالکل از خطر نابودی مصون نیستند، در مورد فینیقی ها به اثبات می رسد که اغلب اختراعاتشان تا مدتهای مدید از طریق دور نگاهداشتن این ملت از بازرگانی، فتح این کشور توسط اسکندر و انحطاط ناشی از آن، از دست رفت. این نمونه در مورد نقاشی روی شیشهٔ قرون وسطی نیز صدق میکند. تنها هنگامیکه مراوده بهمناسباتی جهانی تبدیل شد و اسامّ خود را در صنایع بزرگ یافت. هنگامیکه کلیهٔ ملل بهمبارزهٔ رقابت جویانه کشانده شوند، بـقا و دوام نیروهای مولدهٔ بدست آمده تضمین میشود.

پی آمد بلاواسطهٔ تقسیم کار میان شهرهای متعدّد، ظهور مانو فاکتور و شـاخههای تولید بودکه از نظام اصنافی فرارو ثید. مراوده با ملل خارجـی، مـقدمهٔ تـاریخی بـرای نخستین شکوفایی مانوفاکتورها، در ایتالیا و سپس در فلاندر بود.

در سایر کشورها، مبناب مثال، در انگلستان و فرانسه، مانوفاکتور در آغاز بهبازار داخلی محدود می شد. علاوه بر مقدماتی که قبلاً ذکر شد، مانوفاکتور کماکان مستلزم تمرکز پیشرفته جمعیّت، به ویژه در روستا و مستلزم سرمایه بو دکه تا حدی در اصناف برغم مقرارت اصنافی و تا اندازهای در میان بازرگانان، در دست افراد به انباشته شدن آغاز نمو د.

[۴٦] آن نوع کاری که از همان آغاز، بهماشین نیاز داشت، حتی ابتدایی ترین نوع آن، بهزودی نشان داد که تکامل پذیر ترین کار است. بافندگی، که قبلاً دهقانان در روستا بعنوان کار جنبی برای تهیه پوشاک خود بدان می پرداختند، نخستین کاری بود که از طریق گسترش مراوده، برانگیخته شد و رشد بیشتری یافت. بافندگی نخستین مانوفاکتور بود و عمدهترین مانوفاکتور باقی ماند. افزایش تقاضا برای مواد پوشاکی، همپای رشد نفوس، انباشت فزاینده و بسیج سرمایهٔ طبیعی از طریق توزیع سریع، و تقاضا برای اجناس تجملی توسّط آن به وجود آمد و بطور کلی بو سیلهٔ گسترش تدریجی مراوده تشویق شد، و به بافندگی تکانی کتی و کیفی داد که آن را از شکل تاکنونی موجود تولید بدر آورد. در کنار دهقانانی که برای مصرف خویش می بافتند، و کماکان بکار خود ادامه داده و می دهند، طبقهٔ جدیدی از بافندگان در شهر ها به وجود آمدکه قماش آنان به کل بازار داخلی و معمولاً به بازار های خارجی نیز اختصاص می یافت.

بافندگی، کاری که در اکثر مواردبه مهارت چندانی نیاز داشت و بهزودی به شاخه های بی شماری منشعب شد، بنابر ماهیتش در برابر پایبندهای اصنافی مقاومت می کرد. به این جهت بافندگی غالباً در دهات و در مراکز بازار، بدون سازمان اصنافی، که بتدریج به شهر و آن هم به شکوفاترین آنها در هر سرزمینی تبدیل شد، انجام میگرفت.

همراه با مانو فاکتور غیر اصنافی، مناسبات مالکیت نیز بهزودی دستخوش تغییر شد. نخستین پیشرفت و رای سرمایهٔ ملکی که بطور طبیعی از آن ناشی شد، همانا با پیدایش بازرگانان فراهم آمد که سرمایه شان از آغاز منقول بود، منقول به مفهوم امروزین آن، و تا آنجا که تحت شرایط آندوران بتوان از آن سخن گفت. دومین پیشرفت با مانو فاکتور همراه بود، که از نو انبوهی سرمایهٔ طبیعی را به حرکت در آورد، و روی هم رفته حجم سرمایهٔ منقول را در برابر سرمایهٔ طبیعی افزایش داد.

در عین حال مانو فاکتور به پناهگاهی برای دهقانان در برابر اصناف که آنان را بخود راه نمی داد یا مزد اندکی بدانان می پرداختند، تبدیل شد، همانگونه کـه در گـذشته نـیز شهرهای اصنافی، حکم پناهگاهی [۴۷] را برای دهقانان در برابر اشراف داشت.

مقارن با مانوفا کتور، دورانی از ولگردی آغاز شد که با نابودی خَدَم و حَشم فئودالی ، منحل نمودن سپاهانی که از جماعتی مختلط تشکیل میگشت و به شاه علیه واسال هایش خدمت می کرد، و بهبود کشاورزی و تبدیل زمین های وسیع زراعی به چراگاه، همراه بود. از همین جاروشن می شود که این ولگردی چگونه درست با فروپاشی نظام فئو دالی مرتبط است. از همان قرن سیزدهم ادوار علیحده ای از این دست را می یابیم، اما فقط در پایان قرن پانزدهم و آغاز قرن شانزدهم، این ولگردی نمودی کُلّی و دائمی می یابد. این ولگر دان آنقدر بی شمار بودند که از جمله هنری هشتم شاه انگلیس ۲۰۰۰ تن از آنان را بدار آویخت، اینان فقط با بزرگترین دشواری و بواسطهٔ منتها درجهٔ فقر، و لذا تنها بعد از مقاو مت طولانی بکار وا داشته شدند. تکامل سریع مانو فا کتور، به ویژه در انگلستان، آنان را بتدریج جذب نمود.

با ظهور مانوفاکتور، ملتهای گوناگون وارد مناسبات رقبابت جویانه و مبارزهٔ بازرگانی شدند، که در جنگها، تعرفه های حمایتی و ممنوعیت تبلور یافت، در حالیکه درگذشته، ملتها، تا جایی که اصولاً در ارتباط بودند، مبادلهٔ بی ضرری با یکدیگر انجام می دادند. تجارت از این پس اهمیتی سیاسی یافت.

با پیدایش مانوفاکتور، مناسبات میان کمارگر و کمارفرما تخییر یمافت. در اصناف، مناسبات پدر سالاری میان وردست و استادکارگاه ادامه یافت؛ در مانوفاکتور جای آنان بوسیلهٔ مناسبات پولی میان کارگرو سرمایهدار گرفته شد، مناسباتی کمه در روستا و در شهرهای کوچک، صبغهٔ پدرشاهیرا حفظ نمود، اما در شهرهای بزرگتر و واقعاً مانوفاکتوری، بسیار زود هرگونه ماهیت پدر سالاری را از دست داد.

مانوفاکتور و حرکت تولید بطورکلی، از طریق گسترش مراوده که باکشف آمریکا و راههای آبی هندشرقی همراه بود، تکانی عظیم یافت.

محصولات جدیدی که بدانجا وارد می شد، به ویژه مقادیر طلا و نقره ای که وارد دَوَران می شد، بالکل موقعیت طبقات را نسبت به یکدیگر تغییر داد، و ضربهٔ سختی بر زمینداری فئو دالی و بر کارگران وارد آورد؛ سفرهای اکتشافی ماجراجویان، استعمار، و قبل از هر چیز گسترش بازارها بیک بازار جهانی که اکنون میسر شده بو د و هر روز بیش از پیش به واقعیتی تبدیل می شد، مراحل جدیدی [۴۸] از تکامل تاریخی را به وجو د آورد، که بطور کلی دراینجا نیازی نمی بینیم، بیشتر در آن وارد شویم. مبارزهٔ بازرگانی ملّتها علیه یکدیگر از طریق استعمار سرزمین های جدیداً کشف شده، نیروی تازه ای گرفت و به این جهت گسترش و شدّت و حدّت عظیمی یافت.

توسعهٔ بازرگانی و مانوفاکتور، انباشت سرمایهٔ منقول را تسریع کرد، در حالیکه در نزد اصناف که برای گسترش تولید خود تشجیع نگشتند، سرمایهٔ طبیعی، ساکن باقی ماند یا حتی به انحطاط گرائید. بازرگانی و مانوفاکتور، بورژو آزی بزرگ را به وجود آورد، که دیگر در شهرها مانند گذشته مُسلط نبود، بلکه می بایست به سلطهٔ بازرگانان و صاحبان مانوفاکتور گردن می نهاد<sup>(۱)</sup> انحطاط اصناف به مجرد اینکه با مانوفاکتور در آمیختند، در همین است.

مناسبات میان ملتها، در مراوده شان در عصری که از آن سخن میگو ثیم دو شکل متفاوت گرفت. در آغاز کمیّت اندک طلا و نقرهٔ در گردش، باعث ممنوعیت صادرات این فلّزات گشت؛ و صنعت آن را بوسیلهٔ نیاز مشغلهٔ نفوس روبهرشد شهری که عمدتاً از خارج وارد می شد، و نمی توانست از امتیازاتی چشم پوشد که می توانست نه تنها طبعاً علیه رقابت داخلی، بلکه عمدتاً علیه رقابت خارجی عطا شود، ضروری ساخت.

امتیاز اصناف محلی در این ممنوعیتهای اصلی به کل ملت، گسترش یافت. حقوق گمرگی از باجهایی بهوجود آمد که اربابان فئودالی از بازرگانان هنگام عبور از قلمروشان

ایادداشت حاشیه ای از مارکس: خردهبورژو آزی - بورژو آزی متوسط - بورژو آزی بزرگ

بعنوان وجوه حمایت علیه راهزنی مطالبه می کردند، باجگیری بعد آ به شهرها نیز تحمیل شد، و با ظهور دولت های امروزین، آشکارترین حربه خزانه برای جمع آوری پول شد. ظهور طلا و نقره آمریکا در بازارهای اروپایی، تکامل تدریجی صنعت، گسترش سریع تجارت و پیدایش بعدی بورژو آزی غیر ۔اصنافی و افزایش اهمیت پول، اهمیت دیگری به این اقدامات داد. دولت که، احتیاجش به پول هر روز بیشتر می شد، ممنوعیت خروج طلاو نقره را بنابر ملاحظات مالی محفوظ داشت؛ بورژو آ، که این کمیت های پولی که به بازار افکنده می شد، برایش موضوع عمده خریدهای سفته بازی شد، کاملاً از آن راضی بود، امتیازاتی که قبلا داده شد، به منبع در آمدی برای دولت تبدیل گشت و در مقابل پول در معرض فروش قرار گرفت؛ در قوانین گمرگی، حقوق صادرات پدید آمد که از آنجائیکه فقط صنعت را مختل می نمود. [۴۹] هدفی صرفاً مالی داشت.

دومین دوره از نیمهٔ قرن هفدهم آغاز شد و تقریباً تا پایان قرن هفدهم ادامه یافت. بازرگانی و دریانوردی بهمراتب سریعتر از مانوفاکتور که نقشی فرعی داشت، گسترش یافت، مستعمرات بهمشریان عمدهای تبدیل شدند؛ و ملتهای مختلف بعد از مبارزات طولانی، بازار جهانی در حال گشایش را میان خود تقسیم نمودند. این دوره با قوانین دریانوردی<sup>۷۲</sup> و انحصارات مستعمرات آغاز گشت. از رقابت ملتها فیمابین خود حدالامکان بوسیلهٔ تعرفهها، ممنوعیتها و معاهدات جلوگیری شد، و بعنوان آخرین راه چاره، مبارزهٔ رقابت جویانه بوسیلهٔ جنگ (به ویژه جنگ دریایی) انجام میگرفت و معین می شد. قدر تمادترین ملت دریانورد، انگلستان، تفوق خود را در بازرگانی و مانوفاکتور حفظ نمود. دراینجا از پیش تمرکز در یک کشور را می یابیم.

مانوفاکتور همواره بوسیلهٔ حقوق حمایتی در بازار داخلی، و بوسیلهٔ انحصارات در بازار مستعمراتی، و در خارج تا حدامکان بوسیلهٔ حقوق گمرگی تبعیضی حمایت می شد. بکارگیری مواد تولید شدهٔ داخلی تشویق شد (پشم و پارچه در انگلستان، ابسریشم در فرانسه)، صادرات مواد خام تولید شده داخلی ممنوع شد (پشم در انگلستان)، ایکارگیری] مواد خام وارداتی نادیده کرفته می شد یا از آن جلوگیری بعمل می آمد (پنبه در انگلستان). ملت مُسلط در تجارت دریانور دی و قدرت مستعمراتی طبعاً برای خود بزرگترین توسّعهٔ کمی و کیفی مانوفاکتور را بدست آورد.

**مانوفاکتور نمي توانست بدون حمايت ادامه يابد، زيرا هر آينه کو چکترين تغييري در** 

سایر کشورها به وقوع می پیوست، بازار خود را از دست میداد و رو به فنا میرفت؛ مانوفاکتور تحت شرایط نسبتاً مناسبی می توانست بآسانی به کشوری وارد شود، اما درست به این خاطر بآسانی می تو انست نابو د گردد. در عین حال از طریق شیوه ای که بویژه در قرن هجدهم در روستا عمل می شد، به آنچنان حدّی با مناسبات زندگانی تودهٔ عظیم افراد عجین گشت، که هیچ کشوری جرأت نمی نمود با مجاز نمودن رقابت آزاد، هستی شان را به مخاطره اندازد. بنابراین، تا جایی که مانوفاکتور قادر به صادرات بود، كاملاً به گسترش يا محدوديت بازرگاني وابسته مي شد ونسبتاً واكنش ضعيفي [براين يك] داشت. [نقش] ثانوی و نفوذ [بازرگانان] در قرن هجدهم در همین است [۵۰] این همانا بازرگانان و به ویژه صاحبان کشتی ها بو دند که بیش از هر کسی دیگری بر حمایت دولتی و انحصارات اصرار مي ورزيدند؛ صاحبان مانوفا كتور نيز خواستار حمايت بودند كه آن را نيز بدست مي آوردند؛ معهدًا همواره از لحاظ اهميت سياسي نسبت بهبازرگانان، پائین تر بودند. شهر های تجاری ، بویژه شهر های بندری، تا حدّی متمدّن و بورژو آنشین شدند، اما در شهر های کارخانهای، بینش افراطی خرده بورژو آزی حاکم بود. با آیکین و سايرين مقايسه شود.<sup>(۱)</sup> قرن هجدهم همانا قرن تجارت بود. پنيتو اين را بالصراحه بيان مى دارد: «بازرگانى بزرگترين ماليخولياى قرن بود»<sup>(٢)</sup> و «اكنون مدت زمانى است كه مردم فقط دربارهٔ بازرگانی، دریاپیمایی و نیروی دریایی صحبت میکنند.<sup>(۳)</sup>

حرکت سرمایه، علیرغم اینکه بنحو چشمگیری تسریع شد، معالوصف هنوز بطی باقی ماند. اشتقاق بازار جهانی بهبخش های جداگانه، که هر کدام تو سط ملت خاصی مورد بهر هبرداری قرار میگرفت، جلوگیری از رقابت میان ملت های مختلف، ناهنجاری تولید و این واقعیت که سرمایه تنها از مراحل اولیه خود به وجود می آید، بحد زیادی دُوران را مختل نمود. نتیجهٔ آن، چانهزنی وروح سُفلگی و لئامت بود که کماکان گریبانگیر کلیهٔ بازرگانان و کل شیوه ای است که تجارت [در آن] صورت می گیرد. در مقایسه با صاحبان مانوفا کتور، و قبل از همه افزار مندان، آنان طبعاً بورژو آهای بزرگ

۲. اسحاق پنیتو، «مکتوبانی پیرامون رقابت بازرگانی» (منتشره در کتاب پنیتو، رساله آی دربارهٔ توزیع و اعتبار). (ه. ت)

۳. همانجا. (ه. ت)

بودند: و در مقایسه با بازرگانان و صاحبان صنایع عصر بـعدی، خـرده بـورژو آ بـاقی ماندند. مقایسه کنید با آدام اسمیت<sup>(۱)</sup>.

این دوران ایضاً بوسیله منع صادرات طلاو نقره و آغاز تجارت پولی، بانکها، دیون ملی، پول کاغذی، سفته بازی در بورس و سهام، دلالی بورس در کلیهٔ کالاها و رشد و توسعه مالیه بطور کلی مشخص می شود. سرمایه مجدداً بخش مهمی از خصلت طبیعی که کماکان بدان ملتصق بود را از دست داد.

[۴\_گستردهترین تقسیم کار صنعت بزرگ ]

تمرکز تجارت و مانوفاکتور در سرزمین انگلستان، بدون وقفه در قرن هفدهم تکامل یافت و بتدریج برای این کشور، بازاری بالنسبه جهانی و از این رو نیازی برای محصولات تولید شدهٔ این کشور که دیگر توانایی مقابله با نیروهای مولدهٔ صنعتی تا کنون موجود را نداشت، بوجود آورد. این نیاز، که از نیروهای مولده فراتر می رفت، نیروی محّرکی بود که با وجود آوردن صنعت بزرگ، کار بست نیروهای اساسی برای مقاصد صنعتی، ماشینسیم و گسترده ترین تقسیم کار ـ سوّمین [۵] مرحله مالکیت خصوصی از قرون وسطی به این طرف را فرا خواند. در انگلستان از قبل پیش شرطهای دیگر این فازنوین وجود داشت: آزادی رقابت درون ملّت، تکامل مکانیک نظری، و غیره (در واقع، مکانیک که توسط نیوتون کامل شد، روی هم رفته رایج ترین علم در فرانسه و انگلستان در قرن هجدهم بود). (رقابت آزاد در درون خود ملت همه جا می بایست تو سط انقلاب بدست آورده می شد. \_ انقلاب ۱۹۴۰ و ۱۸۸ در انگلستان،

رقابت بهزودی هر کشوری را مجبور نمود که خواستار حفظ نقش تاریخی خود برای حفظ مانوفاکتورهایش توسّط تحدید قوانین گمرگی شود (حقوق گمرگی قدیمی دیگر در برابر صنعت بزرگ کار آمد نبود) و اندکی پس از آن صنعت بزرگ را تحت حقوق گمرگی حمایتی در آورد. علیرغم این اقدامات حمایتی صنعتی بزرگ، رقابت را جهانشمول نمود. (که همانا تجارت آزاد عملی است؛ حقوق گمرگی حمایتی، فقط

۱. آدام اسمیت، پژوهشی در ماهبت و علل ثروت ملل. (ه. ت)

تسکين دهنده، و اقدامي دفاعي در حيطة بازرگاني آزاد است)، وسايل رايج ارتباطات و بازار جهانی امروزین، تجارت را تابع خود ساخت و کل سرمایه را به سرمایهٔ صنعتی تبدیل نمود، و بدینسان پول در گردش سربع (تکامل نظام مالی) و تمرکز سرمایه را بوجود آورد؛ بوسيلة رقابت جهانشمول، كلية افراد را وادار بهبكار انداختن حداكثر انرژی خود نمود. تا جایی که امکان داشت، ایدنولوژی، مذهب، اخلاقیات و غیره را نابود ساخت، و در جایی که نتوانست این کار را انجام دهد، آنها را به دورغ هایی آشکار تبديل نمود. تا بدانجا تاريخ جهاني را بديد آوردكه هر ملت متّمدن و هر فرد عضو آنها را در برآورد نیازهایش به همهٔ جهان وابسته ساخت، و بدینسان ویژگی طبیعی سابق ملت های جداگانه را نابود نمود. علوم طبیعی را تابع سرمایه ساخت و از تقسیم کار آخرین شباهت خصلت ذأتیاش را ربود. در مجموع تا جایی که بکار مربوط می شد، خصلت ذاتي آن را از ميان برد، وكلية مناسبات طبيعي را در مناسبات بولي مستيحل ساخت.بجای شهرهای خودروییده، شهرهای معاصر بزرگ صنعتی که یک شبه پیدید آمدند را بهوجود آورد. بهرجاکه رخنه کرد، پیشهوری و کلیهٔ مراحل پیشین صنعت را نابود ساخت. غلبهٔ شهر را بر روستاکامل نمود. [شالوده و بنیاد] آن، همانا دستگاه اتوماتيک است. صنعت بزرگ انبوهي از نيروهاي مولده به وجود آورد، که مالکيت خصوصی برای آن همان اندازه پایبند شد [۵۲] که اصناف برای مانوفاکتور و کارگاه های کوچک و روستایی برای پیشهوری در حال رشد. این نیروهای مولده تحت نظام مالکیت خصوصی صرفاً تکامل یکجانبه می یابد، و برای اکثریت به نیروی و پرانگر تبديل مي شود. بعلاوه، بخش عظيمي از اين نيروها، اصولاً هيچگونه کاربردي در حيطهٔ نظام مالکیت خصوصی نمی یابند. بطور کلی، صنعت بزرگ همان مناسبات طبقات جامعه را در همه جا بو جو د آورد، و بدينسان و پژگي هاي خاص مليت هاي گونا گون را از میان برد. و سرانجام، در حالیکه بورژو آزی هر ملتی منافع جداگانهٔ ملی خود را حفظ نمود، صنعت بزرگ طبقهای را بوجود آورد که در نزد کلیهٔ ملت ها، منافع یکسانی دارد و برایش ملبت قبلا نابود شده است؛ طبقه ای که گریبان خود را از کل جهان کهنه رها نموده و در عين حال در مقابل آن قد علم كرده است.

بدیهی است که صنعت بزرگ بهسطح تکامل یکسانی در کلیهٔ نواحی یک کشـور نمیرسد. معهذا، این امر جنبش طـبقاتی پـرولتاریا را نـیز بـه تأخیر نـمیانـدازد، زیـرا پرولتاریای پدید آمده توسط صنعت بزرگ، در رأس این جنبش قرار میگیرد و همهٔ توده ها را با خود همراه می سازد، زیراکارگرانی که از صنعت بزرگ کنار گذارده شده اند، در وضع بمراتب بدتری از کارگران خود صنعت بزرگ قرار گرفته اند. کشورهایی که در آنها صنعت بزرگ رشد یافته است کما بیش بنحو مشابهی برکشورهای غیر صنعتی تأثیر می نهند، بطوریکه این کشورها توسط مرادهٔ جهانی به مبارزه رقابت جویانه جهانشمول کشانده می شوند.

این اشکال مختلف [تولید] درست به همان اندازهٔ اشکال سازمان کار، و در نـتیجهٔ مالکیت متفاوت است. در هر دورهای، و حدت نیروهای مُولَّدهٔ موجود، تا جایی که نیاز ایجاب کند، به وقوع می پیوندد.

[۵- تضاد میان نیروهای مولده و شکل مراوده بمثابهٔ اساس انقلاب اجتماعی ]

تضّاد میان نیروهای مولده و شکل مراوده، همانطور که دیدیم، در تباریخ پیشین بکرات بدون آنکه اساس آن را بخطر اندازد، وقوع می یابد، و بالضروره در هر و هلهای بهانقلاب منجر می شود و در عین حال اشکال تکمیلی متعددی بخودمی گیرد، از قبیل تصادمات جامع الاطراف، معارضات طبقات گوناگون، تناقضات آگاهی، نبرد عقاید، مبارزهٔ سیاسی و هکذا. از دیدگاهی محدود، می توان یکی از این اشکال جنبی را مجزا نمود و آن را بمثابهٔ اساس این دگرگونی ها در نظرگرفت؛ ایس عمل به مراتب از عمل افرادی که دگرگونی ها و تو همات دربارهٔ فعالیت خاصّ خود را بر حَسبَ درجهٔ فر هنگ و مرحلهٔ تکامل تاریخی آغاز کر دهاند، آسان تر است.

به این ترتیب کلیهٔ تصادمات در تاریخ، طبق نظر ما، منشاء خود را در تضّاد میان نیروهای مولّده و شکل [۵۳] مراوده دارا می باشد. ضمناً، برای اینکه این تصادمات در کشوری آغاز شود، این تضّاد بالضروره ایجاب نمی کند که بمنتهی درجه خود در آنجا رسیده باشد. رقابت باکشورهای از لحاظ صنعتی پیشرفته تر، که تو سّط گسترش مراو دات بین اللملی، بوجود آمده، برای ایجاد تضّادی همانند در کشوری که از لحاظ صنعتی کمتر پیشرفته است، کفاف می کند (برای مثال، پرولتاریای نامشهود آلمان بواسطهٔ رقابت صنایع انگلستان وجههٔ بیشتری یافت). [۶ـ رقابت افراد و تشکیل طبقات. تضّاد مـیان افـراد و مـناسبات حـیات آنـان. جماعت صوری افراد در جامعه بورژوآیی و اتحاد واقعیشان تحت نظام کمونیسم. تبعیت مناسبات اجتماعی حیات از قدرت افراد متحد.]

رقابت، افراد را، نه تنها بورژو آ، بلکه به مراتب بیشتر، کارگران را بعوض آنکه، متّحد سازد، از هم جدا میکند. بدین طریق مدت زمانی طول میکشد تا این افراد بتوانند مُتحد شوند. سوای این واقعیت که بخاطر منظور این یگانگی \_ هر آینه این یگانگی صرفاً محلی نباشد \_ وسایل ضروری، شهرهای بزرگ صنعتی و ارتباطات ارزان و سریع، نخست می بایست توسط صنعت بزرگ بوجود آید. بدینطریق هر قدرت متشکلی که در برابر این افراد مجزا که در شرایطی زندگی میکنند که روزانه این انزوا را باز می آفریند، قرار گیرد؛ تنها پس از مبارزات طولانی می تواند مغلوب شود. خلاف آن را خواستار شدن در حکم خواستار شدن آن است که در این دورهٔ معین تاریخ، رقابت نمی بایست و جود داشته باشد، یا اینکه افراد می بایست از وای خود که نظارتی بر آن ندارند را از ذهنشان بزدایند.

بنای کاشانه و مسکن. در نزد وحشیان، هر خانوادهای بعنوان امری بدیهی، غاریا آلونک مخصوص خود را دارا است، نظیر چادر مجزای خانوادگی صحرانشینان. این اقتصاد خانگی مجزا، فقط توسّط تکامل بعدی مالکیت خصوصی، بیشتر ضروری می گردد. برای مردمان فلاحت پیشه، اقتصاد خانگی جماعتی همانقدر ناممکن است که کشتکاری جماعتی زمین. کامیابی بزرگ هماناساختمان شهر هابود. معهذا، در تمام از منه پیشین، رفع و ارتفاع<sup>(۱)</sup> [Aufhebung] اقتصاد فردی، که از رفع و ارتفاع مالکیت خصوصی جدایی ناپذیر است، به این دلیل ساده ناممکن بود که مناسبات اقتصادی لازم وجود نداشت. استقرار اقتصاد خانگی جمعی تکامل ماشینیسم، بهره برداری از نیروهای طبیعی و نیروهای مولده بسیار دیگری را ایجاب میکند \_ به عنوان مثال، ذخایر آبی، [47] روشسنایی نساشی از گاز، حرارت ناشی از بخار، و غیره، ارفیاع و ارتفاع و ارتفاع و ارتفاع و ارتفاع و ارتفاع مالکیت

۱. Aufhebung اصطلاحی که توسّط هگل برای نشاندادن نفی شکل کهنه، در حالیکه مضمون مثبت خود را در شکل جدید که جانشین آن می شود، حفظ میکند، بکار برده شده. تا حدی به مفهوم این سخن سعدی: «... چون ارتفاع رسد وفاکرده شود و شکر گفته. (م)

٩.

[Aufhebung] شهر و روستا. بدون این شرایط، اقتصادی جمعی نمی توانست مطقاً نیروی مولدهٔ جدیدی ایجادکند؛ فاقد اساسی مادّی می بود و بر شالوده ای صرفاً نظری قرار می داشت، بدیگر سخن، همانا تو همی صرف می بود و به چیز دیگری جز اقتصاد راهبانه تأویل نمی شد. . آنچه امکان داشت را می شد در شهرها که بوسیلهٔ تمرکز پا به عرصهٔ و جود نهاد و در ساختمان های همگانی که برای مقاصد معین متعدّدی احداث شد، (زندانها، پادگانها و غیره) مشاهده نمود. اینکه رفع و ارتفاع اقتصاد فردی از رفع و ارتفاع خانواده جدایی ناپذیر است، همانا امری بدیهی است.

(اظهاری که بکرات بفکر سانچوی قدیّس خطور میکند، حاکی از اینکه هر کس هر چه هست بواسطهٔ دولت<sup>(۱)</sup> است. اساساً با این اظهار یکسان است که بورژو آ فقط نوعی از انواع بورژو آزی است؛ اظهاری که دلالت برآن دارد که طبقهٔ بورژو آ، قبل از افرادی که آن را تشکیل دادهاند، وجود داشته است.<sup>(۲)</sup>)

در قرون وسطی، شارمندان هر شهری مجبور بودند علیه اشراقیت زمیندار برای دفاع از خود متّحد شوند. گسترش تجارت و برقراری ارتباطات، شهرهای جداگانه را به ایجاد تماسّ با سایر شهرها که از منافع یکسانی در مبارزه با دشمن مشترکی دفاع می کردند، کشاند. از میان چندین همباهای محلی شارمندان در شهرهای مختلف، فقط بتدریج طبقه متوسّط بوجود آمد. شرایط زندگی شارمندان بالانفراد، بواسطهٔ تضّادشان با مناسبات موجود و شیوهٔ کار تعیین شده توسّط آنان، به شرایطی تبدیل شد که برای همگی ایشان مشترک و مستقل از هر فرد بود. شارمندان، این مناسبات را تا حدی که خود را از تورد فنودالی برهانند بوجود آورند، و بنوبهٔ خود توسّط این مناسبات را تا حدی که خود را از آنجا که بوسیلهٔ تضّاد آشتی ناپذیر خود با نظام فنودالی پیش یافته، مُعین شدند. با دایر شدن ارتباطات میان شهرهای مجزا، این مناسبات مشترک به مناسبات طبقاتی تکامل شدن ارتباطات میان شهرهای مجزا، این مناسبات مشترک به مناسبات طبقاتی تکامل یافت. همان مناسبات، تضّاد و منافع یکسان ، بطور اعم می بایست در همه جا حقوق گمرگی مشابه ای را موجب می گردید. خود بورژو آزی فقط بتدریج همراه با این مناسبات تکامل می بابد و بر حَسَب تقسیم کار به بخش های مختلفی منشعب می شود و

۱. ماکس اشتیرنر، یگانه و صفات آن.
 ۲. [یادداشت حاشیهای از مارکس :] در نزد فلاسفه از لیّت طبقه (م.ت)

سرانجام کلیهٔ طبقات توانگر پیش یافته را جذب می نماید<sup>(۱)</sup> (در حالیکه اکثریت جماعتِ فاقد مالکیت پیشین و قسمتی از طبقات متمکن را به طبقه ای جدید [یعنی] پرولتاریا ارتقاء داد) تا حدّی که کلیهٔ مالکیت های پیش یافته به سرمایهٔ صنعتی و تجاری تبدیل شد.

افراد جداگانه تا جایی تشکیل طبقهای را میدهند که مبارزهٔ مشترکی را علیه طبقهٔ دیگر ادامه دهند؛ از جهات دیگر آنان بمثابهٔ رقیب در مناسبات خصمانهای با یکدیگر قرار گرفتهند. از طرف دیگر، طبقه بنوبهٔ خود در برابر افراد، هستی مستقلی بخود میگیرد، بطوریکه افراد، مناسبات زندگانی خود را از قبل تعیین شده، می یابند ودارای جایگاه و بدین طریق تکامل خاص خویشند که توسط طبقه شان بدانان اختصاص یافته، [و] به این ترتیب مشمول آن میگردند.

این پدیده همان تبعیت افراد جداگانه از تقسیم کار است که تنها می تواند با برانداختن مالکیت خصوصی و خودکار ارفاع و ارتفاع شود. قبلاً بکرات نشان دادیم که این شمول افراد در لوای طبقه، سُلطه پذیری انواع تصورات و غیره را با خود به همراه می آورد.

هر آینه این تحول افراد، که در حیطهٔ مناسبات مشترک هستی زمره ها و طبقات آغاز می شود. تاریخاً از پی یکدیگر آید و بدینو سیله بر داشت هایی کلی بدانها تحمیل شود ـ هر آینه این تحول از نظر گاهی فلسفی مورد بررسی قرار گیرد، طبعاً تصور اینکه، انواع یا انسان در این افراد بو جود آمده، یا اینکه انسان را بو جود آورده بس آسان است و با این تصور می توان تاریخ را سخت گوشمالی داد و آنگاه تصور کرد این زمره ها و طبقات مختلف، اصطلاحات خاص بیان کلی، انواع تحتانی یا مراحل تکاملی انسانند.

این شمول افراد در لوای طبقات معین نمی تواند تا زمانی که طبقهای نشو و نما نیافته و دیگر از منافع طبقهٔ خاصّی در مقابل طبقه فرمانروایی دفاع نمیکند، از میان برود.

دگرگونی، از طریق تقسیم کار نیروهای شخصی (مناسبات) بهقدرتهای مادّی را نمی توان بوسیلهٔ طرد ایدهٔ کلی آن از ذهن زدود، بلکه تنها می تواند توسّط افرادی از میان برود که از نو، این نیروهای مادی را مطیع خود می سازند و تقسیم کار را از میان بر

۱. [یادداشت حاشیهای از مارکس :] مقدم بر هرچیز، شعبات کار که مستقیماً متعلق بهدولت است را جذب میکند و آنگاه ± [کم و بیش] حرفههای مسلکی را. میدارند. این همانا بدون وجود جامعه ناممکن است. هر فردی [۵٦] فقط در محدودهٔ جامعه و اجد وسایل پرورش استعدادهای خویش از همه جهات است؛ بدینسان آزادی شخصی تنها در درون جامعه ممکن است.

در جایگزینی های پیشین برای جامعه، دولت و غیره؛ آزادی شخصی فقط برای افرادی که تحت مناسبات طبقهٔ فرمانروا متشکل می شدند، و فقط تا جایی که افراد این طبقه بودند، وجود داشت. جامعهٔ غیرواقعی که افراد تاکنون از آن ترکیب یافتهاند، در ارتباط با آنان همواره هستی مستقلی گرفته است، و از آنجائیکه این در آمیختگی و ترکیب یک طبقه در برابر طبقهٔ دیگر بود، ایضاً برای طبقهٔ ستمکش نه تـنها جـامعهای کاملاً غیر واقعی بشمار می فت، بلکه پابند جدیدی نیز بود. در جامعهٔ واقعی، افراد آزادی خود را در و از طریق گرد هم آیی شان بدست می آورند.

افراد همواره از خود آغاز کردهاند، اما طبعاً از خود در محدودهٔ شرایط و مناسبات تاریخی معین، و نه از فرد «صرف» بمفهوم ایدئولوگها.

معهذا در پویهٔ تکامل تاریخی، و همانا از طریق این واقعیت که در محدودهٔ تقسیم کار، مناسبات اجتماعی بطور اجتناب ناپذیری هستی مستقلی بخود میگیرد، در آنجا در زندگی هر فرد تا جایی که شخصی است و تا جایی که توسّط شاخهای از کار و شرایط مربوط بدان تعیین میشود، شقاقی ظاهر میشود. (منظور ما این نیست که از اینجا، فی المثل این امر مستفاد شود که ربع خوار، سرمایه دار و امثالهم، اشخاص بشمار نمی روند، بلکه شخصیت آنان توسّط مناسبات طبقاتی کاملاً معینی، مقید و معین میشود، و شقاق تنها در ضدّیتشان با طبقهٔ دیگری نمود میکند و، برای خودشان، تنها هنگامیکه ورشکسته میشوند). در زمرهٔ (و حتی بیشتر در قبیله) این واقعیت هنوز مستور است : فی المثل یک نجیبزاده همواره یک نجیبزاده و یک شخص عادی، شخصی عادی باقی می ماند، خصوصیتی لاینفک از فردیت قطع نظر از مناسبات دیگر او.

تفاوت میان فرد انفرادی وفرد طبقه، ماهیت تصادفی شرایط زندگانی فرد، تـنها بـا پیدایش طبقه ظاهر میشودکه مطقاً ثمرهٔ بورژو آزی است. این خصلتِ تصادفی بخودی خود تنها بوسیلهٔ رقابت و مبارزهٔ افراد فیمابین خود بوجود می آید و تکامل مـییابد. [۵۷] بهاین ترتیب در حیطهٔ تخیل، در تحت سیادت بورژو آزی، افراد آزادتر از سابق بنظر می رسند، زیرا شرایط زندگی آنان، اتفاقی نمود میکند؛ اما در واقعیت امر مسلماً کمتر آزادترند، زیرا تا حد بمراتب بیشتری توسّط نیروهای مادی کنترل می شوند. تفاوت با زمره بالاخص از آنتاگونیسم میان بورژو آزی و پرولتاریا ناشی می شود. هنگامیکه زمرهٔ شارمندان شهری، بنگاهها و غیره، در تضّاد با اشرافیت زمین دار بوجود آمد، شرایط هستی آنان \_ مالکیت منقول و کار پیشه وری که از سابق بطور نهان قبل از جدایی شان از نهادهای فئودالی وجود داشت ـ بمثابه چیزی مثبت، که علیه مالکیت فئو دالی تحمیل می شد، ظاهر گشت، و از این رو، نخست به شیوهٔ خاص خویش، شکلی فئو دالی بخود گرفت.

طبعاً سرف های فراری، بردگی گذشته خود را بمثابهٔ چیزی بیگانه با شخصیت خود تلقی میکردند. اما آنان در اینجا آنچه را انجام دادند که هر طبقه ای که خود را از قید و بند می رهاند، انجام می دهد؛ ایشان خود را نه بمثابهٔ طبقهٔ که بمثابهٔ فرد آزاد ساختند. بعلاوه، آنان گریبان خود را از نظام ملکی رها نکردند، بلکه فقط زمرهٔ جدیدی تشکیل دادند، شیوهٔ سابق کار خود را حتی در موقعیت جدید خود حفظ نمودند، و آن را با رهایی از قید و بندهای قبلی، که دیگر با تحولی که از قبل بدست آمده بود، منطبق نبود، تکامل بخشیدند.

بالعکس برای پرولتارها، شرایط زندگیشان و کار به چیزی بیگانه تبدیل شده است، چیزی که آنان بمثابهٔ افرادی جداگانه، کنترلی بر آن ندارند و هیچ سازمان **اجتماعی** نمی تواند چنین کنترلی به آنان بدهد. تضّاد میان فردیت هر پرولتاریای جداگانه و کار، شرایط زندگی که بدو تحمیل شده، برایش آشکار میگردد، زیرا او از جوانی به این طرف فدا شده است، و در محدودهٔ خاص خود، هیچگونه اقبالی برای رسیدن به شرایطی که او را در طبقهٔ دیگری قرار دهد، ندارد.

[۵۸] NB به این نکته توجه کنید. نباید فراموش کردکه نیاز خاص سرف برای زندگی و عدم امکان اقتصاد کلان که متضّمن توزیع سهمیه<sup>(۱)</sup> در میان سرفها است، بسیار زود خدمات سرفها به ارباب سابق شان را به پر داخت متوسّط جنّسی و خدمات کاری تـقلیل داد. این امر ممکن ساخت تا سرف مالکیت منقول را متراکم نماید و بدین طریق فرار

این کلمه در دستنوشته به انگلیسی قید شده است. (ه. ت)

(the distribution of allotment)

خود را از نزد ارباب آسان سازد \_ همانا با و دورنمایی داد تا راه خود را بمثابهٔ یک شهرنشین بیابد، ایـن وضع گروهبندی در میان سرفها را بـوجود آورد، بـطوریکه سرفهای فراری پیشتر نیمه \_ شارمند شدند بهمین ترتیب بدیهی است، سرفهایی که در پیشهای خبره بودند، بهترین اقبال را برای بدست آوردن مالکیت منقول دارا شدند.

به این تر تیب، در همانحال سرف های فراری فقط مایل بودند برای رشد و تکامل دارای بیشترین فرصت باشند و این شرایط هستی از پیش موجود را تصریح نمایند، و بدین وجه، در پایان فقط به کار آزاد، به پرولتارها، رسیدند، هر آینه آنان خواهان تحمیل خود بمثابهٔ افراد بودند، می بایست مناسبات حاکم کنونی (که علاوه بر این، مناسبات کلیهٔ جامعه ها تاکنون بوده است)، یعنی کار، را براندازند. بدینسان خود را مستقیماً در مقابل شکلی می یابند که در آن، تاکنون، افرادی که جامعه از آنان تشکیل شده، بخود مظهری جمعی، یعنی، دولت را می دهند؛ از این رو برای اینکه خود را بمثابهٔ افراد نحمیل نمایند، می بایست دولت را سرنگون سازند.

از تمامی آنچه تاکنون گفته ایم نتیجه می شود که<sup>(۱)</sup> مناسبات همبایی که افراد یک طبقه در آن وارد می شوند و بو سیلهٔ منافع مشترکشان در برابر شخص ثالثی تعیین می شد، همواره جامعه ای بود که این افراد تنها بمثابهٔ افرادی عادی تا جایی که در محدودهٔ مناسبات هستی طبقهٔ خود زندگی می کردند، بدان متعلق بوده اند؛ مناسباتی که در آن نه بمثابهٔ افراد، بل بمثابهٔ اعضاء یک طبقه شرکت می نمودند. از جانب دیگر این رابطه در مورد جامعهٔ پر ولتاریای انقلابی، که شرایط هستی خود و کل اعضاء جامعه را تحت نظارت می گیرد، درست بالعکس است؛ [۵۹] و به همان اندازه ای که افراد در آن شرکت می جویند، فردی است. زیرا همانا گردهم آیی افراد است (طبعاً با فرض مرحلهٔ پیشرفتهٔ فرار می دهد - شرایطی که قبلاً به تصادف و اگذار می شد و در برابر افراد بسب جدایی شان بمثابهٔ افراد و بسب گردهم آیی گریز ناپذیر شان که تو سط تقسیم کار معین می شد، هستی مستقلی می یافت، و در نتیجه جدایی شان برای آنان به قید و بندی تبدیل می گردید. تا

۱. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است: ] افرادی که خود را در هر دورهٔ تاریخی آزاد میسازند، صرفاً شرایط هستی که از قبل وجود داشت و آن را در قید حیات می یافتند را بیشتر تکامل می دادند. کنون گردهم آیی (مطقاًنه گردهم آیی دلبخواهانه آنگونه که فی المئل در قرارداد اجتماعی<sup>(۱)</sup> شرح داده شده، بلکه گردهم آیی ضروری) بطور ساده توافقی دربارهٔ این مناسبات بود که در محدودهٔ آن، افراد برای لذت بردن از بازیهای سرنوشت، آزاد بودند. (منباب نمونه مقایسه شود با، تشکیل دولت آمریکای شمالی و جمهوریهای آمریکای جنوبی) این آزادی نسبت به تمتع بی دردسر، در محدوده مناسبات معین شانس و اتفاق ، تا بحال آزادی شخصی نامیده شده است...این مناسبات هستی، بالطبع، فقط نیروهای مولده و اشکال مراوده در هر زمان خاصی می باشد.

تفاوت کمونیسم با کلیه جنبش های گذشته در این است که اساس مناسبات پیشین تولید و مراوده را واژگون می سازد، و برای نخستین بار با کلیه مقدمات طبیعتا نضج یافته، بطور آگاهانه بمثابه آفرینش های انسانهای موجود کنونی برخورد می کند، از خصلت طبیعی آنها پرده بر می گیرد و تحت قدرت افراد متحد در میآورد. از اینرو، سازمان آن، یعنی، تولید مادی شرایط این و حدت، اساسا اقتصادی است؛ واقعیتی که کمونیسم میآفریند، همانا پایه واقعی ناممکن ساختن هر آنچیزی است که می بایست مستقلانه از افراد و جود داشته باشد، تا آنجاکه این واقعیت چیزی جز حاصل مراوده تاکنون خود چیزی غیر ارگانیک برخورد می کنند، بدون اینکه دچار این توهم گردند که گویا این نقشه یا سرنوشت نسلهای تاکنونی بوده که مصالح تحویل آنان دهد، و بدون اینکه معتقد باشند که این شرایط برای افراد سازنده آن نیز غیر ارگانیک بوده است.

[۷\_ تضاد میان افراد و شرایط زندگی آنان بمثابه تضاد میان نیروهای مولده و شکل مراوده. تکامل نیروهای مولده و تغییر شکلهای مراوده]

[۲۰] تمایز میان فرد بمثابهیک شخص و آنچه نسبت بدو بیگانه است تفاوتی مفهومی نیست، بلکه واقعیتی است تاریخی. این وجه تمایز در ازمنه مختلف دارای اهمیتهای گوناگونی است-فی المثل، زمره بمثابه چیزی خارجی نسبت بهفرد در قرن هجدهم، و هم چنین کمابیش نسبت بهخانواده. این همانا تمایزی نیست که می بایست

۱. ژان ژاک رو سو، دربارهٔ قرارداد اجتماعی ـ (ه. ث)

برای هر سدهای قابل شد، بلکه تمایزی است که خود هر عصر در میان عناصر مختلف بوسیله تصادمات مادی در زندگی، مجبور است قابل شود. آنچه برای عصر بعدی، بر خلاف گذشته تصادفی می نماید و این درباره ویژگی هایی که از عصر گذشته بارث رسید نیز صدق میکند. شکل مراودهای است که با مرحله معینی يعني از تكامل نيروهاي مولده وفق مي دهد. رابطه نيروهاي مولده با شكل مراوده، همانا رابطه شکل مراوده با اشتغال یا فعالیت افراد است. (طبعا شکل اساسی این فعالیت مادی است همه فعالیتهای \_ فکری، سیاسی و مذهبی و غیره بدان و ابسته است.) بالطبع اشکال مختلف زندگی مادی، در هر حالتی وابسته بهنیازهای از پیش تکامل یافته است، و هم توليد و هم برآوردن اين نيازها، روندي است تاريخي که در نزد هيچ گوسفنديا سگي یافت نمی شود (احتجاج اصلی متمردانه اشتیر نر<sup>(۱)</sup> علیه انسان adversus hominem)، اگر چه البته گوسفندان و سگان در هیئت کنونی شان، و برغم خودشان، محصول رونـدی تاريخي اند. شرايطي كه تحت آن افراد، تا زمانيكه اين تضاد بمنصه ظهور نيرسيده، بـا يكديگر وارد مراوده مي شوند، شرايطي است متعلق به فرديت آنان، نه چيزي خارجي نسبت بدانان؛ شرایطی که تحت آن این افراد معین، تحت مناسبات معینی می توانیند زندگی مادی شان و هر آنچه بدان مربوط است را ایجاد کنند، لذا شرایط خودکوشی آنان است و بوسیله این خود کوشی بوجود می آید.<sup>(۲)</sup> پس شرایط معینی که تحت آن توليد مي كنند، [٦١] تا هنگاميكه تضاد هنوز بمنصة ظهور نرسيده، با واقعيت ماهيت مشروط آنان، هستی یک طرفهشان، یکجانبگری که تنها هنگامیکه تضاد وارد صحنه می گردد و به این ترتیب صرفا برای آیندگان وجود دارد، مطابقت می کند. آنگاه این شرایط بمثابهٔ قیدو بندی تصادفی ظاهر می شود، و آگاهی از اینکه همانا قید و بند است نيز بحساب عصر ييشين گذاشته مي شود. این شرایط متفاوت که نخست بمثابهٔ شرایط خود-کوشی و سپس بمثابه قیدهایی بر آن،

ظاهر میشود، در سراسر تکامل تاریخی رشته منسجم اشکال مراوده را تشکیل میدهد، انسجامی که عبارت است از: شکل گذشتهٔ مراوده که بهقید و بندی تبدیل گشته و بوسیلهٔ

- مقایسه کنید باماکس اشتیرنر، مصنفات اشتیرنر، ۵ ۵.
- ۲. [یادداشت حاشیه ای از مارکس:] تولید خود شکل مراوده

مراودهٔ جدیدی که منطبق با نیروهای مولده تکامل یافته تر، و بدینطریق، منطبق با شیوه پیشرفته تر خود-کوشی افراد است، جایگزین میگردد-شکلی که بنوبه خود به قید و بندی تبدیل می شود و آنگاه بوسیله شکل دیگری جایگزین می گردد. از آنجائیکه این شرایط در هر مرحله با تکامل همزمان نیروهای مولده مطابقت میکند، تاریخ آنها ایضاً تاریخ نیروهای مولدهٔ متحول است که توسّط هر نسل جدید بعهده گرفته شده و از اینرو نیروهای مولدهٔ خود افراد [می باشد].

از آنجائیکه این تکامل بطور خود بخودی صورت میگیرد، یعنی، تابع نقشه کلی آزادانه افراد متحد نیست، از محلهای منفاوتی، قبایل، ملل، شعبات کار و هکذا آغاز می شود، که هر کدام بدواً مستقلانه از دیگری تکامل می یابد و فقط بتدریج با سایرین وارد ارتباط میگردد. بعلاوه، این تکامل فقط بسیار کند پیش می رود؛ مراحل و منافع متعدد هیچگاه کاملا رفع نمی شود، بلکه فقط تحت منافع ظفر مندانه در می آید و خود را برای قرنها در کنار منافع ظفر مندانه می کشاند. از اینجا نتیجه می شود که حتی در درون یک ملت، افراد، حتی سوای وضع مالیشان، دارای رشد و تکامل کاملا متفاوتی اند، و اینکه منافعی پیشین یعنی شکل ویژه مراوده ای که قبلا توسط شکل مراوده دیگری که متعلق به منافعی پیشین یعنی شکل ویژه مراوده ای که قبلا توسط شکل مراوده دیگری که تملک قدرت سنتی در همائی فربنده (دولت،قانون) که هستی مستقلی از افراد کسب کرده است، باقی می ماند؛ قدرتی که در مرحله نهائی فقط بوسیله یک انقلاب می تواند در هم کوبیده شود. از اینجا هم چنین روشن می شود که چرا، در رابطه با تک تک نکاتی [۲۲] که جمع بندی کلی تری را مجاز می دارد، آگاهی می تواند گاهی جلوتر از روابط آمپیریک دوران خود پیش رود، بطوری که در مبارزه عصر بعدی می توان به نظریه پردازان قبلی همچون مرجع استاد نمود.

از جانب دیگر، در سرزمین هایی نظیر آمریکای شمالی که ابتداء بساکن در عصر تاریخی تکامل یافتهتری آغاز می شود، تک امل، شتاب آگین پیش می رود. چنین کشور هایی، مقدمات طبیعی دیگری جز افرادی که در آنجا سکنی می گزینند، و مجبور به این کار می شوند، ندارد؛ چراکه اشکال مراو ده سرزمینهای سابق یا مقتضیات آنان وفق نمی داد. به این ترتیب سرزمینهای جدید، با پیشرفته ترین افراد سرزمینهای سابق، و از اینرو با پیشرفته ترین شکل مراو ده متناسب با این افراد آغاز می کنند. حتی پیش از آنکه این شکل مراوده بنواند خود را در سرزمینهای سابق مستقر سازد. این در مورد کلیه مستعمرات، تا آنجاکه پایگاهها نظامی یا بازرگانی نباشد، صادق است. کار تاژ، مستعمرات یونان، و ایسلند در قرن یازدهم و دوازدهم، در ایس موردنمونههایی را بدست میدهد. مناسبات حطانندی از فتح ناشی می شود، هنگامیکه شکل مراودهای که برخاک دیگری تکامل یافته است، به سرز مین مفتوحه آورده می شود: در حالیکه این شکل مراوده در موطن خود با منافع و مناسبات دوران پیشین دست بگریبان بوده است. در اینجا شکل مراوده می تواند و می بایست کاملا و بدون مانعی مستقر شود، ولو بخاطر تامین قدرت دائمی فاتحان، (انگلستان و ناپل بعد از غلبهٔ نور مانها<sup>۲۸</sup>، هنگامیکه کامل ترین شکل نهاد فئودالی را پذیرفتند.)

|۸\_ نقش زور (غضب) در تاریخ |

چنین می نماید، کل این برداشت از تاریخ با واقعیت غصب در تضاد باشد. تاکنون زور، جنگ، چپاول، جنایت و غارت و الخ، بمثابه نیروی محرکه تاریخ پذیرفته شده است. در اینجا می بایست خود را به نکات عمده محدود کنیم، و بدینسان فقط بارزترین مثال ها را در نظر گیریم - نابودی تمدن کهن بدست اقوام و حشی و شکل گیری حاصله از ساز مان کاملا جدید جامعه. (رم و بربرها، فئو دالیسم و اقوام گل؛ امپراطوری بیزانس و ترکها.)

[٦٣] جنگ در نزد اقوام وحشی فاتح همانطور که فوقا نشان داده شد<sup>(۱)</sup> کماکان شکل عادی مراوده بود و همانطور که جمعیت رو بافزایش نبهاد بامنتهای حدت وحرارت بهمراه شکل کهنه تاریخی مورد استفاده قرارگرفت، زیرا یگانه شیوه ممکن رشد نایافتهٔ تولید، نیاز برای وسایل تولید جدید را موجب میشود، در ایتالیا، بالعکس. تمرکز زمیندرای (که نه تنها بوسیله خریداری و دین، بلکه ایضاً بوسیله ارث بوجود آمد. در ثانی با افزایش بی بندوباری در زندگی و ندرت از دواج، خانواده های قدیمی بندریج

۱. شاید اشارهای است به یکی از صفحات مفقود شده دستنوشته. ایده مشابهای در نسخه پاکمنویس بیان شده است. از میان رفتند و مالکیت آنها بدست عده معدودی افتاد) و تبدیل آن به مرتع و چراگاه (که نه تنها توسط عوامل عادی اقتصادی که امروزه نیز کماکان فعال اند، بوجود آمد، بلکه بسبب ورود غله غارتی و بصورت خراج و فقدان ناشی از تقاضا برای غله ایتالیایی) تقریبا موجب نابودی کامل سکنه آزاد شده گشت؛ بردگان که علی الدوام توسط بردگان جدیدی می بایست جایگزین می شدند، پی در پی از میان می رفتند. بردگی اساس و شالوده کل روند تولید باقی ماند. پلبها، که در میان آزادگان و بردگان قرار داشتند، هیچگاه موفق نشدند چیزی بیشتر جز جماعت پرولترها شوند. رم در واقع هیچگاه بیش از یک شهر نشد. رابطه آن با ایالات، در واقع رابطهای سیاسی بود و از اینرو بآسانی می توانست توسط وقایع سیاسی گسسته شود.

هیچ چیز مبندل تر از این تصور نیست که درتاریخ مساله تا کنون <mark>بر سرگرفتن</mark> بوده است. بربرها امپراطوی رم را میگیرند، و با این واقعیت، گذار از جهان کهن به نظام فئو داليسم توضيح داده مي شود. ولي در اين گرفتن، تو سط بربرها، مساله بر سر اين نيست که ملتی که تسخیر شده، آنگونه که د رنزد مردمان امروزین است، دارای نیروهای مولده صنعتی تکامل یابنده میباشد، یا اینکه نیروهای مولده آن صرفا بر تمرکز و همبایی استوار است. بعلاوه، گرفتن توسط شیء گرفته شده معین می شود، ثروت بانکداری که بصورت اوراق بهادار است، به هیچ وجه نمی تواند گرفته شود، مگر اینکه اخـذ کـننده خود را تابع مناسبات توليد و مراوده سرزمين مورد نظر سازد. هم چنين است، كـل سرمایه صنعتی یک کشور صنعی امروزین، و سرانجام، در همه جاسریعا به گرفتن پایان داده می شود، و هنگامیکه چیز بیشتری برای گرفتن نباشد، باید به تولید آغاز کرد. از این ضرورت توليد، كه بزودي خود را تحميل ميكند، اين نتيجه بدست مي آيد (٦۴ كه شکل همبایی متخده توسط فاتحان اسکان یافنه می بایست با مرحله تکامل نیروی مولده پیشیافته مطابقت داشته باشد؛ یا چنانچه وضع از ابتدا چنین نیست، می بایست بر حسب نيروهاي مولده تغيير يابد. در اينجااين واقعيت نيز توضيح داده مي شود كه در زمان بعد از کوچ اقرام، در همه جا مشاهده شده است که بنده همانا سرور بود؛ و فاتحان بزودی از شكست خو درگان ، زبان، فرهنگ و سنن را اقتباس كردند.

نظام فتودالي به هيچ وجه بالكل از آلمان وارد نشد، بلكه منشاء خود را، تا جايي كه

مربوط به فاتحان می شد، در سازمان نظامی ارتش، در جریان کشور گشایی واقعی دارا بود، و این سازمان نظامی فقط بعد از فتح از طریق بر آمد نیر وهای مولده موجود سرزمین های مفتوحه، به نظام فئو دالی واقعی تحول یافت. اینکه این شکل تما چمه حد توسط نیر و های مولده معین گشت بوسیله کو ششهای نافر جام ماخوذ از مرده ریگ رم باستان برای استقرار سایر اشکال، آشکار می شود (شارلمانی، والخ.) دنباله دارد. –

[ ۹ـ تضاد میان نیروهای مولده و شکل مراوده تحت مـناسبات صـنعت بـزرگ و رقابت آزاد. تضاد میان کار و سرمایه]

در صنعت بزرگ و رقبابت، کمل منجموعه شرایط هستی، محدودیتها و غرض ورزی های افراد در این دو ساده ترین شکل در یکدیگر ادغام شده اند: مالکیت خصوصی و کار. پول همراه با هر شکل مراوده و خود مراوده برای افراد چیزی تصادفی از آب در می آید. بنابراین پول نشانگر آن است که کل مراوده تاکنون فقط مراوده افراد در لوای مناسبات خاص ونه افراد بمثابه افراد بوده است.

این مناسبات بدو چیز تقلیل می یابد: کار انباشته یا مالکیت خصوصی، و کار واقعی. هر آینه یکی از آندو متوفف شود، آنگاه مراوده نیز دچار وقفه می گردد. حتی اقتصاد دانان معاصری نظیر سیسموندی و شربولیه، **تجمع افراد را درمقابل تجمع سرمایه قر**ار می دهند.<sup>(1)</sup> از سوی دیگر خود افراد کاملا تابع تقسیم کار بوده و از اینرو در وابستگی کامل با یکدیگر قرار می گیرند. مالکیت خصوصی تا جایی که در درون کار مقابل کار قرار می گیرد، از ضرورت انباشت بر می خیزد و در آغاز هنوز بیشتر تکامل همبایی دارد، اما در تکامل بعدی خود بیش از پیش به شکل مراوده امروزین مالکیت حصوصی نزدیک می شود. تقسیم کار از آغاز، تقسیم مناسبات کار، افزارها و مصالح و از اینرو پراکندگی میان سرمایه و کار و اشکال مختلف خود مالکیت را ایجاب می کند. هر اندازه تقسیم کار بیشتر تکامل یابد [۲۵] و هر چه انباشت بیشتر رشد کند، بهمان میزان نیز این

۱. اَنتوان-اليزه شربوليه، ثروتمند يا مستحق. ه. ت.

پراکندگی بیشتر گسترش می یابد.کار خود تنها می تواندتحت فرض این پراکندگی وجود داشته باشد.

(انرژی شخصی افراد ملل مختلف - آلمانها و آمریکایی ها - انرژی حتی بمثابه پی آمد از دواج - و از اینجا اختلال دماغی آلمانها؛ در فرانسه، انگلستان، وغیره؛ خلقهای بیگانهای که به سرزمین از قبل متکامل کوچ نمو دهاند، در آمریکا به سرزمینی کاملا جدید؛ در آلمان سکنه بوهی بدون دغدغه خاطر در همانجایی که بودند، باقی ماندند.)

به این ترتیب در اینجا دو واقعیت آشکار می شود.<sup>(۱)</sup> نخست اینکه: نیروهای مولده بسان جهانی برای خود، کاملا مستقل و جدا از افراد، و در کنار آنان ظاهر می شوند؛ علت این امر آنست که افراد که نیرویشان این نیروهای مولده است، پراکنده و در تضاد با یکدیگرند، در حالیکه این نیروها از سوی دیگر ـ یگانه نیرویهای واقعی در مراوده و در پیوند با این افرادند. بدین وجه، از جهت واحدی دارای مجموعهای از نیروهای مولده ایم که تا اندازه ای شکل مادی گرفته اند و برای خود افراد، دیگر نه نیروی آنان، بلکه نیروی مالکیت خصوصی است، و از اینزو تنها تا جایی که مالکان مالکیت خصوصی اند، نیروی آنان است.در هیچیک از ادوار پیشین، نیروهای مولده دارای شکلی این چنین بی تفاوت برای مراوده افراد بمثابه افراد تبوده اند، زیرا مراوده آنان هنوز خود مراوده ای محدود بود. از سوی دیگر، این نیروهای مولده، در برابر اکثریت افراد قرار می گیرد، افرادی که این نیروها از آنان گسیخته و بدینسان از تمام محتوای حباتی واقعی محروم شده اند، به افرادی انتزاعی تبدیل می شوند که بنوعی توسط خود این واقعیت در موقعیتی قرار می گیرند که با یکدیگر بمثابه افراد وارد پیوند می گردند.

تنها ارنباطی که هنوز آنان را بانیروهای مولده و با هستی خـاص خـودشان پـیوند میدهد، یعنی کار، نمامی نمود خود ـکوشی را از دست داده و تنها بوسیله بازداشتن آنان [17]از رشد، زنده شان نگه میدارد. در حالبکه در ازمنه گذشته، خودـکوشی و تولید حیات مادی از یکدیگر جدا بوده وبهاشخاص مختلف واگذار میگشت و بخاطر

. [یادداشت حاشیهای ازانگلس: ] سیسموندی.

1.1

تنگ نظری خود اشخاص، تولید حیات مادی، شیوه فرعی خود کوشی در نظر گرفته میشد، اکنون آنها بحدی از یکدیگر جدا شدهاند که حیات مادی بمثابهٔ هدف و آنچه این حیات مادی را تولید میکند، [یعنی]کار (که اکنون یگانه شکل ممکن، اما همانطور که می بینیم، شکل منفی خود کوشی است)، بمثابه وسایل ظاهر می شود.

[۱۰- ضرورت. پیش شرط و پی آمد برانداختن مالکیت خصوصی]

بدینسان اکنون بجایی رسیده ایم که افراد می بایست تمامی نیروهای مولده موجود را در اختیار گیرند، نه تنها به این خاطر که به خود کوشی شان دست یا بند، بلکه صرفا به این خاطر که اصولا از مرجودیت خود دفاع نمایند. این تملک نخست توسط شیی که باید گرفته شود، نیروهای مولده، که به مجموعه ای تکامل یافته و تنها در حیطه مراوده جهانی وجود دارد، تعیین می شود. بنابراین حتی از این جنبه به تنهایی، این در اختیار گرفتن این می بایست خصلتی عام در خور نیروهای مولده و مراوده دارا باشد. در اختیار گرفتن این نیروها، خود چیزی جز تکامل توانایی های فردی مطابق با ابزار تولید مادی نیست، درست به این خاطر استملاک مجموعه ابزار تولید، همانا تکامل مجموعه توانایی های خود افراد است.

این تملک بعلاوه توسط اشخاص در اختیار گیرنده تعیین می شود. تنها پر ولتارهای کنونی که کاملا خارج از هرگونه خود کوشی قرار گرفته اند، در موقعیتی اند که خود کوشی کامل ونه دیگر محدودی را فرا چنگ آرند که شامل استملاک کلیه نیر وهای مولده و تکامل کلیه توانایی های ناشی از آن است. تمامی در اختیار گرفتن های انقلابی پیشین همانا محدود بود؛ افرادیکه خود کوشی شان توسط ابزار تولیدی ابتدائی، و مراوده ای محدود میگشت، این ابزار ابتدایی [۷۲] تولید را در اختیار می گرفتند و بدینظریق صرفا به شرایط تازه ای از محدودیت می رسیدند. ابزار تولید آنان به مالکیت شان تبدیل شد، اما خود آنان تابع تقسیم کار و ابزار خاص تولید خود باقی ماندند. در تمامی در اختیار گرفتن ها تاکنون، توده ای از افراد تحت یک ابزار تولید باقی می ماندند و در اختیار گرفتن پر ولتارها، توده ای از ابزار تولید می بیست تحت رقیت ها ماندند. و ماکیت تحت رقیت همگان در آید. مراوده امروزین همگانی نمی تواند تحت نظارت این استملاک بیشتر توسط نحوه ای که در آن باید انجام شود، تعیین می شود. و همانا فقط می تواند از طریق یگانگی انجام شود که به وسیلهٔ خصلت خود پر ولتاریا و از نو تنها می تواند یگانگی جهانشمول باشد، و از طریق انقلاب که در آن از یک سو، سلطه شیوه و مراوده و سازمان اجتماعی پیشین بر انداخته شود، و از سوی دیگر خصلت جهانشمول و انرژی پر ولتاریا که برای انجام این در اختیار گرفتن لازم است تکامل یابد، و بعلاوه پر ولتاریا گریبان خود را از تمامی آنچه بو اسطه موقعیت قبلی اش در جامعه و بال گردنش شده است، بر هاند.

همانا فقط در این مرحله. خو دکوشی با حیات مادی که با تکامل افراد به افراد کامل و دورافکندن کلیه محدودیتهای عادی مطابقت دارد، یکی می شود. تبدیل کار به خو دکوشی، با تبدیل مراوده سابقا محدود به مراوده افراد بمثابه افراد، منطبق است. با در اختیار گرفتن کل نیروهای مولده توسط افراد متحد، به مالکیت خصوصی پایان داده می شود. در حالیکه تاکنون در تاریخ، همواره شرایطی ویژه بمثابهٔ تصادف نمودار می گشت، اکنون جدایی افراد و نحوه خاص هر شخص برای کسب معاش خویش، خود تصادفی می شود.

فلاسفه، افرادی که دیگر [۲۸] تحت تقسیم کار در نمی آیند، را بمثابه اید ثال، تحت نام «انسان» متصوّر می شوند و کل روند تشریح شده از جانب ما را بمثابهٔ روند تحوّل «انسان» تلقی می کنند، بطوری که در هر مرحله تاریخی «انسان» را بجای افراد موجو د جا می زنند و بمثابه نیروی محرکه تاریخ عرضه می دارند. بدینسان کل این روند بمثابه روند از خود بیگانگی [Selbstentfremdungsprozess] درک می شود، و این اساساً بخاطر این واقعیت است که فرد معمولی مرحله بعدی، همواره بجای فرد معمولی پیشین و شعور بعدی بجای شعور افراد پیشین جازده شده است. از طریق این باژگونگی که از همان آغاز مناسبات واقعی رانادیده می گیرد، ممکن شد تا کل تاریخ را به یک روند تحول آگاهی تبدیل نمایند.

\*\*\*

جامعه مدنی در برگیرنده کل مراوده مادی افراد در مرحله معینی ازتکامل نیروهای مولده است و کل حیات تجاری و صنعتی مرحله معینی را شامل میشود، تا بدانجا که فراتر از دولت و ملیت میرود، اگر چه، باز از سوی دیگر، میبایست در روابط برونی خویش بمثابه ملیت و در روابط برونی، خود را بمثابه دولت متشکل سازد. اصلاح «جامعه مدنی» در قرن هجدهم پدید آمد، هنگامیکه مناسبات مالکیت خود راقبلا ازجامعه باستان و قرون وسطی رها ساخته بود. جامعه مدنی بدین مثابه تنها با بورژوازی رشد و تکامل می یابد؛ سازمان اجتماعی مستقیما از تولید و مراوده بوجود آمد که در کلیه ادوار، اساس دولت و سایر روبنای نفسانی<sup>(۱)</sup> را تشکیل می دهد و بهر تقدیر همواره توسط همین نام مشخص شده است.

[11- رابطهٔ دولت و حقوق با مالکیت]

نخستين شكل مالكيت، چه در جهان باستان و چه در قرون وسطى، مالكيت قبيلهاى است که عمدتا در نزد رومی ها بوسیله جنگ و در نزد [۲۹] آلمانها بوسیله دامپروری مشخص میگردد. در نزد مردمان باستان، از آنجائیکه قبایل متعددی با یکدیگر در شهر زندگی میکنند، مالکیت قبیله ای بمثابهٔ حاکمیت دولتی نمودار می شود، و حق فرد بر آن بمثابه «حق تملك» است كه بنوعي مانند مالكيت قبيله اي من حيث المجموع تنها بهمالکیت بر زمین محدود می شود. مالکیت خصوصی واقعی دوران باستان، مانند ملل امروزین، با مالکیت منقول آغاز میگردد. (برده داری و همبایی) (مالکیت بر حسب قانونی که برای اتباع آزاد رومی بکار برده می شود. - dominium ex jure quiritum ). -در نز د ملل فرا رو ثيده از قرون وسطى، مالكيت قبيله اى از طريق مراحل متعددى تكامل یافت۔ زمینداری فئودالی، مالکیت تعاونی منقول، سرمایه گذاری در مانو فاکتور۔ تا سرمایه معاصر، که بوسیله صنعت بزرگ و رقابت جهانشمول مشخص میگردد، یعنی مالکیت خصوصی صرف، که کلیه نهادهای همبایی را بدور افکنده و راه هرگونه اعمال نفوذ بر تكامل مالكيت را بر دولت بسته است. دولت امروزين با اين مالكيت خصوصي امروزين مطابقت دارد، كه بتدريج از طرف صاحبان مالكيت از طريق ماليات ها، خریداری شده و از طریق قرضه ملی، تماما بدست آنان افتاده و موجودیت آن بطور کامل به اعتبار تجاری صاحبان مالکیت، بو ژور آها، آنگونه که در صعود و نزول اوراق

۱. یعنی، ایدئال ، عقیدتی. ـ ه.ت.

بهادار در بورس بدان می دهند، و ابسته شده است. بورژ و آزی بو اسطه صرف این و اقعیت که نه دیگر یک زمره بلکه یک طبقه است، الزاما خود را نه دیگر بطور محلی، بلکه بطور ملی متشکل می سازد، و به منافع متعارفی خویش شکلی همگانی می دهد. دولت به وازات و خارج از جامعۀ جامعه مدنی، از طریق رهایی مالکیت خصوصی از همبایی، به هستی علیحده ای تبدیل می شود، ولی این چیزی نیست جز شکل سازمانی که بورژ و آها الزاما برای تضمین متقابل مالکیت و منافعشان چه در داخل و چه در خارج بخود می دهند. استقلال دولت امروزه فقط در کشورهایی یافت می شود که هنوز کاملا بع طبقات تکامل نیافته اند، جایی که زمره ها، که در کشورهای پیشر فته بحیات آنها پایان داده شده، کماکان نقشی ایفاء می کنند و آمیختگی وجود دارد که در آنجا نتیجتا هیچ بخشی از مردم نمی تواند بر سایرین تفوق یابد. این بویژه وضع آلمان است. کامل ترین نمونه دولت معاصر [۰۷] آمریکای شمالی است. کلیه نگارندگان معاصر فرانسوی، انگلیسی و آمریکایی بر این عقیده اند که دولت فقط بخاطر مالکیت خصوصی و جود دارد، بطوریکه این نظر عموما از طرف انسان عادی نیز پذیر فته شده است.

از آنجائیکه دولت شکلی است که در آن افراد طبقه فرمانروا، از منافع مشترک خود دفاع میکنند، و در آن کل جامعه مدنی یک دوران تبلور یافته، این نتیجه بدست می آید که نهادهای متعارفی، باکمک دولت بوجود می آید که بدانها شکلی سیاسی داده شده است. از اینجا این پندار ناشی می شود که گویا قانون براراده، آنهم ادارهٔ جدا از مبنای واقعی، ـ بر اراده آزاد، بنا شده است. بهمین ترتیب، عدالت نیز به ضوابط قیانونی تیزل می یابد.

قانون مدنی، هم زمان با مالکیت خصوصی با تلاشی همبایی طبیعی رشد میکند در نزد رومیان تکامل مالکیت خصوصی و قانون مدنی فاقد هرگونه عواقب بعدی صنعتی و تجاری بود، زیراکل شیوه آنان تغییر ننمود.<sup>(۱)</sup> در نزد ملل امروزین که جامعه فئودالی بواسطهٔ صنعت و تجارت متلاشی شد، در آنجا با پیدایش مالکیت خصوصی و قانون مدنی، عصر نوینی آغازگشت که قادر بهتکامل بیشتری بود. آمالفی، نخستین شهری که در قرون وسطی دست بهبازرگانی گسترده دریایی زد، قوانین دریایی را نیز وضع نمود.<sup>۳</sup>

ایادداشت حاشیه ای از انگلس:] (ربا خواری ا)

بمجرد اینکه صنعت و تجارت، مالکیت را ابتدا در ایتالیا و سیس در دیگر سرزمین ها رشد داد، قوانین مدنی پیشرفته رمی مجدداً از نو پذیرفته شد و بر اعتبار آن افزوده شد. بعدها هنگامیکه بورژو آزی بآنچنان قدرتی دست یافت که شاهزادگان اهمیت و نفوذ او را يذير فتند تا اشرافيت فثودال را باكمك بورژو آزى سرنگون سازند\_در كليه كشورها\_ در قرون شانزدهم - تکامل واقعی حقوق آغاز گشت که همگی آنها [۷۱] بجز انگلستان شالودهٔ مجموعهٔ قوانین رُمی را یذیرفتند . در انگلستان نیز، اصولا اقتصاد رمی مي بايست براي گسترش بيشتر حقوق مدني (بويژه د رحالت مالكيت منقول) مورد استفاده قرار می گرفت (نباید از یاد برد که حقوق نیز مانند مذهب از خود تاریخی ندارد) در حقوق مدنى مناسبات موجود مالكيت نتيجة ارادة عمومي قبلمداد مي شود. حق مصرف و تصرف jur utenedi et abutemdi، خود از یک سو بیان این واقعیت است که مالکیت خصوصی کاملا از جامعه مستقل شده است و از سوی دیگر بیان این پندار است که صر فا برارادهٔ خصوصی حق تصرف دلبخواهانه یک شیء مبتنی است. در عمل، برای مالک خصوصی، اگر نخواهد مالکیت و از اینجا حق تصرفش jus abutendi بدست غیر نيفتد، اين حق محدوديت هاي اقتصادي بسيار معيني دارد، زيرا در واقع شييء كه صرفاً در رابطه با مالک آن در نظر گرفته می شود، اصولا یک شیء نیست، بلکه فقط در مراوده و مستقلانه از قانون (رابطه ای که فیلسوفان ایده اش می خوانند) بیک شیء و مالكيت واقعى تبديل مي شود.<sup>(1)</sup> اين يندار قضائي كه قبانون را بهارادهٔ صرف تنزل مىدهد، ضرورتاً در تكامل بعدى مناسبات مالكيت به اينجا منتهى مـىشودكـ كسى مي تواند قبالهٔ قانوني چيزي را داشته باشد، بدون اينكه آن چيز را واقعاً دارا باشد. بعنوان مثال، هر آینه درآمد قطعه زمینی بخاطر رقابت از میان برود، در آنصورت مالک آن بالطبع قباله حقوقیاش راهمراه با دخل و تصرف دارا می باشد. اما هیچ کاری با آن نمی تواند انجام دهد. چنانچه وی سرمایه کافی از جای دیگری برای کشت زمین خود نداشته باشد، بمثابهمالک زمین صاحب هیچ چیز نیست. این پندار حقوقدانان هم چنین بیانگر این واقعیت است که برای آنان و برای هر کتاب قانونی دیگری، اینکه افراد وارد

۱. [بادداشت حاشیهای از مارکس] **برای فلامه رابطه – ایده.** آنان فقط رابطه «انسان» بخود را می شناسند و بدینطریق برای آنان کلیه روابط واقعی به ایده تبدیل می شود.

روابطی با یکدیگر میشوند، اصولا تصادفی است (منباب مثال، قرار دادها)؛ و دیگر اینکه این روابط از نظر آنان گونهای است که هر فرد می تواند بنا به میل و ارادهاش وارد آن شود یا نشود، [۷۲] و اینکه محتوای آن کاملاً بر ارادهٔ آزاد فردی طرفین استوار است. هرگاه، از طریق تکامل صنعت و بازرگانی، شکلهای نوین مراوده تکامل یافته باشد (فی المثل شرکتهای بیمه و غیره)، قانون همواره ملزم است آنها را در میان سایر اشکال مالکیت کسب شده بپذیرد.<sup>(۱)</sup>

[11- شکلهای شعور اجتماعی] تاثیر تقسیم کار بر علم . نقش سرکوب با توجه به[نقش] دولت، قانون، اخلاق والخ! همانا بهایـن خـاطر کـه بوژو آزی بعنوان یک طبقه حکومت میکند، می بایست بـخود در قـوانـین، مـظهری همگانی دهد.

علوم طبيعی و تاريخ هيچ گونه تاريخ سياست، حقوق، عـلم، و هكـذا؛ و هـنر، مـذهب و غـيره وجـود ندارد.<sup>(۲)</sup>

چرا اندیشه پردازان همه چیز را باژگونه می سازند. آخوند جماعت، قانوندانان، سیاستمداران. قانوندانان، سیاستمداران (دولتمردان بطور کلی، عالمان اخلاق،) خادمان دین. برای این تقسیم فرعی مسلکی درون یک طبقه: ۱) حرفه بخاطر تقسیم کار، هستی مستقلی، می گیرد. هرکس تصوّر می کند حرفهٔ او همانا حرفهٔ واقعی است. توهمات در خصوص رابطه میان حرفهٔ آنان و واقعیت، به سبب ماهیت خاص حرفه یحتمل می بایست بیشتر از جانب آنان مورد احترام قرار گیرد. در آگناهی ـ در علم حقوق،

۱. یادداشتهای ذیل، بهقلم مارکس، برای بسط بیشتر در نظر گرفته شده بود. ه.ت. ۲. [یاداشت حاشیهای از مارکس:] برای «جماعت» اَنگونه که در دولت باستان، در فـثودالیسم، و در سلطنت مطلقه تجلّی می یابد، این پیوند بویژه با مفاهیم مذهبی تطابق میکند. سیاست، و هکذا. . مناسبات تبدیل به مفاهیم می شود: از آنجائیکه آنان فراسوی این مناسبات نمیروند، مفاهیم مناسبات ایضاً در ذهن آنان به مفاهیم ثابته تبدیل می شود. منباب مثال، قاضی، قانون را بکار می بندد. از اینرو وی قوانین را، واقعی و نیروی محرّکه فعّال تلقی میکند. احترام برای قماش خود، زیرا حرفهٔ آنان با امور کلی سرو کار دارد. مفهوم شریعت. مفهوم دولت. ماده در شعور متعارفی واژگونه می شود.

مذهب از ابتدأ آگاهی عروج کننده است که از نیروهای واقعاً موجود نشئت می گیرد. این پر عوام پسندانه است.

سنت، با توجه بەشرىعت، مذهب، والخ!

\* \* \*

[۷۳]<sup>(۱)</sup> اشخاص همواره از خود شروع کرده و شروع خواهند کرد. روابط آنان همانا مناسبات رَوَند \_زندگانی واقعی آنان است. چگونه این امر پیش می آید که مناسبات آنان هستی مستقلانهای در برابر آنان بخود می گیرد؟ و اینکه نیروهای زندگی خود آنان برایشان اعلی می شود؟ بطور خلاصّه: تقسیم کار، که سطح آن به تکامل قدرت تولیدی در هر عصر معینی وابسته است.

> زمينداري. مالكيت مُشاع. فئو دال. معاصر (نوين) مالكيت ملكي. مالكيت مبتني برمانو فاكتور. سرماية صنعتي.

۱. این، آخرین صفحهٔ، در دستنوشته شماره گذاری نشده ر شامل یاداشت هایی است مربوط به آغاز توضیح مصنف از برداشت ماتریالیستی تاریخ. این ایده ها، در اینجا، در نسخه پاکنویس شده، در ه.ت.

شوراىلايېسىگ<sup>٣١</sup>

در سومین مجلد فصلنامهٔ ویگاند مربوط به سال ۱۸۴۵، نبرد هون ها که و خشورانه تو سط کاثو لباخ<sup>۲۲</sup> به تصویر کشیده شده، واقعاً رخ می دهد. ارواح ذبح شده که خشم شان حتی در مرگ نیز تسکین نمی یابد، هیاهو براه می اندازند که همچون غریو پیکار و نعرهٔ جنگ، چکاچک شمشیرها، سپرها و ارابه های آهنین نمود می کند. معهذا این نبردی بر سر امور دنیوی نیست. این جنگ مقدّس برای تعرفه های حمایت، قانون اساسی، آفت سیب زمینی<sup>۳۳</sup>، امور بانکی و راه آهن صورت نمی گیرد، بل بنام مقدس ترین منافع روح، [یعنی] بنام «جوهر»، «خود آگاهی»، «نقد»، «یگانه»، «انسان حقیقی». انجام می شود. ما هستند، و از آنجائیکه در اینجا باید امیدوار بود، امر اقدس اعلی، معروف به، مطلق، برای آخرین بار مورد بحث قرار گیرد، بهتر است گزارشی شفاهی از خلاصّه مذا کرات اختیار شود.

در اینجا بیش از هرچیز، **برونوی قدّیس** که بآسانی توسّط چماقش شناخته می شود («حسّی شده، به چماقی تبدیل می شود.»، ویگاند ص ۱۳۰<sup>(۱)</sup> گِرد سرش را هاله ای از «نقد محض» و مملو از تحقیر نسبت به جهان، فرا می گیرد، و خویشتن را در «خود ـ آگاهی» خویش می پوشاند. او با تخطی از مفهوم «جوهر»، بنام والاترین خود آگاهی، مذهب را در کلیّت آن و دولت را در تجلّی اش درهم می کوبد. ویرانه های کلیسا و بقایای دولت جلوی پایش قرار دارد، در حالیکه نگاهش «تو دهها» را به گرد و خاک تبدیل می کند. او همچون خدا، بی پدر و مادر است، و خود خالق خویشتن و آفریدهٔ خویش است.» (ص ۱۳٦) خلاصّه آنکه، او «ناپلئون» روح و در روح ناپلئون است. ؟ ریاضت های روحانی اش شامل «غوررسی دائمی خویش می شود و در این ژرفش خویش، انگیزهٔ حق خود سامانی را می یابد.» (ص ۱۳٦) او در نتیجهٔ چنین خود افشاگری، ظاهراً آزاد می شود. وی علاوه بر «ژرف خویش» همانطور که خواهیم دید، ۱ «وست فلیشه دامپغبوت» را نیزگاه و بیگاه مورد «ژرفش» قرار می دهد.

در مقابل او، ماکس قدیس قرار دارد که خدماتش به ملکوت خداوند شامل اظهاری است که در آن هویت خود را تقریباً در ۲۰۰ صفحه بسمهای<sup>(۱)</sup> مُسجّل و مُدلّل میسازد، و اینکه او بطور ساده هرکسی، یا هر «عمر و یا زیدی»، نیست بلکه دقیقاً ماکس قدیس است و لاغیر. دربارهٔ این هاله و سایر نشانه های وجه تمایز، تنها یک چیز می توان گفت: و آن اینکه اینها «هستی او بالنتیجه صفات او یند.»، که «یگانه»، «بی نظیر» و «وصف ناپذیرند» (ص ۱۴۸)<sup>(۲)</sup> او در یکزمان هم «سبک» است و هم صاحب سبک، بطور هم زمان هم سانچو پانزا است و هم دون کیشوت. اعمال و اطوار مرتاضانهٔ او شامل افکار ترشیده دربارهٔ بی فکری و ملاحظاتی در طی صفحات عدیده پیرامون بی ملاحظه گی و با توجه به کلیهٔ سجایتای متصّف بدو - حتی هرآینه این سجّایا بیش از تعداد نامهای خدا مدر میان مُسلمین می بود - عادت کرده است، بگوید: من همه اینها و چیزی بیشترم، من مهمه این هیچ چیزها و هیچ چیز همه اینها هستم. (او بنحو بارزی از رقیب اندو هگین خود با داشتن «زنده دلی» معین موقرانهای متمایز میشود و گاهگاه تأملات جدی خود را با «غریو نقادانهای» قطع میکند.

این دو استاد اعظم تفتیش عقاید، فویر باخ ملحد که می بایست از خود علیه اتبهام سنگین گنوستیسم بهدفاع برخیزد را فرا میخواندند. برونوی قدیس فریاد اعتراض سر میدهد که فویر باخ با استملاک ماده بدوی<sup>(۳)</sup>، و جوهر از تحویل آنها امتناع می ورزد تا مبادا خود آگاهی متناهی ام در آن بازتاب یابد. خود ـ آگاهی همچون شبحی سرگردان

| ه.ت. | ۱. ماکس اشتیرنر، بگانه و صفات آن ـ          |
|------|---------------------------------------------|
| ه.ت. | ۲. نگاه کنید به اشتیرنر، «مصنفات اشتیرنر» _ |
|      | hyłe .۳ هیولی <u>م</u> .ت.                  |
|      | گنوستيسم ـ عرفان، تصوّف. يادداشت مترجم      |

میبایست باقی بماند تاکلیهٔ چیزهایی که از آن ناشی می شود و در آن جریان می یابد را از نوع به گردن گیرد. خود آگاهی پیش از این، کل جهان، بجز این هیولی و جوهر که فویرباخ صوفی مسلک آنها را چفت و بست زده و از تحویل آنها سرباز میزند، را بلعیده بود.

ماکس قدیس، عرفان را بهتردید دربارهٔ دگمی که از دهان ماکس قدیس فاش شده، یعنی این دگم که «هر غاز و سگ و اسبی» همانا حد کمال، یا اگر ترجیح میدهید حد افضل و کامل ترین «انسان» است، متهم می سازد. (ویگاند، ص ۱۸۷: «این حکم از آنچه از انسان انسانی می سازد، چیزی کم نمی آورد. در واقع عینِ همین دربارهٔ هرغاز و سگ و اسبی نیز صدق می کند.»)

علاوه براستماع این اتهام مقم، دادنامه شکایتی که توسط ایندو قدیس علیه «موزس هس» اقامه شده و دادنامه شکایتی که از جانب برونوی قدیس علیه مؤلفان خانوادهٔ مقدس اقامه شده، نیز صادر گشته است. ولی معهذا از آنجائیکه این متهمان خود را با «امور دنیوی» سرگرم ساخته و بنابراین از حضور در محضر دادگاه اقدس،<sup>۳۴</sup> قصور ورزیدهاند،؟ به تبعید ابدی تا پایان حیات طبیعی خود از قلمرو روح محکوم می شوند. سرانجام، دو استاد اعظم، مجدداً به مواضعات مدهش میان خود و علیه یکدیگر مشغول می شوند.<sup>(1)</sup>

 ۱. [قطعه ذیل در دستنوشته خط خورده است:] با این اظهار که دارای ذهنی فوق العاده نیرنگباز و سیاسی است.» (ویگاند، ص ۱۹۲) در توره گرازیانو، معروف به آرنولد روگه، در حاشیه ظاهر می شود. \* \* به نظر می رسد که در اصل فصلی نیز دربارهٔ روگه منظور شده بود.

## II برونوىقدىس

۱\_«کارزار» علیه فویر باخ

قبل از پرداختن به بحث پر أبهتی که خود آگاهی بائو ثر با خود و جهان می کند، باید رازی را فاش ساخت. برونوی قدیس فریاد نبرد سر می دهد و نایرهٔ جنگ رامی افروزد، باین خاطر که می بایست خود و مرکبش را «حفظ نماید»، همانا باین خاطر که می بایست نشان دهد که در شرایط متغیّر سال ۱۸۴۵، نقد همواره خویشتن و راسخ باقی مانده است. او دومین مجلد «امر نیک و امر خاص خود<sup>(۱)</sup>» را برشتهٔ تحریر در می آورد؛ برمواضع خود استوار است و برای حق آب وگل می جنگد،<sup>(۲)</sup> ولی معهذا بشیوهٔ الهیاتی واقعی، این هدف خود را به شکل آرزوی خصلت نما ساختن فویر باخ می پوشاند. برونوی مسکین پاک فراموش کرده همانطور که در جر و بحث میان فویر باخ و اشتیرنر بخوبی مُسجّل گشت،<sup>(۳)</sup> ابداً بوی توجهی مبذول نشد. درست باین خاطر او باین جر و بحث می چسبد تا بتواند خود را بمثابهٔ آنتی تز متخاصمان و وحدت أعلی آنان، [یعنی] روح القدّس بنمایاند.

برونوی قدّیس کارزار خود را با شلیک آتش تو پخانه علیه فویر باخ آغاز میکند،

۱. مقاله برونوبانوئر «لودریگ فویر باخ خصلت نما» در اینجا بطور استهزاء آمیزی دومّین مجلد کتاب بانوٹر «امر نیک آزادی و امر خاصٌ من» نامیده شده است.-

۲. بطور تحت اللفظی: بخاطر محراب ر قلوب، باین مفهوم بکار برده می شود: برای خانه ر کاشانه ـ یعنی، دفاع از امر خاص خود. ـ ه.ت.

۳. فویر باخ، «دربارهٔ ماهیت مسیحیت در ارتباط با یگانه و صفات آن».

- 119

یعنی، با تجدید چاپ بازبینی شدهٔ کامل مقاله ای که قبلاً در «نورد دویچه بلتر»<sup>(۱)</sup> منتشر شده بود. فویر باخ، سلحشور «جوهر» از آب در می آید، تا «خود - آگاهی» بائو تر آسودگی بیشتری را بخود اختصاص دهد. در این دگر دیسی فویر باخ، که بّناست بو سیله کلیهٔ نوشتآ رهای این یک مسجّل شود، مرد مقدّس ما بالفور از نوشتآ رهای فویر باخ دربارهٔ لایبنیتس و بل<sup>(۲)</sup> به ماهیت مسیحیت می جهد، و از مقاله علیه فیلسوفان پوزیتیویست «لاادری. م» در سالنامه لاهه<sup>(۳)</sup> صرفنظر می کند. این «غفلت» «بجا» است، چرا که فویر باخ تمام خردمندی «خود آگاهی» را در برابر نمایندگان پوزیتیویتسی «جو هر» در زمانی آ شکار ساخت که برونوی قدیّس کماکان به تفکر دربارهٔ تصور بی غل و غش مشعول بود. لزومی به یادآوری این مطلب نیست که برونوی قدّیس کماکان یکه تازی با مَرکِب جنگی هگلی پیرو مفلوک خود ادامه می دهد. به نخستین قطعه در آخرین مکاشفات او از ملکوت خداگوش فرا دهید:

«هگل جوهر اسپینوزا را با منیّت فیخته یکجا در آمیخت و ممزوج نمود؛ وحدت ایندو، ترکیب این حیطههای متّضاد، و هکذا؛ علاقه خاصّی را برمیانگیزد و ایضاً موجب ضعف فلسفۀ هگل میشود. [...] این تضاد که دستگاه هگل در آن گرفتار آمد را می بایست برطرف نمود و از میان برد. معهذا او تنها می توانست این کار را با غیر ممکن ساختن آن برای همیشه، با طرح این سوال انجام دهد. رابطه میان خود آگاهی با روح مطنق چیست...؟ این امر بدو طریق ممکن بود. یا خود آگاهی می بایست از نو در شعلههای جوهر بسوزد، یعنی، رابطۀ هستی محض می باید جازمانه برقرار و حفظ می شد؛ یا می بایست نشان داده می شد که شخصیّت، همانا خالق صفات و ماهیت خاصّ خود و متعلق به صوّر شخصیت است» («مفهوم» یا «شخصیت»؟) تا خود را بیمثابه امری محدود ایجاب کند، زیرا همانا این ماهیت یگانه، ثمرۀ خود جداگانگی درونی و فعالیّت خویشتن است.»

- ۳. لودویگ نویر باخ «دربار» انتقاد از «فلسفه پوزیتیویستی»، \_ ه.ت.
- ۴. برونوباو ٿر، «لودويگ فوير باخ خصلت نما،». ـ ٨. ت.

از فلسفة لايب نيتس و

ه.ت.

در خانواده مقدس (ص ۲۲، (<sup>۱)</sup> فلسفه هگل بمنابه وحدت فیخنه و اسپینوزا نشانداه شد و در عین حال برتضاد مُضمر در آن تاکید گشت. ویژگی خاص برونوی قدیّس این است که وی برخلاف مؤلفان خانوادهٔ مقدس ، مسالهٔ رابطهٔ خود آگاهی باجوهر را نه بمثابهٔ «نکته مورد مناقشه» در تعقل هگلی، بلکه بمثابهٔ امری جهان ـ تاریخی \_ و حتی مطلق تلقی میکند. این یگانه شکلی است که در آن وی قادر به بیان تصادمات امروزین است. او حقیقتاً معتقد است که پیروزی خود آگاهی جوهر نه تنها دارای مهم ترین تأثیر برتعادل و موازنه اروپایی، بل ایضاً واجد مهمترین تاثیر برتکامل آتی مسالهٔ اورگان Oregon می باشد. تا حدی که الغاء قانون ذرّت در انگلستان بدان مربوط

بیان انتزاعی و مه آلو دی که در آن حادثهای واقعی توسط هگل مورد واژگونسازی قرار می گیرد، بوسیلهٔ این ذهن «نقاد»، خود حادثه ای تلقی می شود. برونو، تضاد شهودی را می بذیر د و بخشی از آن را علیه بخش دیگر حمایت میکند. عبارتی فلسفی درباره مسالهای واقعی برای او همانا خود مساله واقعی است. بالنتیجه، از طرفی، بجای افـراد واقعی و آگاهی واقعی مناسبات اجتماعی آنان، که ظاهراً بمثابه چیزی مستقل در برابر آنان قرار می گیرد، او دارای بیان صرف انتزاعی: خود **آگاهی** است، درست همانطور که بجای تولید واقعی، واجد فعالیت این خود آگاهی که مستقل شده، می باشد، از طرف دیگر، بجای ماهیت و مناسبات اجتماعی واقعاً موجود واقعی، تکرار فیلسفی کیلیهٔ مقولات فلسفي يا نامهاي اين مناسبات را در بيان؛ جوهر، داراست؛ زيرا برونو، بهمراه کلیه فیلسوفان و ایدئولوگها، به غلط افکار و تصوّرات \_ بیان مستقل عقلائی موجود جهان - را بمثابة شالودة جهان موجود تلقى مىكند، بديهى است كه وى با ايندو انتزاع كه بی معنی و میان تھی شدہ، می تو اند بدون دانستن ھیچ چیز دربارۂ افراد و اقعی و مناسبات آنان، بانواع ترفندها دست یازد. (علاوه براین، نگاه کنید به آنچه دربارهٔ جو هر در ارتباط با فو ير باخ و با توجه به «ليبر آليسم انساني» و «مقدس» در رابطه با ماكس قديس گفته شده است) بدينطريق، وي براي حلّ تضّادهاي مشهود از شالودة شهود دست نمي كشد؛ و در حالیکه براین شالوده باقی میماند دست بهمانور میزند: و بتنهایی آنقدر بر شالوةه تمام

نگاه کنید به کارل مارکس و فریدریش انگلس، «خانوادهٔ مقدس یا نقدی برنقد نقادانه .

ر کمال هگل باقی می ماند که مناسبات «خود آگاهی» با «روح مطلق» دیگر بوی آرامشی نمی دهد. مختصر آنکه، ما با فلسفهٔ خود \_ آگاهی مواجه ایم که در انتقاد انجیل نویسان، اعلام شد،و در مسیحیت مکشوف شده ادامه یافت، که بدبختانه مدتها قبل در فنومنولوژی، پیش خور شده بود. در خانوادهٔ مقدّس صص ۲۲۰ ببعد و در صص ۷ . ۳ ـ ۲۰۴ باین فلسفهٔ جدید بائو ثر پایان داده شد. ولی معهذا، برونوی قدّیس در اینجا حتی راهی می یابد تا با جاکردن «شخصیّت»، کاریکاتوری از خود بکشد تا قادر شود توأما با اشتیرنر، فرد مجزا را همچون «عقبهٔ خاصّ خود»، و اشتیرنر را بمثابهٔ عقبهٔ برونو، ترسیم نماید. این گام به پیش، در خور اظهار نظر موجزی است.

بدواً، بگذار خواننده این کاریکاتور را با اصل آن مقایسه کند، توضیح ارائه شده از خود \_ آگاهی در مسیحیت مکشوف شده، ص ۱۱۳؛ این مقایسه بخواننده بعداً اجازه میدهد این توضیح را با نسخهٔ اصلی آن، با فنومنولوژی هگل، صفحات ۵۷۵/۵۸۳ والخ، مقايسه كند (هر دوى اين قطعات در خانواده مقدس، ص ص ٢٢٣/٢٢٣، تكرار شده است.) اما اكنون بیائیم باین كاریكاتور! «شخصیت بطور كملی»! «تصوّر»! «ذات جهانشمول»! باز گردیم. «ایجاب خود بمثابهٔ امری محدود و از نو از میان بردن این محدودیت»! «خود جدا ـگانگی درونی»! چه «نتایج» مشعشانهای! «شخصیت بطور کلی» یا هذیان «بطور کلی» است یا تصوّر انتزاعی از شخصیّت. بنابراین، این «شخصیّت بطور کلی، بخشی از «پنداشت» تصور شخصیّت برای «ایجاب خود بمثابهٔ امری محدود است.» این محدودیت که متعلق به تصّور «پنداشت» خود [یعنی]، شخصیت است، بعداً مستقيماً بوسيلة ابن ذات جهانشمول» ايجاب مي شود. و بعد از اينكه مجدداً اين محدودیت را از میان برداشت، معلوم میشود که «همانا این ذات» ، «شمرهٔ خود جداگانگی درونی است». از اینرو، تمامی غلمبه کویی های ناشی از این تکرّر مدهُش، با تر فند شناخنه شدهٔ هگلی خود جدا ـگانگیی انسان در حیطهٔ اندیشه یکسان است، خود جدا ـگانگی که برونوی بخت برگشته با لجاجت آن رایگانه فعالیت «شخصیت بطور کلی» اعلام میدارد. در گذشتهای نسبتاً دور بهبرونوی قدّیس نشانداده شد که از «شخصيّتي» كه عمل آن باينها، و در اين زمانه، بهجهش هاى مبتذل و معقول محدود می شود، هیچ چیز عاید نمی شود. ایضاً قطعه ای که شاهد مثال آورده شد، در برگیرنده این پذیرش ساده لو حانه است که ماهیت «شخصیّت» بائو ثر، همانا پنداشت یک تصوّر و

انتزاع يک تجربه است.

انتقاد برونو از فویر باخ، تا جایی که تازگی دارد، به بیان سالوسانهٔ سرزنش های اشتیر نر علیه فویر باخ و بانونو بمثابهٔ سرزنشهای با ثو ثر علیه فویر باخ محدود می شود. باین تر تیب، بعنوان مثال، اظهاراتی حاکی از اینکه «ذات انسان همان ذات بطور کلی و چیزی مقدّس است»، که «انسان برای انسان در حکم خداست»، که نوع بشر همانا «مطلق» است، که فویر باخ، انسان را به «منیّت اساسی و غیر اساسی» تقسیم می کند (علیرغم اینکه برونو مهواره اشعار می دارد که انتزاع، اساسی است، و در آنتی تز نقد و تودهٔ خود، این شِقاق را بمراتب نامعقولانه تر از فویر باخ متصوّر می شود)، که می بایست بمبارزه ای علیه یا فویر باخ به جر و بحث می پردازد، و تقریباً کلمه به کلمه طی سه صفحه (ص ص به رونو یسی عبارات اشتیرنر رونویسی می کند، و درست بهمان طرز ناشیانه، دست به رونویسی عبارات اشتیرنر می زند: «هر انسانی، آفریدهٔ خاصّ خود است»، «حقیقت یک شبح است»، و هکذا. بملاوه، در نزد برونو «آفرینش» به «ثمره» تبدیل می شود . ما باین بهره کشی از اشتیرنر تو سّط برونوی قدیّس باز خواهیم گشت.

بدین ترتیب، نخستین چیزی که در برونوی قدّیس کشف نمودیم، وابستگی همیشگیاش به هگل است. ما طبعاً بیش از این به تقریراتی که او از هگل رونویسی کرده، نخواهیم پرداخت، معهذا تنها قطعات دیگری راگرد می آوریم که نشان می دهد چگونه وی جازمانه بقدرت فلاسفه معتقد بوده و چگونه در توهم آنان مبنی براینکه شعور جرح و تعدیل شده، چرخش نوینی که به تعبیر مناسبات موجود داده شده، می تواند کل جهان موجود متقدم را واژگون سازد، شریک است. برونوی قدیّس که سرشار از این ایمان است، ایضاً یکی از شاگردانش را \_ در شمارهٔ چهارم فصلنامه و یگاند، ص ۳۲۷ \_ گواه می آورد که عبارت فوقاً یاد شدهاش دربارهٔ شخصیّت که از طرف او در شمارهٔ سوم اعلام شد، همانا «ایده هایی جهان آشوب» بودهاند.<sup>(۱)</sup>

| ه.ت. | ۱. «دربارهٔ حق آزادی سخن» ـ                |
|------|--------------------------------------------|
| ه.ت. | ۲. برونوباوٹر «لودویگ فویر باخ خصلت نما».۔ |

وفلسفه هیچگاه چیزی جز الهیاتی که به کلی ترین شکل خود ساده شده و معقولانه ترین بیان خود را بدست داده، نبوده است.» ابن قطعه، كه عليه فوير باخ متوجه است، تقريباً طابق النعل بالنعل از فلسفة آينده (ص ۲) فو ير باخ رونو بس شده است. «فلسفه شهودي، همانا الهيات حقيقي، ييگرانه و معقولانه است.» برونو ادامه مي دهد: «فلسفه در یگانگی با مذهب، همواره بخاطر وابستگی مطلق فرد کوشیده است و <mark>در واقع</mark> بوسیلهٔ خواستار شدن و موجب شدن جذَّب زندگی فردی در زندگی عـام، عـرض در جوهر و انسان در روح مطلق، بدین هدف نایل کشته است.» انگار «فلسفه» برونو در یگانگی با «فلسفه هگل»، و همکاری کماکان دائمی غیر مجازش با الهیات، اگر «موجب» جذب انسان در ایدهٔ یکی از «اعراض»اش، عرض خود آگاهی، بمثابه، «جوهر» نگشته، آن را «ایجاب نکرده است»! بعلاوه، از محتوای این قطعه می توان مشاهده کر د که یدر کلیسا با چه لذَّتی بلاغت منبراش را ادامه می دهد تا اعتقاد «جهان آشوب» خود را بهقدرت رازورانهٔ الهیات دانان و فیلسوفان قدیّس نشان دهد. بالطبع، بسود «امر نيک آزادی و امر خاص من»<sup>(۱)</sup> در صفحهٔ ۱۰۵، مرد خداتر س ما با وقاحت، فوير باخ را مورد ملامت قرار مي دهد: «فو یر باخ از فرد: از انسان شخصیّت زدائی شدهٔ مسیحیت، نه یک انسان، نه یک انسان «حقیقی»! «واقعی»! «متشخص»(!) نمی سازد» (این صفات منشاء خود را در خانواده مقدّس و اشتیرنر داراست) بلکه انسانی اخته شده و برده می سازد.، -و بدین وسیله، از جمله، مُهملاتی بهم میبافد که او، برونوی قدیّس، میتواند خلق النام را باكمك ذهن پديد آورد. او کمی دورتر در همان قطعه میگوید: «بزعم فویر باخ، فرد می بایست خود را مطیع نوع سازد و بدان خدمت کند. نوعی که فو ير باخ از أن سخن ميگويد، همانا مطلق هگل است كه أنهم هيچ كجا يافت نمي شود.. در اينجا، مانند تمامي قطعات ديگر، برونوي قديس، خويشتن را از ساختن جلال و شکوه مناسبات واقعی از افرادی که وابسته به تعبیر فیلسفی این مناسباتند، محروم

۱. استعاره استهزاءآمیزی به کتاب امر نیک آزادی و امر خاصّ من.

ه.ت.

نمی سازد. او کوچکترین تصوّری از تناسبی که میان مفاهیم «روح مطلق» هگل و «نوع» فویر باخ از طرفی، و جهان موجود از طرف دیگر وجود دارد، ندارد.

در صفحهٔ ۲۰۱۴، پدر مقدّس بشدت از الحادی جامی خورد که فویر باخ با آن تثلیت مقدّس عقل و عشق و اراده را به چیزی که «در افراد و فوق افراد» است تغیر می دهد، تو گویی که در روزگار ما، هر تمایلی، هرانگیزهای، و هرنیازی خود را بمثابهٔ نیرویی در «فرد و فوق فرد» هرجا که مقتضیات مانع ترضیهٔ آنان شود، ظاهر نمی سازد. هر آینه برونو، این پدر مقدّس فی المثل، گرسنگی را بدون وسیلهٔ رفع آن تجربه کرده بود، آنوقت حتی معدهٔ او نیز به نیرویی در او و فوق او تبدیل می شد. اشتباه فویر باخ این نیست که او این فاکت را بیان نموده، بلکه این است که بجای آنکه آن را بمثابهٔ محصول مرحلهٔ معین و قابل عبور تکامل تاریخی تلقی نماید، بشیوه ای اید ثالیستی برای آن جنبه مستقلانه قائل می شود.

صفحه ۱۱۱: «فویر باخ یک برده است و سرشت غلامانهٔ وی بدو اجازه نمیدهد عمل یک انسان، یعنی شناختن ماهیت مذهب را بجا آورد.» (چه عمل زیبایی است از جانب انسانا) «او ماهیت مذهب را در نمییابد باین خاطر پلی که میتواند برآن راه خود را بسوی هنشاء مذهب بسازد، درک نمیکند.»

برونوی قدیس هنوز جداًمعتقد است که مذهب دارای «ماهیت» خاص خود است. در خصوص «پلی» که شخص برآن، راه خود را بسوی «هنشاء مذهب» می سازد، این پل خربگیری<sup>(۱)</sup> طبعاً می بایست فاضلابی باشد. برونوی قدیس در عین حال خود را بمثابهٔ کارون<sup>(۲)</sup> طبعاً می بایست فاصلابی رسمی می کند که بسبب ساختن پل، بازنشسته شده و تبدیل به راهداری شده و از هرتنابنده ای برای عبور از پل به قلمرو واهی مذهب یک پشیز مطالبه می کند.

۱. در اصل بهجنامی لفظی دست زده شده است: پل خربگیری (Eselsbrücke) ـ تدبیری که از طرف اشخاص کند ذهن یا تنبل برای درک معضلی دشوار بکار برده میشود. (ه.ت)

۲. موافق اساطیر یونانی نام زورق بان زشتروی و خشن و پیری که ارواح مردگان را در زورقی از رود اکرونُ در زیر زمین بهدنیای مردگان راهنمایی میکرد. در یونان باستان رسم بود که چون مردهای را بخاک می سپردند، در دهانش سکّه کوچکی میگذاشتند تا اینکه بتواند مزدکارون را بدهد. نگاه کنید بهاودیسه اثر همر ترجمهٔ سعید نفسی. قدیس در صفحهٔ ۱۲۰ اِشعار میدارد: «چگونه فویر باخ میتوانست وجود داشته باشد، هرآینه هیچ گونه حقیقی وجود نمیداشت و حقیقت همانا فقط یک شبح میبود» (اشتیرنر، بدادمان برس!)<sup>(۱)</sup> کنه تا کنون انسان از آن ترسیده است؟»

«انسانی، که از «شبح حقیقت» می ترمد کس دیگری جز خود برونوی نام آور نیست. او قبلاً ده صفحه جلو تر، در ص ۱۱۰، فریاد دهشت جهان آشوب ذیل را با دیدن «شبح» «حقیقت» سرداده بود:

«حقیقتی که هیچگاه با خود بمثابهٔ چیز حاضر و آمادهای مواجه نمی شود، خود را تکامل میدهد و فقط با افشاء شدن شخصیّت بو حدت نایل میگردد.»

بدینسان ، مادر اینجانه تنها دارای حقیقت، [یعنی] این شبح هستیم که به شخص تبدیل می شود، خود را تکامل می دهد و بو حدت نایل می گردد، بلکه علاوه بر آن، این ترفند در سوّ مین شخص خارج از آن، طبق روش کرم کدو به نتیجه می رسد. در خصوص رابطهٔ عشق گذشتهٔ مرد مقدّس با حقیقت، هنگامیکه هنوز جوان بود و امیال جسم کماکان در او قوی بود نگاه کنید به **خانواده مقدّس ـ**ص ۱۱۵ و صفحات بعد از آن.<sup>(۲)</sup>

اینکه مرد مقدّس ما چگونه از کلیهٔ امیال جسمانی و علایق دنیوی پیراسته و منزه میشود اکنون بوسیلهٔ مناظرهٔ پر حرارت او علیه حسّپذیری (محسّوسیت) فویرباخ آشکار میشود. برونو بهشیوهٔ بالکل محدود شدهای که فویرباخ در آن حسّپذیری را مورد تصدیق قرار میدهد، حمله نمیکند. او کوشش نافرجام فویر باخ، از آنجائیکه کوششی برای فرار از ایدئولوژی است، را بمثابهٔ معصیّت تلقی میکند. البتّه! حسّ پذیری همانا خواهش چشم و شهوت جسم و غرور است<sup>(۲)</sup> ـ و در چشمان خداوند دهشت و رجاسات است!<sup>(۲)</sup> آیا نمیدانید که هرآینه ذهن جسمانی باشد، خصومت با نقد است، و هر چیز جسّمانی از این جهان است. و آیا نمیدانید که مکتوب است: اعتمال جسّم

 ۱. تضمینی است از کلام «ساموئل کمک!» از اپرای Der Freischutz (اپرانامه از فریدریش کینت) پرده دوّم - صحنهٔ ششم..
 ۲. نگاه کنید به ترجمهٔ فارسی خانوادهٔ مقدّس - ص ۱۴۲ و صفحات بعد از آن - یادداشت مترجم ۳. مقایسه کنید با رسالهٔ اوّل یوحنای رسول - باب دوم، آیهٔ - ۱۶
 ۲. مقایسه کنید با کتاب حزقیال نبّی - باب یازدهم: آیه - ۱۸

**۲شکار است، یعنی، زنا و فسق و ناپاکی و فجور و بت پرستی و جادوگری و دشمن و** نزاع وکینهٔ خشم و تعصب و شقاق بدعتها، و حسد و قتل و مستی و لهب و لعب و **امثال اينها. <sup>(1)</sup> شما را خبر مي دهيم چنانچه قبل از اين دادم كه كنندگان چنين كارها وارثِ** ملکوت نقد نمی شوند؛ اما وای برایشان زیراه براه قابیل رفتهاند و در گمراهی بیلعام بجهت اجرت غرق شدهاند و در مشاجرت قورح هلاک گشتهاند، اینها در ضیافت های محبتانهٔ شما صخره ها هستند چون با شما شادی میکنند و شبانانی که خویشتن را بي خوف مي برورند و ابرهاي بي آب از بادها رانده شده و درختان صيفي بي ميوه دوباره مرده و از ریشه کنده شده، و امواج جوشیدهٔ دریاکه رسوانی خود را مثل کف بر میآورند و ستارگان آواره هستند که برای ایشان تاریکی ظلمت جاودانی مقررّ است.<sup>(۲)</sup> زیرا که خواندهایم در ایّام آخر زمانهای سخت پدید خواهد آمد، مردمانی یافت خواهند شد که زیاد بفکر خودشانند، مفتریان هرزهای که لذّت طلبی<sup>(۳)</sup> را بیش از نقد دوست دارند، موجدین فرقه های ظائله، مختصر آنکه، بردگان جسم. چنین مردمانی از برونوی قدیس که از لحاظ ذهن لاهوتی و ستر آلودهٔ جسم بیزارند، دوری میجویند<sup>(۴)</sup> و بدین خاطر او فوير باخ كه قورح فرقه مي خواندش را تقبيح ميكند، تا با سگان و جادوگران وزانيان و قاتلان بيرون باقى بماند.<sup>(٥)</sup> «محسّو سيت» هيهات! محسّو سيت نه تنها پدر كليساى اقد م را به خشونت بار ترین پر پشان اندیشی سوق می دهد، بلکه حتی او را و امی دارد تا آواز س دهد، و در ص ۱۲۱، «ترانهٔ پایان و پابان ترانه» را می خواند. حسّ پذیری ـ همانا یک «جماق» است (ص ۱۳۰)، برونوی قدیس که دچار ژولیده فکری شده، حتی در یک نوبت نيز با يكي از تزهايش كشتي مي كيرد، درست همانطور كه يعقوب زنده ياد با خدا کشتی گرفت، با این تفاوت که خدا ران یعقوب را پیچاند و لنگش کرد، در حالیکه بیمار **خشی قدی**س ما تمام دست و با و بندهای تز مخصوص خودش را می پیچاند و لنگ میکند، و باین ترتیب توسّط نمونه های چشمگیر، هوبّت ذات و قائم بذات (سوژه و

ابژه) را روشن می سازد: ه فویر باخ هرچه درست دارد می تواند بگوید....ولی معهذا انسان را تباه میسازد» (۱)... چرا که واژه انسان را به عبارتی صرف تبدیل می کند...زیرا انسان را تماماً ضمی سازد» (۱) «و نمی آفریند» (۱)، بلکه کل بشریت را به مطلق ارتقاء می دهد، زیرا علاوه براین، اعلام می دارد که نه بشریت، بلکه در عوض حسّیات اندامگان مطلق است، و محسوس - [یعنی] ابژهٔ حسّیات و دریافت احساس را - بمثابهٔ چیزی مطلق، غیر قابل شک و محقق جلوه گر می سازد.» عقیدهٔ برونوی قدیّس اینگونه است - «فویر باخ بدین و سیله می تواند لایه های ه وا را بجنباند، اما نمی تواند پدیده ماهیت انسان را خرد کند، زیرا درونی توین ماهیت روح می سازد.» (۱۲۱ می تواند پدیده ماهیت انسان را خرد کند، زیرا درونی توین ماهیت روح می سازد.» (۱۲۱ می تواند پدیده ماهیت انسان را خرد کند، زیرا درونی توین ماهیت روح می سازد.» (۱۲۱ می تواند پدیده ماهیت می ان به دام ده (۱) «و آن را ته می و آزار ده. داد»

خود برونوی قدیس دربارهٔ علل برخورد نامعقولانهٔ خویش، بافشاء گریهای رازوانه اما تعیین کنندهای دست میزند:

«انگار نفس (منیت) من درست همین جنسیّت و یکانهٔ خاص را در مقایسه با کلیه جنسیت هاو یکانه های دیگر، و این اندامهای خاص و یگانه جنسیّتی، نیز دارا نیست» (سوای «اندامهای یگانهٔ جنسیّتی» وی؛ این انسان سخاو تمند ایضاً «جنسیّت یگانه» خاصّی را داراست!). این جنسیّت یگانه در ص ۱۲۱ در مفهوم ذیل ایضاح میگردد:

«محسوسیّت»، همچون خون آشامی، تمامی عصار، و خون را از حیات انسان می مکد، همانا مانع مقهور نکردنی است که انسان میبایست ضربه مهلکی بدان وارد سازد.»

اما حتی قدیّس ترین انسانها نیز معصوم نیست! آنان هگلی گناهکار و فاقد مَجد و عظمتی اند که می بایست در مقابل «خود آگاهی» دارا باشند. برونوی قدیّس که در حجرهٔ تک و تنهای خود نیمه شب ها با «جوهر» دست و پنجه نرم می کند، توجهٔ خود را از نوشتآرهای سخیفانهٔ فویر باخ مُلحِد معطوف زنان و زیبایی زنانه می سازد. ناگهان بینشش کمتر حساس میشود، خود آگاهی محض اش لکه دار می گردد و خواهش طبع، ناقد و حشت زده را با تخبّلات نفسانی ببازی می گیرد. روح راغب است، لیکن جسّم ناتوان.<sup>(۱)</sup> برونو، سکندری می خورد، سقوط می کند و از یاد می برد که او قدرتی است که «باقوت آن جهان را می بندد، می گشاید و تسخیر می کند،»<sup>(۲)</sup> او فراموش می کند که این

| <b>هــ</b> ٽ. | ۱. مقایسه کنید با انجیل مَنیّ– باب ۲۶، اَیهٔ ۴۱.–د |
|---------------|----------------------------------------------------|
| <b>د</b> .ت.  | ۲. همانجا _ باب _ ۱۶ اَیهٔ _ ۱۹                    |

ثمرات تخیلش همانا «روح الارواح» است، او همه «خویشتن داری» را از دست می دهد، از خود بیخود می شود و در وصف زیبائی زنانه، طراوت، لطافت، زنانگی، در وصف، اندام گرد و غلنبه» و ترکیب موج مانند پیکر مُتموّج، مخیده و شکنجی<sup>(۱)</sup> مخدّرات بزبانی الکن غزل سر می دهد. معهذا، معصومیت همواره خود را آشکار می سازد ـ حتی در جایی که گناه می ورزد. کیست که نداند «توکیب مُتموّج و شکنج دار موج آسای بدن»، چیزی است که هیچ چشمی تاکنون آن را ندیده و هیچ گوشی تاکنون آن را نشنیده بنابراین ـ روح خلاب، آرام باش، روح بزودی برجسم سرکش غلبه می کند و «مانع» غیر قابل عبوری سر راه نفسانیّات سرکش و مخیده قرار می دهد «که علیه آن» بزودی «ضربهٔ مهلکی» وارد خواهند آورد.

سرانجام قدیس از طریق درک نقادانهٔ خانوادهٔ مقدّس باین نتیجه می رسد که، «فویر باخ ماتریالیست است و با اومانیسم آبدید، شد، و دستخوش فساد گشتهٔ یعنی، ماتریالیستی است که قادر نیست زمین و وجود آن را تحمل کند، (برونوی قدیّس، وجود زمین را چیزی سوای خود زمین می داند و برای اینکه وجود زمین را متحمّل شد، می داند چگونه باید رفتار کرد!) «اما می خواهد خود را تهذیب نماید و بآسمان صّعود کند؛ و در عین حال او، اومانیستی است که نمی تواند بجهانی لاهوتی بیاندیشد و آن را بسازد، بلکه کسی است که به ماتریالیسم و هکذا آغشته شده است.

موافق این، اومانیسم برونوی قدیّس، همانا از این لحاظ، عبارت است از، «خوض و غور» و «ساختن» جهان «لاهوتی». لذا

«ماتریالیست همانا فقط وجود حَتی و حاضر و واقعی، ماده، را می شناسد.» (انگار انسان باکلیهٔ صفات خود، از جمله اندیشه، موجودی حی و حاضر و واقعی نیست) «ر آن را فعّالانه خود را در کثرت، یعنی، در طبیعت گسترش و تحقیق بخشیده، می شناسد.» (ص ۱۲۳) نخست، ماده، وجودی حَتی و حاضر و واقعی است، اما فقط فی نفسه و مَستُور؛ فـقط هنگامیکه «فعلانه خود را در کثرت، گسترش و تحقق می بخشد.» (وجودی حتی و حاضر و واقعی، خود را تحقق می بخشد.»!) فقط آنگاه بطبیعت تبدیل می شود. نخست، مفهوم، تجرید و تصوّر ماده و جود دارد، و این یک خود را در طبیعت واقعی تحقق

۱. مارکس و انگلس واژههای «مُتموّج، مخیده و شکنجی» ـکه در چامهٔ شیلر بـنام (غـواصّ) آمـده است ـرا در قـطعهای کـه از مـقالهٔ بـرونو «لودویگ فـویر بـاخِ خـصلتنما» شـاهد مـثال آوردهانـد وارد میکنند.ـ می بخشد. طابق النعل بالنعل نظریهٔ ازلیّت مقولات آفرینندهٔ هگلی. از این نظرگاه همانا قابل درک است که برونوی قدیّس، عبارت فلسفی ماتریالیستها را عوضی بجای مضمون و محتوای واقعی جهان بینی آنان، میگیرد.

۲-نظرات برونوی قدیّس در رابطه با مبارزه میان فویر باخ و اشتیرنر.

باین ترتیب، برونوی قدیّس ، پس از اینکه فویر باخ را با چند واژهٔ شقیل مورد سرکوفت قرار میدهد، نظری بهمبارزه میان فویر باخ و یگانه میافکند. نخستین محمل علاقهٔ وی باین مبارزه لبخندی یک شکل و سه گانه است

دناقد راه خود را قدرتمندانه، با ایمان به پیروزی و ظفرمندانه تعقیب میکند. بدو افترا میزنند - او لبخند میزند. وی را ملحد میخوانند - او لبخند میزند. جهان کهن جـنگی صلیبی را علیه او آغاز میکند - او لبخند میزند.

اینگونه مقرر شده ـ که برونوی قدیّس راه خود را تعقیب کند، امـا آن را هـمچون دیگر مردمان تعقیب نمیکند، او مسیری نقادانه را دنبال میکند و این عمل خطیر را با لبخندی بسر منزل مقصود میرساند.

ولبخندهای گل و گشاد میزند که صورتش صد تا چین برمیدارد. مطئنم که بانو او را کتک میزند و بعد از کتک او حتماً دوباره لبخند میزند و خیال میکند آن کتک هم نوعی التفات است.»<sup>(۱)</sup> \_ همچون مالولیوی شکسپیر.<sup>(۲)</sup>

خود برونوی قدیس برای رد دو معارض خویش، انگشت خود را هم تکان نمی دهد، او راه بهتری برای اینکه از شرّشان خلاص شود، می شناسد؛ آنان را به امان جر و بحث شان رها می کند \_ تفرقه بیانداز و حکومت کن \_ او با انسان فویر باخ بمقابلهٔ اشتیرنر (ص ۱۲۴) و با یگانهٔ اشتیرنر بمقابلهٔ فویر باخ می رود (ص ۱۲٦ و بعد از آن)؛ او

۱. شکسپیر، شب دوازدهم، پرده سوم، صحنه دوّم. مارکس و انگلس این ابیات را از ترجـمهٔ آلمـانی\_ آگوست ویلهم فون شلگل نقل میکنند. اما واژه «kunst» (هـنر) را جـایگزین واژه «Gunst» (مـرحـمت) میسازند.

۲. اشاره است به مالولیو «Malvolio» مباشر و سر پیشخدمت اولیویا (olivia) ـ کنتس شرو تمند، در نمایشگاه کمدی شب دوازدهم ـ یا هرآنچه بخواهید. مارکس و انگلس واژهٔ Gunst آلمانی به معنی التفات را جایگزین Kunst (هنر) کردهاند ـ نگاه کنید به نمایشنامهٔ شب دوازدهم ـ پردهٔ سوّم ـ صحنهٔ دوّم ـ اثر ویلیام شکسپیر. ترجمه افضل و ثوقی. میداند که ایشان همانقدر علیه یکدیگر خشمناکند که دو گربهٔ «کیل کنی» ایرلندی، دو گربهای که چنان بطور کامل یکدیگر را تکه و پاره میکنند که در آخر فقط دُمشان باقی میماند<sup>۳۷</sup>. و برونوی قدیس دربارهٔ این دُمها حکم صادر میکند و اعلام میدارد که آنها «**جوهرند**» و از اینرو محکوم بهلعنت ابدی.

برونو در مواجههٔ فویر باخ با اشتیرنر، آنچه هگل دربارهٔ اسپینوزا و فیخته گفته است را تکرار میکند، جایی که، همانطور که میدانیم، منیّت نقطهٔ درک، بمنزلهٔ کل واحد، و ایضاً بمنزلهٔ با ثبات ترین جنبه جوهر نمایانده میشود. ولی معهذا، هراندازه هم در سابق برونو علیه آگوئیسم از کوره در رفته باشد، که حتی آن را رایحهٔ خاص توده ها تـلقی می نمود، در صفحهٔ ۲۹ او اگوئیسم را از اشتیرنر می پذیرد ـ فقط نباید این اگوئیسم از ماکس اشتیرنر، بلکه طبعاًاز برونو بائوثر باشد. او اگوئیسم اشتیرنر را بمثابهٔ چیزی کـه دارای شائبهٔ اخلاقی است «و اینکه منیّت (ego) او در حمایت از اگوئیسمش آن مستلزم نقادانهٔ ماکس قدیّس معتقد است (نگاه کنید به صفحه ۲۴) و در مبارزهٔ این یک (ص ریاکاری، فریب و خشونت برونی است، تخطئه میکند» ، از بابت مابقی، او به معجزات نقادانهٔ ماکس قدیّس معتقد است (نگاه کنید به صفحه ۲۴) و در مبارزهٔ این یک (ص سائترنر از «نقد محض» بائوثر، در صفحهٔ ۲۴ اشعار میدارد که نقد اشتیرنر، همچون دیگر نقدها کوچکترین تاثیری نتوانسته براو داشته باشد، «زیوا خود او همانا نقد است.» مرانجام، برونوی قدیّس هردوی آنان، ماکس قدیّس و فویر باخ را رد میکند، و مرانجام، برونوی قدیّس هردوی آنان، ماکس قدیّس و فویر باخ را رد میکند، و مرانجام، دونوی و دیّس هردوی آنان، ماکس قدیّس و فویر باخ را رد میکند، و مرانجام، دونوی و دیّس هردوی آنان، ماکس قدیّس و فویر باخ را رد میکند، و مرانجام، دونوی و دیّس هردوی آنان، ماکس قدیّس و فویر باخ را رد میکند، و مرانجام دونویر باخ و اشتیرنر بکار می برد.

ویکاند، ص ۱۳۸۸: «فویر باخ خود را در مقابله با یگانه قرار می دهد، و در این رهکدر (!) رویاروی یکانه می ایستد. او یک کمونیست است و می خواهد کمونیست باشد. یگانه یک اگو ٹیست است و می خواهد اگو ٹیست باشد؛ او قدوّس است و آن دیگری دنیوی، او خیر است و آن دیگری شرّ، او خدا است و آن دیگری بشر. هردوی آنان دکماتیکاند.» بنابراین، نکته این جاست که او هردو را به دگماتیسم<sup>(۱)</sup> متهم می مازد. یکانه و صفات آن، ص ۱۹۴: «ناقد از اینکه دگماتیک شود یا جزمیّات را پیش کشد، ناراحت می شود. بدون شک، آنگاه به یک ضدّ ناقد و یک دگماتیک تبدیل می شود،

جمود اندیشه (م)

کسی که بعنوان ناقد صالح، بود، اکنون تبدیل به شرّ می شود، یا از ایمنکه فداکمار (یک کمونیست) باشد، به یک خویشتن خواه (اگو ٹیست) و هکذا، تبدیل می شود. دریغ از یک دگما ماین همانا دگم اوست.»

۳\_برونوی قدیّس علیه مؤلفان خانواده مقدس

برونوی قدیس که خود را، بشیوهای که نشانداده شد، از شرّ فویر باخ و اشتیرنر خلاص نمود، و «یگانه را از کلیهٔ ترقی و تعالی جدا» ساخت، اکنون علیه «نتایج» واضح «فویر باخ»، کمونیست های آلمانی و بویژه مؤلفان خانوادهٔ مقدس قیام میکند. عبارت «او مانیسم واقعی» که او آن را در پیشگفتار این رسالهٔ جدلی می یابد، اساس عمده فرضیهٔ او را تامین میکند. او قطعهای از انجیل را بیاد می آورد:

«و من ای برادران نتوانستم بشما سخن گویم، چون روحانیان بلکه، چون جسّمانیان» (در مورد ما این قضیه درست بالعکس است) «چون اطفال در مسیح، و شما را به شیر خوراک دادم، نه بگوشت زیرا که هنوز تحمّل آن نداشتید، بلکه الحال نیز ندارید» (بقرنتیان، رساله اول؛ باب سوّم، آیات ۲۰۱۲)

نخستین تاثیری که **خانوادهٔ مقدّس** برپدر کلیسای جلیل گذارد، تاثیر حُزنی عمیق و تکدّری خطیر و توقیر آمیز بود. یک جهت نیک کتاب این است که «نشان داد که فویر باخ، هرآینه مایل است علیه نقد بمبارزه برخیزد چه باید بشود و فلسفهٔ

وی چه موضعی را میبایست اختیار کند.؛ (ص ۱۳۸)

و در نتیجه، بشیوهای لاقیدانه «مطلوب» را با «آنچه که می تواند باشد» و آنچه که می بایست باشد، در هم می آمیزد، اما این جنبهٔ نیک برجوانب بیشمار زیان بخش آن نمی چربد. فلسفهٔ فویر باخ که در اینجا بطور غریبی تا حدی بدیهی فرض می شود:

«جرات ندارد و نمی تواند ناقد را درک کند، جرات ندارد و نسمی تواند نقد را در تکاملش دریابد: جرأت ندارد و نمی تواند بداند، در ارتباط با آنچه متعالی است، نقد همانا مبارزه و پیروزی مستمر، انهدام و خلق دائم، و «یگانه» (۱) اصل موجد و مولد است. جرأت ندارد و نمی تواند بداند چگونه ناقد برای ایجاب و ساختن نیرویهای متعالی کار کرده و میکند؛ نیروهایی که بشریت را سرکوب نموده و بدان اجازه نداده، در آنچه واقعاً هست، روح الارواح، باطنی ترین و امری فطری» (۱) «در بیرون و در قلمرو خاکی و نتایج و آفریده های خودآگاهی، استنشاق نماید و زندگی کند. جرأت نمی کند و نمی تواند بداند چگونه ناقد و همانا فقط ناقد، مذهب را بطور تام و تمام و دولت را در مظاهر گوناگونش در هم کوبیده است، و غیره.» ص ص ۲۸۸/۱۳۹). آیا این رو نویس کاملی از یَهوه ی نیست که بدنبال قوم سرگر دانش می دود، قو می که مسرت بیشتری در خدایان بشاش بت پر ستان می یافت؛ یَهوهٔی که فریاد بر می آورد: «اسرائیل، بمن گوش فرا دهید، خودتان را به کری نزنید، یهو دا! آیا من خداوند خدای شما نیستم که از زمین مصر بیرونتان آورد و به سرزمینی هدایتان کرد که به شیر و شهد جاریست، و زینهار، از طفولیّت خود پیوسته در محضر من شرّارت ورزید و مرا باعمال دستهای خود خشمناک ساختید و پشت بمن کردید و نه رو و هرچند شما را تعلیم دادم؛ باز رجاسّات خود را در خانهٔ من آوردید و آن را نجّس ساختید و مکانهای بلند بعّل را که در وادی هینوم است بنا کردید، عملی که امر نفر مودم و بخاطرم خطور ننمود که چنین رجاسّات را بجا آوردید، و غلامم ازمیا را نزد شما فرستادم که کلامم را بشما نی مشاقانه برای شما موعظه میکند، اما شما هنوز گوشتان بدهکار نیست؛ بابراین خداوند چنین می گوید: چه کسی نظیر اینوا شنیده است که دو شیزهٔ اسرائیل کار بسیار زشت کرده است. آیا آب باران بآن سرعتی که قوم من مرا فراموش کرده، محو و ناپراین می شود. ای زمین، ای زمین، ای زمین، کلام خداوند را بشنو! می شود. ای زمین، ای زمین، کلام خداوند را بشنو! می شود. ای زمین، ای زمین، ای زمین، کلام خداوند را بشنو! می شود. ای زمین، ای زمین، ای زمین، کلام خداوند را بشنو! می شود. ای زمین، ای زمین، ای زمین، کلام خداوند را بشنو! می شود. ای زمین، ای زمین، کلام خداوند را بشنو! می شود. ای زمین، ای زمین، ای زمین، کلام خداوند را بشنو! می شود. ای زمین، ای زمین، ای زمین، کلام خداوند را بشنو! می شود. ای زمین، ای زمین، کلام خداوند را بشنو! می شود. ای زمین، ای زمین، ای زمین، کلام خداوند را بشنو!

بدین ترتیب، برونوی قدیس در نطقی مُطُّول در خصوص «جرات ورزیدن» و «قادر بودن» اُشعار میدارد که مُعارضان کمونیست او، وی را غلط درک کردهاند. شیو های که در آن وی، نقد را در این نطق اخیر توصیف میکند، شیوهای که در آن وی نیروهای سابق که «حیات بشریت» را سرکوب نمودهاند، به «نیروهای متعالی»، و این «نیروهای متعالی» را به «روح الارواح» تغییر، می دهد؛ و شیوهای که در آن وی «نقد» را بمثابه بگانه شاخه تولید عرضه میکند، مسجّل می سازد که خطای آشکار همانا چیزی جز تصوّر نامقبول و ناپسند نیست. ما مُدّلل ساختیم که نقد با ثو ثر باین سبب که ما بطور اجتناب ناپذیری به دگمانیک تبدیل شده ایم، اَدّنی هرگونه نقدی است. او حتی بطور کاملاً جدی ما را بخاطر عدم اعتقاد منفر عانهمان نسبت به عبارات باستانی اش مورد ملامت قرار می دهد. کل اساطیر تصوّرات قائم بذّات، و در رأس آن ـ زئوس تندر آسا ـ [یعنی] خود آگاهی ـ در اینجا بار دیگر با «جرینگ جرینگ عبارات مبتدل که ارکستر فشون پارکابی مقولات رایج، رژه می رود.» (لیترآتور ـ تسایتونگ، مقایسه کنید با خانوادهٔ

«همانا» (گویا فلسفهٔ فویر باخ) «جرأت ندارد بداند که نقد و ناقدان، مادامکه وجود داشتهاند» (۱)، «تاریخ را ارشاد نمود» و ساختهاند، که حتی مخالفان آنان و کلیهٔ جنشها و تبلیغات عصر کنونی، آفریده های آنانند، که همانا فقط آنانند که قدرت را در ید خود دارند، زیرا قدرت در آگاهی آنان قرار دارد، چرا که قدرت را از خود و اعمال خود، از نقد، از مخالفان خود و از مخلوقات کسب میکنند، که فقط از طریق عمل نقد و انتقاد است که انسان ، وارسته می شود و از این راه، انسانها و انسان و نیز بشریت، خلق می شود.»

بدینسان، نقد و ناقد، قبل از هرچیز، دو عامل (سوژه) بکلی متفاوت اند که جدا از یکدیگر وجود دارند و عمل میکنند. ناقد، عامل متفاوتی از نقد، و نقد عامل متفاوتی از ناقد است. این نقد شخصیّت یافته، نقد بمثابهٔ سوژه (عامل) درست همان «نقد نقادانه» است که خانوادهٔ مقدس علیه آن متوجه بود. «نقد و ناقدان، مادامیکه وجود داشته اند، تاریخ را ارشاد نموده و ساخته اند.» روشن است مادامیکه «وجود نداشته اند» نمی توانسته اند چنین عملی را انجام دهند و بهمین اندازه نیز روشن است که «مادامیکه وجود داشته اند» و جود داشته اند، مادامیکه «وجود نداشته اند» نمی توانسته اند چنین عملی را انجام دهند و بهمین اندازه نیز روشن است که «مادامیکه وجود داشته اند» «را بشیوهٔ خاص خود «ساخته اند» و سرانجام، برونوی قدیّس تا خصوص قدرتِ دولتِ آشوبِ نقد را بدهد، یعنی اینکه، «نقد و ناقد، قدرت را در ید خود دارند، زیرا» (یک زیرای قشنگ)! «قدرت در آگاهی آنان قرار دارد»، و در ثانی،

 ۱. این قطعه از «گزارش از ولایت» منتشره در روزنامهٔ آلگیماینه لیترانور - تسایتونگ، در خانوادهٔ مقدس نقل شده است (نگاه کنید به کارل مارکس و فریدریش انگلس، مجموعهٔ آثار. ج۴ - ص ه.ت.

ه.ت.

اینکه این سازندگان سترگ تاریخ، «قدرت را در ید خود دارند»، زیرا «قدرت را از خود و از نقد کسب میکنند» (یعنی، مجددا از خود) - که بدینطریق کماکان بدبختانه ثابت نمی شود که ممکن است، اصولاً چیزی را از آنجا، «از خود» از «نقد» کسب کرده باشند. طبق کلام خود نقد، دستکم می بایست باور نمو د که «کسب کردن» چیز بیشتری از آنجا مقولهٔ «جوهر» که در آنجا از آن «دست کشیده شده» دشوار است. و بالاخره، نقد ایضاً «از نقد» «قدرتی» برای کلام نظری بنایت دهشت آوری «کسب میکند»، زیرا رازی که بر پدرانمان پوشیده ماند و برنوه هایمان ناشناخته است را برایمان مکشوف می سازد، و می شود» - در حالیکه از طریق عمل نقد است که انسان و در این رهگذر، بشریت نیز خلق می شود» - در حالیکه از طریق عمل نقد است که انسان و در این رهگذر، بشریت نیز خلق می شود» - در حالیکه از طریق عمل نقد است که انسان و در این رهگذر، بشریت نیز خلق بدینطریق، بنظر می رسد که خود برونوی قدیس تو شط نقد، یعنی، خلقت خلق الساعه «پا بدنیا گذاشته و در دنیا، از دنیا و به دنیا آمده است شاید، کلیهٔ اینها، صرفاً تعبیر دیگری از بدنیا گذاشته و در دنیا، از دنیا و به دنیا آمده است شاید، کلیهٔ اینها، صرفاً تعبیر دیگری از بدنیا گذاشته و در دنیا، از دنیا و به دنیا آمده است شاید، کلیهٔ اینها، صرفاً تعبیر دیگری از بدنیا گذاشته و در دنیا، از دنیا و به دنیا آمده است شاید، کلیهٔ اینها، صرفاً تعبیر دیگری از موطعهٔ ذیلِ سِفر پیدایش باشد: و آدم، زن خود حوّا، را بشناخت، یعنی، او را مورد نقد قطعهٔ ذیلِ سِفر پیدایش باشد: دست (

باین ترتیب کل نقد نقادانهٔ نام آور که قبلاً در خانوادهٔ مقدس بحد کافی نمایانده شد و بار دیگر با تمام دغل کاریش انگار که هیچ اتفاقی نبفتاده، در مقابل ما قرار میگیرد، را مجدداً می بینیم. نیازی به اینکه از این امر متعجب شد، وجود ندارد، چراکه خود قدیّس در ص ۲۴ گله مند است که خانوادهٔ مقدس «نقد را از کلیهٔ ترقیات کنار میگذارد.» برونوی قدیّس با غیظ و غضب تمام، مؤلفان خانوادهٔ مقدس را تخطئه میکند، زیرا آنان باکمک فرآیندی شیمیایی، نقد باو تر را از حالت «آبکی» به حالت «جلّی» در آورده اند. از اینجا نتیجه می شود که «نهادهای تکدّی»، «گواهینامه تعمیدی بُلوغ»، «قلمرو مغلق گویی و تندرآسای چشم اندازها»، «مذلّت نگرشی مسلمان» (خانواده مقدس، صص<sup>(۲)</sup>

مقایسه کنید با سِفر پیدایش - باب ۴، آیهٔ ۱

۲. اصطلاحاتی که نقل قول شده، تقریظات کارل رایشاَرت منتشره در روزنامهٔ اَلگماینه – تساتیونگ، دربارهٔ کتب ذیل است: کارل هانیریش بوگه من: نقش پروس در تکامل دولت اَلمان...... ، و دانیل بـندا، پرسشنامهٔ مذهبی برای شهروند دارای حق انتخاب در پروُس. این اصطلاحات در خانواده مقدس نیز نقل شده است (نگاه کنید به مجموعهٔ آثار کارل مارکس و فریدریش انگلس، ج۴، ص ۱۰)

۲/۳/۴، موافق روزنامة ليترآتور \_ تساينونك) \_كلية اينها فقط بشرط آنكه بشيو اى «جلّی» درک شود، یاوه سرایی است. و آیا بیست و هشت ضلالت تاریخی که نقد بخاطر آنها در سیر و سیاحت خود دربارهٔ «مسائل روز انگلستان»<sup>(۱)</sup>گناهکار شناخته شد . نيستند؟ آيا نقد اصرار مي ورزد كه از نظرگاه آبكي، مشاجرة ناثورك ـ مـدتها بـعد از اینکه این مشاجره در مقابل دیدگانش انجام گرفت را بطور لَدُنّی پیشگویی نموده بود - ۳۸ و آیا بعداً آن را ابداع ننمود؟ (۲) آیا هـنوز اصرار مـیورزد کـه واژهٔ نـعلبند (Maréchal)، از نظرگاه «جلّی» می تواند بمعنی بیطار (Farrier) باشد، ولی از نظرگاه «آبکی» بهر تقدیر می بایست بمعنای رئیس شهربانی (Marshal)؟ یا علیرغم اینکه «بمفهومی» «جلّی» «عملی فیزیکی و جسّمانی» می تواند به معنی «واقعیتی فیزیکی و جسمانی» باشد، برگردان واقعی «آبکی» می بایست، «فاکت و واقعیت علم فیزیک» باشد؟ یا اینکه غرض ورزی بورژو آی اعتدالی ما، در حالت «آبکی» ایضاً بمعنی «لاقیدی و سهل انگاری شارمندان صالح ما» است؟ آیا نقد اصرار می ورزد که از نظرگاه «آبکی»، «کودکی که بنوبهٔ خود، پدر یا مادر نمی شود، اساساً دختر است»؟ و اینکه آیا کسی می تواند وظیفهٔ «نمایندگی کردن آن را همچون، آخرین سرشگ اندوه که از گذشته ريخته شده است دارا باشد؟» و اينكه دربانها، شير ها، لِوَندها، ماركينزها، اجامرو دربهای چوبین گوناگون در پاریس بشکل «آبکی» خود چیزی نیست، جز مراحل راز وري «كه در مفهوم كلي اش متعلق به ايجاب خود بمثابة امرى محدود و از نو امحاء اين محدوديت كه توسط ماهيت جهانشمول ايجاب شده است، مي باشد، زيرا همانا اين ماهیت، یگانه مولود تشخص خود و فعالیت درونی خود است.»<sup>(۳)</sup> و اینکه نقد نقادانه بمفهوم «آبكي»، هنگام پرداختن به مساله اي كه نخست اظهار مي دار د كه «اهميت و اقعى و کلی را مکشوف ساخته، راه خود را بطور مقاومت ناپذیر، ظفر نمون و با ایقان پیروزی مى يويد، و آنگاه مى بذيرد كه «نه نيّت و نه حق آن را دارد كه ورأى نقدرود»، و بالاخره اذعان می کند که «هنوز می بایست گام دی گری را طی کند اما این گام ناممکن بو ده زیرا -

۸. مقالهای بهقلم یولیوس فائوخِر ۲. تلمیحی است برمقاله اِ.یت (یونگ نیتس): جناب نائوورک و دانشکدهٔ فلسفه» منتشره در آلگماینه لیتراتور \_ تسایتونگ \_ ۳. برونوبائوئر، «لودویگ فویر باخ خصلت نما»، همانا غیر ممکن بوده است.» (خانوادهٔ مقدس، ص۱۸۴)<sup>(۱)</sup>؟ و اینکه از نظرگاه «آبکی»، «آینده نیز کار» نقد است، علیرغم اینکه «سرنوشت، آنگونه که مایل است، تصمیم میگیرد»؟<sup>(۲)</sup> و اینکه از نظرگاه آبکی، نقد هنگامیکه «در تضاد با اجزاء واقعیاش قرار گرفت = تضّادی که قبلاً راهحل خود را در همین اجزاء یافنه بود»، به هیچ چیز ابر انسانی نایل نگردید.<sup>(۳)</sup>

مؤلفان خانوادهٔ مقدّس در واقع با تصوّر این اظهارات و صدهااظهارات دیگر بمثابهٔ اظهاراتی که لاطائلات «جَلّی» جازمانهای را بیان می دارند ـ مرتکب ـ سخافت گشتند ـ اما انجیل های جامع را برای اینکه به ایمان واقعی رسید و هم آهنگی اهل بیت نقادانه را مور د تحسین قرار دارد، می بایست بطرزی «آبکی» برحَسَب درک مولفان آنها خواند، و نه مطقاًبطرزی «جلّی» یعنی طبق لاطائلات واقعی آنها.

«از اینرو، انگلس و مارکس فقط نقد لیتراَتور ـ تسایتونگ را می شناسند.»

دروغی عمدی، که ثابت میکند، قدیّس ما چگونه کتابی که در آن آخرین اعمال وی صرفاً بمثابهٔ ذروهٔ اوج کلیهٔ «اعمالی که او انجام داده است»، توصیف میشود را «بطور آبکی» خوانده است. اما پدر کلیسا برای مطالعه بشیوهای «جلّی» فاقد آرامش است، زیرا از معارضان خود بمثابهٔ رقیبانی که تقدس او را منکرند و «میخواهند او را از قداست محروم سازند، برای اینکه خودشان تقدّیس شوند»، می ترسد.

ضمناً، این فاکت را بخاطر بسپاریم که برحَسَب اظهار کنونی برونوی قدیّس، لیتر آتور - تسایتونگئ او ابداً خواستار ایجاد، جامعهٔ اجتماعی «یا جلوه دادن آن، همچون، آخرین سرشگ اندوه، که از طرف ایدئولوژی آلمانی ریخته شده است، نیست و نه خواستار آنست ذهن را متوجه حادترین رویاروئی با توده و نقد نقادانه رشد یابنده با تمام معصومیّت آن بنماید، بلکه فقط - خواستار «توصیف لیبر آلیسم و رادیکالیسم سال ۱۸۴۲ و پژواک آنها در لاقیدی و عبارت پردازی شان» است، و بدینطریق خواستار مبارزه با «پژواکهای» چیزهایی است که مدتها قبل ناپدید شده است. این همه هیاهو

| ھ.ت. | ۱. نگاه کنید بهمجموعهٔ آثار مارکس و انگلس ج-۴ ص-۱۱۸      |
|------|----------------------------------------------------------|
| ه.ت. | ۲. برونوبائوئر «جدیدترین نوشتاًرها دربارهٔ مسائل یهود.۹- |
| ه.ت. | ۳. پر و نو پائو ئې ، «موضوع نقد اکنو ن جېست»؟_           |

به خاطر یک املت<sup>(۱)</sup>! Tante de bruit pour une omelette ضمناً، درست همین جاست که برداشت از تاریخ که خاص تئوری آلمانی است از نو با بیغل و غشترین «بیان» آن ظاهر می شود. سال ۱۸۴۲، عصر بزرگترین درخشش لیبر آلیسم آلمان تلقی می شود، زیرا در این دوران فلسفه در سیاست شرکت جست. لیبر آلیسم با تعطیل سالنامه آلمانی (دو یچه یار بو شر)و روزنامهٔ راین (راینیشه ـ تسایتونگ)، بلندگویهای، عقاید لیبر آل و رادیکال، از میان رفت. پس از آن، ظاهراً، فقط «پژواک هایی»، باقی ماندند ـ در حالیکه در واقعیت امر، فقط اکنون هنگامیکه بورژو آزی آلمان نیاز واقعی برای قدرت سیاسی را احساس می نماید، نیازی که بو سیلهٔ مناسبات اقتصادی بو جو د آمده و می کوشد این نیاز را بر آورد، لیبر آلیسم در آلمان موجودیتی واقعی یافته و در این رهگذر شانس

دل باز پسی عمیق برونوی قدیّس دربارهٔ خانواده مقدّس باو امکان نداد، این اثر را «خارج از خود، از طریق خود و بتنهائی» مورد نقد قرار دهد. او برای اینکه قادر شود بردرد خود غلبه کند، نخست می بایست اثر یاد شده را بشکلی «آبکی» استنباط کند. او این شکل آبکی که تقریظی پریشیده و سرشار از سوء تعبیرات است، را در «وست فلیشه دامپفبوت» شمارهٔ ماه مه، ص ص ۲۴ ۲۰،<sup>(۲)</sup> می یابد. کملیهٔ نقل ـ قول های او از قطعاتی که در «وست فلیشه دامپفبوت» منفول است، اقتباس شده و چیزی که در آنجا منقول نیست را انشاد نمی کند. زبان ناقد قُدسی نیز بو سیلهٔ زبان ناقد «وست فالی» معین می شود. کلیهٔ اظهاراتی که از دیباچه توسّط «وست فالی» انشاد می شود، (دامپفبوت، ص می شود. کلیهٔ اظهاراتی که از دیباچه توسّط «وست فالی» انشاد می شود، (دامپفبوت، ص انتقال، قسمت عمدهٔ نقد باثو ثر، بر حسب اصل قدیمی که قبلاً توسّط هگل توصیه شده است، را تشکیل می دهد:

برای تکیه کردن به عقل سلیم و، بعلاوه برای اینکه از زمان عقب نماند و با فلسفه پیش رفت، می بایست تقریظات آثار فلسفی و شاید حتی پیشگفتارها و قطعات مقدماتی آنها را مورد مطالعه قرار دارد؛ زیرا این یک اصولکلی که همه چیز بگرد آن می چرخـد، را

۱. فریاد تعجبی که از قرار ژاک واله، سیور دبارو، با شنیدن صدای رعـد و بـرق هـنگامیکه در ایـام روزهداری مشغول صرف اُملت بود، سر داد\_ ۲. نگاه کنید بهاین مجلد، ص ۲۸\_۶۲۷

بدست میدهد در حالیکه آن یک همراه با اطلاعات تاریخی، دادورزی و قضاوتی را بدست میدهد، چراکه همانا قضاوت و دادورزی است، وحتی ورای آنچه که مورد دادورزی قرار میگیرد، میرود. این راه کوبیدهٔ شده راحتی با روبدوشامبر هم می توان دنبال نمود؛ معهذا احساس والای ازلی، رَبّانی و سَر مَدّی راه خود را در ردای اسقفی «تعقیب میکند»، «راهی» که [همانگونه که دیدیم، برونوی قدیّس] نیز میداند، چگونه در حالیکه «بزمین گرمش میزند» آن را تعقیب نماید. (هگل، فنومنولوژی روح، ص ۵۴) ناقد وستفالی، بعد از اینکه نقل قولهای چندی از پیشگفتار را شاهد میآورد، ادامه میدهد:

ابدین ترتیب خود پیشگفتار به آوردگاه کتاب منتهی می شود»، و هکذا. (ص ۲۰۶) ناقد **شریعت مآب، با انتقال این شاهد مثال به فصلنامهٔ ویگاند، و جه تمایز داهیانه تری قائل** شده و میگوید:

«چنین است میدان و عدوئی که انگلس و مارکس برای نبرد آفریدهاند».

از بحث حکم نقادانه: «کارگر هیچ چیزی نـمی آفریند»، نـاقد **وسـتفا**لی تـنها یک **نتیجه گیری مو**جز را بدست میدهد.

ناقد **شریعت مآب،** در واقع معتقد است که این همهٔ آنچیزی است که دربارهٔ حکم گفتهٔ شده، و نقل قول وستفالی در ص ۱۴۱ را رونویسی میکند و از کشف اینکه فقط «تقریراتی» در مقابله با نقد پیش کشیده شده است، بوجد می آید.

با بررسی افادات نقادانه دربارهٔ عشق، ناقد وستفالی در صفحهٔ ۹ ، ۲ نخست بعضاً از **اشیالی که وقوع جنایت را ثابت میکند (**Corpus delicit) صورت برداری میکند و آنگاه از جملات پراکندهٔ ردیّه که مایل است بمثابهٔ مرجعیتی برای حساسیّت مه آلود و بیمار گونهاش مورد استفاده قرار گیرد.

در صفحات ۴۲-۱۴۱ ناقد قُدسی مآب، به همان ترتیبی که سلف او انشاد میکند، کلمه به کلمه و تحت الفظ از او رونویسی میکند.

ناقد **وستفا**لی دربارهٔ جیفهٔ جناب یولیوس فائوخر ابراز شگفتی میکند: «چنین است تقدیر بدیع در روی زمین!<sup>(۱)</sup>»

ناقد شریعت مآب نمی تواند «کار شاق» خود را بدون اختصاص دادن این شگفتی

۱. شیلر، مرگ والن شتاین، پرده چهارم، صحنهٔ ۱۲. ـ

برای استفادهٔ غیرمقبولانه در صفحهٔ ۱۴۲، خاتمه دهد.

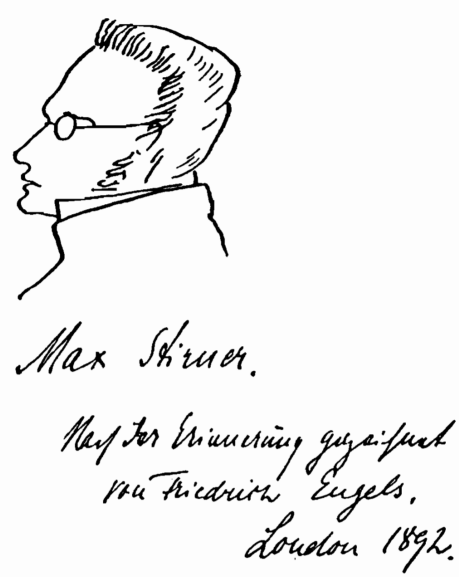
ناقد وستفالی در صفحهٔ ۲۱۲ باصطلاح خلاصّهای از احتجاجاتی که متوجهٔ خود برونوی قدیّس در خانوادهٔ مقدس است را بدست می دهد.

ناقد شریعت مآب شادمانه و مو بهمو کلیهٔ این مطالب را با تعجّب و شگفتی کامل وستفالی مآبانه رونویسی میکند. او از اینکه هیج کجا در کل این مباحثهٔ جدلی، هیچ کس او را بخاطر «تبدیل مسالهٔ رهایی سیاسی به مسالهٔ رهایی انسان»، بخاطر «خواستار قتل یهو دیان شدن»، «بخاطر» تبدیل یهو دیان به الهیات دانان»، برای «تبدیل هگل به جناب هینریخ» و هکذا، سرزنش ننمو ده، کو چکترین تصوّری ندارد. ناقد قدسی مآب، با ساده لوحی اتهامات ناقد وستفالی را مبنی براینکه در خانوادهٔ معقدس، مارکس داو طلب میشود، نوعی رسالهٔ کو چک مدرسی در پاسخ به «خود معبو دسازی سخیفانه» با ثو ثر در برونوی قدیس بعنوان شاهد مثال عرضه میکند، در هیچ کجای خانوادهٔ مقدس و جود ندارد، بلکه نزد ناقد وستفالی یافت میشود. بعلاوه رسالهٔ کو چک، نه بعنوان پاسخی «توجیه خویشتن» نقد در صفحات ۲۳ ـ ۱۹۰ بلکه فقط در بخش بعدی در ص پاسخی «توجیه یاراثه شاه به ان - تاریخی: «چرا جناب باثو ثر می بایست در سیاست شرکت جوید؟» \_ اراثه شد.

و بالاخره در صفحهٔ ۱۴۳، برونوی قدیّس، مارکس را بهعنوان «کمدین خوش مزهای»، معرفی میکند، او در اینجا دوباره از سر مشق وستفالی خودکه درام جهان تاریخی نقد نقادانه، را در ص ۲۱۳ به «خوشمزه ترین کمدی» تحویل نمود، پیروی میکند.

بدینسان میتوان دیدکه چگونه مُعارضان نقد نقادانه «جرأت میورزند و میتوانند بدانند نقد چگونه کارکرده و میکند»!

۱. نگاه کنید به کارل مارکس و فریدریش انگلس، مجموعهٔ آثار - ج۲ ص ص ۹۹-۱۰۶ و ۱۰۷-



ماكس اشتيرنر نقاشى توسط انگلس در رسم الخط آلمانی چنین آمده است:

ماکس اشتیرنر. توسط فریدریش انگلس بکمک حافظه کشیده شد. لندن ۱۸۹۲ ۲ـ مدیحه سرایی برای «م. هس» «آنچه انگلس و مارکس نتوانسته اند تاکنون انجام دهند، م.هس با تمام رسانده است.» چنین است گذار سترگ و لاهو تی که ـ بخاطر «توانستن» و «نتوانستن» نسبی انجام شدهٔ او انگلیستها ـ آنچنان محکم در انگشتان مرد مقدّس جای گرفته است که می بایست با مناسبت یابی مناسبت، در هر مقالهٔ پدرکلیسا جایگاهی بیابد.

«آنچه انگلس و مارکس هنوز نتوانستهاند انجام دهند، م. هِس باتمام رسانده است.» اما این آنچه که «انگلس و مارکس هنوز نتوانستهاند انجام دهند.» چیست؟ در واقع نه چیزی کمتر یا بیشتر از \_انتقاد از اشتیرنر. و چرا چنین پیش آمد که انگلس و مارکس هنوز نمی توانستند» اشتیرنر را مورد انتقاد قرار دهند؟ باین دلیل مقنع که \_کتاب اشتیرنر هنگامیکه آنان خانوادهٔ مقدس را برشتهٔ تحریر در می آورند هنوز منتشر نشده بود.

این خدعهٔ شهودی \_ یعنی در هم آمیختن همه چیز و وارد نمودن چیزهای بکلی متفاوت در رابطهٔ کاذب علت و معلولی \_ نه تنها واقعاً در مخیلهٔ وی، بلکه در انگشتانش نیز جای گرفته است. این خُدعه که در نزد وی عاری از هرگونه مضمونی می شودنحوی هزل آمیز، با ظاهری متفرعن به تکرّر و همانگونی می انجامد. بعنوان مثال، پیش از این در روزنامهٔ آلگماینه لیتر آتور \_ تسایتونگ (۵ و ۱) قید شده بود:

وتفاوت میان اثر من و صفحاتی که فی المثل فیلیپسونی سیاه میکند.» (یعنی، صفحات عبئی که منباب مثال، فیلیپسونی در آنها مینویسد)» لذا آنچنان که در واقع است، می بایست مورد تعیین واقع شود.»

م.هس، که انگلس و مارکس برای نوشتآرهای او مطقاً هیچ گونه مسئولیتی را نمی پذیرند، برای ناقد شریعت مآب آنچنان پدیدهٔ غریبی بنظر می آید که فقط قادر است گزیده هایی پر از لفاظی از واپسین فلاسفه رونویسی نموده و حکم کند که «این نقد در پاره ای نکات فویر باخ را درک ننموده یا اینکه» (آه، ای الهیات!) «ظرف مایل است علیه کوزه گر برخیزد». رسالهٔ پولس رسول برومیان \_باب نهم \_ آیات ۲۱ \_ ۲۰ \_ سرانجام ناقد قدّسی مآ بمان بعد از اینک یکبار دیگر «کارشاق» انشاد نمودن را انجام می دهد، باین نتیجه می رسد که هس از هگل رونویسی می کند، چرا که دو واژهٔ «متفق» و «تطوّر» را بکار برده است. طبعاً، برونوی قدیّس می بایست به شیوه ای معکوس می کو شید، بر هان ارائه شده در خانوادهٔ مقدس را بخاطر وابستگی کامل خود به هگل، علیه فویر باخ

متوجه سازد.

«ببینید، که عاقبت کار باثو ثر بکجاکشید! او بحد توانش بخوبی علیه مقولات هگلی مبارزه نمود»، بأستثنای مقولهٔ خود آگاهی \_علیالخصوص در مبارزهٔ پر افتخار روزنامهٔ لیتر آتور \_ تساینونگ علیه جناب هینریخ. اینکه او چگونه جنگید و بر آنها غلبه نمود را قبلاً مشاهده کردیم. برای داشتن معیار و مقیاسی درست، از ویکاند، ص ۱۱۰، شاهد مثال می آوریم، در جایی که اشعار می دارد

وراه حل» (۱) رواقعی، - (۲) رتضادها، (۳) ودر طبیعت و تاریخ» (۴) روحدت واقعی، (۵) ومناسبات جداگانه» (۶) واصلی» (۷) واساس» (۸) ورطهٔ» (۹) ومذهب، نامتناهی واقعی»، (۱۰) ودوست داشتنی و مقاومت ناپذیر، خود - خلاقانه» (۱۱) وشخصیّت» (۱۲) وهنوز یافت نشده است».

این سه سطر، همانطور که در مورد هس شاهد آنیم، نه تنها حاوی مقولات سوفسطایی هگلی است، بلکه حاوی یک دوجین کامل از مقولات هگلی «واقعی، نامتناهی و مقاوت تاپذیر» است که خود رابذاته توسط «وحدت واقعی مناسبات جداگانه» مکشوف می سازند. - «ببینید، که عاقبت کار بائو تر بکجا کشید!» هر آینه مرد مقدّس تصوّر میکند که در وجود هرس، معتقدی مسیحی راکشف نموده، نه باین خاطر که هس «امیدوار است» - آنگونه که برونو اظهار می دارد - بلکه باین خاطر که امیدوار نیست و همانا باین خاطر که از «رستاخیز» سخن میگوید، سپس پدر کبیر کلیسای ما، ما او در آنجا تصریح میکند.

«که انسان واقعی زندهٔ دیجشد هنوز زاده نشده است» !!! (بیانی جدید دربارهٔ تعیین «جنسیّت یگانه») «و دورگهای که بوجود آمده» (برونوبانونر ؟!؟) «هنوز قادر نیست برکلیهٔ قواعد جَزمی مسلط شود.» و غیره.

یعنی اینکه، مسیح موعود هنوز زاده نشده است، پسر انسان نخست باید بدنیا و باین دنیا بیاید، دنیایی که از آن عهد عتیق است و هنوز در زیر چوب شریعت و قواعد جزّمی قرار دارد.

همانگونه که فوقاً نشان داده شد، درست همانطور که برونوی قدیّس از انگلس و مارکس، برایگذار به هِس استفاده می نماید، بهمین قسم اکنون هس، باو برای اینکه فویر باخ را سرانجام بهرابطهٔ تصادفی با سیر و سیاحتش دربارهٔ اشتیرنر، خسانوادهٔ مسقدس و واپسین فلاسفه بکشاند، پایمردی و مُعاضدت میکند. «ببینید، که عاقبت فویر باخ بکجا انجامید!» «فلسفه می بایست با تظاهر بتقوا پایان یابد.» و هکذا. (ویتاند، ص ۱۴۵). ولی معهذا، رابطهٔ تصادفی واقعی آن است که این ابزار شگفتی، تقلیدی است از قطعهای از واپسین فلاسفه اثر هِس، که از جمله علیه بائو ثر متوجه بوده (دیباچه، ص ۴): «باین ترتیب [...] و نه به هیچ ترتیب دیگری آخرین مولود ریاضت. دکشان مسیحی [...] از جهان وداع میکند.»

برونوی قدیس، نطق پیگرد خود علیه فویر باخ و همدستان فرضی او را با سرکوفتفویر باخ خاتمه می دهد مبنی براینکه تمامی آنچه او قداد بانجام آن است، همانا خود نوازی و مدح و ستایش خویشتن است»، در حالیکه «مسیو»ب. با توثر و مخدرهٔ نقاده» «دورگه و ولدالحرام بوجود آمده»، «انهدام» دائم که جای خود دارد، را در ارابهٔ ظفر مند خویش پیش می تازاند و پیروزیهای جدیدی فراچنگ می آورد» (ص (۱۲۵)، از عرشش بزیر پر تاب می کند» (ص ۱۱۹) «بقتلش می رساند»، (ص ۱۱۱)، «بزمین گرمش می زند» (ص ۱۱۵). «یکبار برای همیشه نابودش می کند» (ص ، ۱۱)، «درب و داغان می کند» (ص ۱۲۱) «می می اجازه می دهد تا «بپوسد» (ص ( ۱۲۰)، «زندانهای سختگیرانهٔ ترس (ا) می سازد» (ص ، ۱۴)، منبری «کوبندهای» در ص ۱۵ ۱۱) «می می داند»، می دهد تا «بپوسد» (ص منبری «کوبنده و می در ص ۱۵ ۱۱) «می می در انه می داند»، و ای با بلاغت و جلامد صخره آسا فرو می بارد (ص ، ۱۱) و در خاتمه با افزودن «تجرید بالتجرید \_ تا پایدارانه ـ مقتدرانه و جازمانه به شرح و تفصیل دست می یازد و بر سر فویر باخ، هیولی، و جلامد صخره آسا فرو می بارد (ص ، ۱۱) و در خاتمه با افزودن «تجرید بالتجرید \_ ترین» و صعب ترین صعوبت» (در ص ۱۲۴) به «نقد نقادانه»، «جامعهٔ اجتماعی» و «هبولی و جلامد صخره ـ آسا با ضربتی جنبی بر ماکس قدیس نیز غلبه می کند.»

کلیهٔ اینها را برونوی قدیّس «بواسطه خود، در خود و بتنهایی» انجام میدهد، چراکه او «خودش» است و میتواند همواره و «بواسطهٔ خود، در خود و بتنهایی»، (ص، ۱۳٦) بزرگترین باشد، (هست و میتواند باشد!) همین است که هست!

۲. «مجدًانه، متقیانه، مشتاقانه و وارسته» (Frisch, fromm, fröhlich, and frei) واژههای نخستین
 ۲. «مجدًانه، متقیانه، مشتاقانه و وارسته» (Frisch, fromm, fröhlich, and frei) واژههای نخستین
 ۲. «مجدًانه، متقیانه، مشتاقانه و وارسته» (Frisch, fromm, fröhlich, and frei) و اژههای نخستین

برونوی قدیس بدون شک اگر بهمان اندازه از جانب دیگر، از «محسوسیّت بمثابهٔ مانعی که انسان علیه آن می بایست بخود ضربهٔ مهلکی وارد سازد،» بیم نداشت، برای جنس لطیف خطرناک می بود، چراکه «شخصیّتی دوست داشتنی و مقاومت ناپذیر» است. بنابراین او «بواسطهٔ خود، در خود و بتنهایی» بزحمت گلی را خواهد چید، بلکه بیشتر ترجیح می دهد در استنشاق نامتناهی و حسرت هیستریک برای «شخصیّتی دوست داشتنی و مقاومت ناپذیر»، که «دارای این جنسیّت یگانه و این اندامهای جنسیّتی خاصّ و یگانه است،» بپژمرد.<sup>(۱)</sup>

۱. [قطعه ذیل در دستنوشته خط خورده است:]

۹. برونوی قدیّس در «ارابه ظفر نمون» خود

قبل از ترک پدر کلیسای «ظفرمند و مطمئن از پیروزی» بیائیم برای لحظهای بهجمعیت حیرت زده ملحق شویم که هنگامیکه «ارابه ظفرنمون او پیش میتازاند و پیروزیهای جدیدی کسب میکند» درست همانقدر مشتاقانه آهنگ دویدن میکند که سرتیپ نیم وجبی بهمراه چهار اسب کوتولهٔ خود به تعرض قلابی دست میزند. جای شگفتی نیست که زمزمهٔ تصنیف های بازاری بگوش میرسد، چرا که استقبال با تصنیف های بازاری، بیش از هرچیز «متعلق به پیروزی بطور دائم است»

## III ماکس قدیس

«سرسبزی درختان بمن چه مربوط؟»<sup>(۱)</sup>

ماکس قدیس، شورا را برای ایراد تفسیر مداحانهٔ بالابلندی دربارهٔ «کتاب» که همانا جز «کتاب»، کتاب بذاته، کتاب صاف و ساده، یعنی کتاب کامل، کتاب مقدّس، کتاب بمثابهٔ چیزی قدوّس و طاهر، یعنی؛ یکانه و صفات آن، نیست، مغبون می کند، بکار می گیرد یا «مورد استفاده قرار می دهد.» همانطور که می دانیم این «کتاب» در او اخر سال می گیرد یا «مورد استفاده قرار می دهد.» همانطور که می دانیم این «کتاب» در او اخر سال ا ۱۸۴۴ از آسمان شأن نزول یافت و هیئت نوکر او تو و یکاند در لایبسیگ را بخود گرفت. [۴۰] بنابراین، تحت مراحم تبدیلات زندگی دنیوی قرار گرفت و از طرف سه «یکانه شده»، یعنی؛ شخصیّت اسرار آمیز سلیکا، فویر باخ و هس<sup>(۲)</sup> صوفی مسلک، هورد حمله واقع شد. ولی معهذا هرقدر هم که ماکس قدیّس در هر لحظهای بمثابهٔ خالق، هنگامیکه مخلوقات دیگر خود را لاپوشانی میکند، از خود بمثابهٔ مخلوقی قراتر رود، باز هم براولاد ضعیف خود دل می سوزاند، و برای دفاع از او و تامین ایمنیاش، «عربدهٔ نقادانهٔ» کلفتی سر می دهد. برای اینکه هم این «عربدهٔ نقادانه» و هم شخصیّت اسرار آمیز نقادانهٔ» کلفتی سر می دهد. برای اینکه هم این «عربدهٔ نقادانه» و هم شخصیّت اسرار آمیز نقادانهٔ کلفتی سر می دهد. برای اینکه هم این «عربدهٔ نقادانه» و هم شخصیّت اسرار آمیز نقادانهٔ کلفتی سر می دهد. برای اینکه هم این «عربدهٔ نقادانه» و هم شخصیّت اسرار آمیز

۲. «Was jehen mir die jrinen Beeme an?» تضمینی (به لهجهٔ برلنی) از جسمله ای از اشر هانیه موسوم به (Reisebilder) «تصاویر سفر»، بخش سوم، «Die Bäder von Lucar» (گرمابه های لوکا) فسط چهارم. -۲. سلیگا، «یگانه و صفات آن»؛ فویر باخ، «دربارهٔ ماهیت مسیحیت در ارتباط با یگانه و صفات آن»؛ سلیگا را با تمام اهمیت آن درک کنیم، در اینجا می بایست، تا حدی، به تاریخ کلیسا بپردازیم و از نزدیک باین کتاب «عطف توجه مبذول نمائیم»، یا اگر زبان ماکس قدیس را بکار بریم،: «بطور ضمنی»، در این قطعه، یک «امعان نظر» تاریخی ـکلیسا را در «یگانه و صفات آن» وارد سازیم، «صرفاً باین خاطر که چنین بنظر می آید، برای توضیح مابقی می تواند مفید واقع شود.» «ای دروازها سرهای خود را برافرازید؛ ای درهای ابدی برافراشته شوید، تا پادشاه جلال داخل شود. واین پادشاه جلال کیست؟ خداوند قدیر و جبّار، خداوند که در جنگ جبّار است. شود. واین پادشاه جلال کیست؟ خداوند قدیر و جبّار، خداوند که در جنگ جبّار است. شود. واین پادشاه جلال کیست؟ خداوند یگانه<sup>(۱)</sup>، پادشاه جلال اوست. (مزامیر، مزمرر بیست و چهارم: آیات ۲۰۰۷)

## ۱\_یگانهوصفات آن

مردی که «امر خود را برهیچ بنا نهاده است»<sup>(1)</sup> «عربدهٔ نقادانهٔ کشدار خود را نظیر ک آلمانی خوب، بالفور با مرثیهای آغاز می کند: «آیا چیزی هست که امر من نباشد؟ (ص ۵ «کتاب») و با تضرع جانگدازانه ادامه می دهد که «هر چیزی امر اوست» که «امر خدا، امر بشریت، امر حقیقت و آزادی، و بعلاوه امر مر دمش و خداوندش»، و هزاران مور نیک دیگر بدو تحمیل شده است. بیچاره! بورژوآی فرانسوی و انگلیسی دربارهٔ قدان بازار، بحرانهای تجاری، سراسیمگی در بازار بورس، شرایط سیاسی غالب کنونی، و هکذا؛ شکوه و شکایت می کند؛ خرده بورژوآی آلمانی که شرکت فعّالش در جنبش بورژوآیی صرفاً شرکتی آرمانی است، و برای مابقی فقط خود را در معرض خطر رار می دهد، امر خود را بطور صاف و ساده بمثابهٔ «امر نیک»، امر آزادی، حقیقت، شریت، و هکذا می بیند.

متولّى باشى آلمانى ما بطور ساده باين توهّم خرده \_ بورژو آى آلمانى بـ اور دارد و مجالتاً در سه صفحهٔ كليهٔ اين امور نيك را مورد بحث و فحص قرار مىدهد. او «امر خدا» و «امر بشريت» را تفحص مىكند (ص ص ٦و ٧) و آنها را «صرفاً امور اگو ئيستى خويشتن خواهى) مىيابد،كه هم «خدا» و هم «بشريت» فقط دربارهٔ آنچه از **آن ايشان** مت نگرانند،كم «حقيقت»، «آزادى»، «انسانيت و عدالت» تنها بخود و نه بما، تنهاخير

۱. در اینجا و در ذیل مارکس و انگلس نخستین سطور چامهٔ گو ته باطل ! باطل اباطیل! «من امر خود ! برهیچ بنا نهادهام» را در قالب الفاظ دیگری بیان میدارند. «من امر خود را بـرهیچ بـنا نـهادهام»، عـنوان یشگفتار اشتیرنر برکتابش میباشد. و رفاه خویش و نه به خیر و رفاه ما علاقه مندند \_ و از آن نتیجه می گیرد، که کلیهٔ این اشخاص از «این رهگذر بطور استثنایی غنی اند»، او تا جایی پیش می رود که این عبارات اید ثالیستی \_ خدا، حقیقت، و غیره را به شار مندانی سعاد تمند تبدیل می کند که «بطور استثنایی غنی» و از «اگوئیسم سودهندی برخور دارند»، اما این وضع اگوئیست شریعت مآ بمان را خشمگین می ساز د و ندا در می دهد: «و امامن؟»

«من، بنویهٔ خود، از این درس میگیرم، و بجای ادامهٔ خدمت به آین اگو ٹیست های کبیر، ترجیح میدهم، خودم یک اگو ٹیست باشم!» (ص ۷).

بدین ترنیب مشاهده می شود چگونه انگیزه های مقدّس، ماکس قدیّس را در گذارش به اگو ٹیسم هدایت میکند. این همانا نه چیزهای خوب این جهان و خزاینی که ضایع می شود و زنگ میزند و تباه می گردد، و نه سرمایهٔ متعلق باین رجال یکانه شده، بلکه خزاین ملکوتی، سرمایه متعلق بخدا، حقیقت، آزادی، بشریت و غیره است که باو آرامش نمی بخشد.

هر آینه ماکس قدیّس اندکی نزدیکتر باین «امور» متعدّد و «صاحبان» این امور، مثلاً بخدا، به بشریت و حقیقت، می نگریست به نتیجهٔ عکس می رسید: و آن اینکه اگو ٹیسم بنا شده بر شیوهٔ عمل اگو ٹیستی این اشخاص می بایست بهمان اندازه خود این اشخاص مو هو می باشد.

بجای این، قدیّس ما تصمیم میگیرد با «خدا» و «حقیقت» وارد رقابت شود و امر را بر خویشتن بنا نهد\_

وبر خود، برمنی که، درست بهاندازهٔ خدا، هیچ چیز همه چیز دیگر است، منی که برایم همه چیز است، ولی که یگانه است... من در مفهوم هباء، همانا هیچ چیزم، ولی هیچ خلاقانه، هیچی که من خود بمثابهٔ خالق، همه چیز را خلق میکنم.ه

پدر مقدّس كليسا مى توانست اين حكم واپسين را نيز بصورت ذيل بيان نمايد: من در هباء لاطايلات همه چيزم «ولى» من خالق باطل وكل و أجمعون، هستم كه خودم از آن، بمثابة خالق، هيچ را مى آفرينم.

اینکه کدامیک از ایندو تعبیر، تعبیر صحیح است، بعداً روشن خواهد شـد. ایـن از پیشگفتار.

خود «کتاب»، مانند کتاب «عتیق» به وصایای قدیم و عهد جدید ـ یعنی، به تاریخ یگانهٔ انسان (شریعت و رسولان) و تاریخ غیر انسانی ـ یگانه (بشارت ملکوت خداوند) تقسیم میشود. آن یک تاریخی است در چارچوب علم کلام، کلام محصور در گذشته؛ و این یک، علم کلام در تاریخ، [یعنی]، کلام وارسته است که علیه زمان حاضر میرزمد و ظفرمندانه برآن غلبه میکند.

عهدعتيق:انسان

۱-سفر پیدایش: یعنی، زندگی یک عاقله مرد ماکس قدیس در اینجا وانمود میکند که زندگینامهٔ خصم جانی خود، «عاقله مرد» و نه زندگینامهٔ «یگانه» یا «فرد واقعی» را مینویسد. این وضع او را دچار تناقضات خوشایندی می سازد.

اگر چه هر تکوین و پیدایش عادی به «حیات یک عاقله مرد» [معهذا، این تکوین] ، ab ovo (ابتدائاً) با «کودک» آغاز می شود. همانطور که در ص ۱۳ برما عیان می شود، کو دک

واز ابتداء، زندگی توأم با مبارزهای را علیهٔ کل جهان آغاز میکند، او در مقابل همه چیز ایستادگی میکند و همه چیز در مقابل او.»، «هر دو دشمن باقی میمانند» اما «با خوف و احترام» و «همواره هشیارند و بدنبال نقطهٔ ضعف یکدیگر»

این مطلب در ص ۱۴ بیشتر شرح و بسط داده می شود: «ما بمثابهٔ کودکان می کوشیم شالودهٔ هرچیز یا آنچه در بطن آنها قرار، دارد را بیابیم؛ «بنابراین» (باین ترتیب دیگر نه بخاطر عداوت) «می کوشیم ضعف های هرکس راکشف کنیم» (در اینجا انگشت سلیگای اسرار آفرین آشکار است.)<sup>(۱)</sup>

بدین نحو، صغیر بلادرنگ به متافیزیک فروشی که می کوشد «شالودهٔ» چیزها را بیابد، تبدیل می شود.

این طفل اندیشه باف که «طبیعت اشیاء» بهقلبش نزدیکتر است تا اسباب بازیهایش، «گاه و بیگاه»، در دراز مدت، موفق میشو د از پس «جهان اشیاء» بر آید، آن را فتح کند و

 ۱. تلمیحی است برمقالهٔ اوژن سو: اسرار پاریس. نگاه کنید به کارل ماکس و فریدریش انگلس، مجموعهٔ آثار، ج۴ ـ ص ۵۴. آنگاه هنگامیکه، می بایست با مبارزهٔ شاقی زندگی، نوین و «پیکار علیه عقل»، مواجه گردد، وارد فازی نوین، [یعنی] دوران برنائی می شود، زیرا «روح، بمعنی نخستین خود – یابی است» و: «ما مافوق جهانیم، ما همانا روحیم.» (ص ۱۵) نظرگاه جوانی، همانا «نظرگاهی ملکوتی» است؛ صغیر صرفاً «آموخته است»، «او بر مسائل فقط کلامی یا الاهیاتی تمتق ننموده» – درست همانطور که (صغیر) «پیلاتوس» با عجله به سؤال «حقیقت چیست؟» رسید.<sup>(1)</sup> جوان «می کو شد برافکار تسلّط یابد»، او «بدرک تصورات و روح نائل می گردد»، «در جستجوی تصورّات است»، و «در اندیشه مستغرق می شود (ص ۱۵)» دارای افکار صِرف است، یعنی، هیچ چیز جز افکار معقول.» این جوان که بدین تر تیب «از خود دست می شوید» و بجای اینکه بدنبال زنان جوان و چیزهای دنیوی دی گر باشد، کس دیگر جز «اشتیرنر» جوان، برنای برلنی ساعی، که با منطق هگل سرگرم است و با ناباوری و حیرت و به میشلت کبیر زُل میزند، نیست. در ص ۱۷، در خصوص

«پرده از اندیشه محض برمی دارد و خود را وفق آن میکند ـ تمنّع جوانی همانا در این، و کلیهٔ مظاهر نورانی جهان اندیشه \_ حقیقت، آزادی، بشریت، انسان و غیره است، که روح جوان را روشن میکند و برمیانگیزد.»

سپس این جوان از «شیء» نیز «دست میکشد» و خود را منحصراً «با افکارش مشغول میدارد»:

دار کلیهٔ آنچه تحت نام مؤهن اشیاء برونی، روحانی و نفسانی نیست را درک میکند، و اگر با این وجرد بهچنین اشیاء برونی، از قبیل مثلاً، عادات دانشجویی و هکذا؛ نمی چسبد، همانا فقط باین خاطر است که روح را در آنهاکشف میکند؛ یعنی هنگامیکه آنها برایش به سمبلها و نمودهایی تبدیل می شود». (کیست که «سلیگا» را در اینجا «کشف» نکند؟)

چه جوان برلنی نازنینی! مراسم آبجوخوری انجمن دانشجویان برای او فقط یک سَمبُل بود و همانا فقط بخاطر «سَمبُل» بودکه در آخر هرباده نوشی، بسیاری از اوقات در زیر میز، در جایی که محتملاً نیز آرزو می کرد، «به کشف روح نایل می گشت!» ۔نیکی این جوان که اوالد سالدیده، که دو مجلد دربارهٔ «جوان صالح»<sup>(۲)</sup> قلم زده، می توانست

| ه.ت. | ۱. انجیل یوحنّا ـ باب۱۸، آیهٔ ۲۸ـ                                        |
|------|--------------------------------------------------------------------------|
| ه.ت. | ۲. پوهان لودویگ اِوالد، جوان نیک، شوهر و پدری خوب، یا امکانی برای آنشدن. |

او را بمثابهٔ الگویی اختیار کند، از این واقعیت نیز مشهود می شود که برایش «معلوم شد» (ص ۱۵): «می بایست از پدر و مادر دست کشید، و گریبان خود را از هرگونه اتور تیه ای خلاص نمود.» برای او «انسان معقول، خانوادهٔ بمثابهٔ اتور تیه ای بی شایبه، و جود ندارد؛ از اینجا ترک والدین، برادران و خواهران، و غیره نتیجه می شود. - اما همگی اینها به برکت آنچه که جوان نیک، اطاعت و ترس والدین را، با وجدان اندیشمندانهٔ خود آشتی می دهد؛ از نو بمثابهٔ اتورتیه ای لاهوتی و معقولانه زاده می شود، و همه چیز انسان اطاعت نمود.» (می می ماند. ایضاً، (در ص ۱۵) گفته شده است»، «خدا را می باید بیشتر از انسان اطاعت نمود.» (<sup>(1)</sup> در واقع، جوان نیک در ص ۱۲، در جایی که «گفته می شود». این «خدا را می باید بیشتر از انسان اطاعت نمود.» به بالاترین ذرهٔ اوج اخلاقیات می رسد. این «خدا را می باید بیشتر از انسان اطاعت نمود.» به بالاترین ذرهٔ اوج اخلاقیات می رسد. این «خدا را می باید بیشتر از انسان اطاعت نمود.» به بالاترین ذرهٔ اوج اخلاقیات می رسد. این «خدم پوزئیدون» (<sup>(7)</sup> ار تقاء می دهد \_ او از هیچ چیز بیشتر باندازهٔ «و جدانش» نمی تر سد. «خوس از اینکه کشف نمود «روح، همانا ماهوی» است، دیگر حتی از نتیجه گیریهای دنیل نیز باکی ندارد:

«ولی، هرآینه، روح بمثابهٔ چیزی ماهوی شناخته شود، معهدا، تفاوت میکند از اینکه روح غنی باشد یا فقیر، و بنابراین» (!) «کوشش می شود، روحاً غنی شد؛ روح مایل است گسترش یابد و حیطهٔ خود را تثبیت نماید، حیطهای نه از آن این جهان، که بطور ساده متصور نموده است. روح از این راه میکوشد کُل در کُل شود»<sup>(۴)</sup> (این چه راهی است؟) یعنی؛ علیرغم اینکه من روحم، معهداروح کامل نیستم و می بایست» (؟) نخست روح کامل را بجویم» (ص - ۱۷)

«معهذا تفاوت میکند». ـ «آن» یعنی چه؟؛ «آن» که «تفاوتی را موجب می شود» چیست؟ ما غالباً باین «آن» اسرار آمیز در مرد مقد شمان برمی خوریم و آنگاه معلوم می شود که این از نظرگاه جو هر «یگانه»، آغاز منطقِ «یگانه» و از این حیث، یکسانی واقعی «وجود» و «لاوجود» هگل است. بدینطریق برای هرچیزی که ایس «آن» انجام

میدهد، میگوید و عمل میکند، ما مسئولیت را بگردن قدیسمان میاندازیم که رابطهاش با آن رابطهٔ او با خالق آن است. پیش از هرچیز، این «آن» همانطور که مشاهده کردیم، تفاوتی را میان فقیر و غنی موجب میشود. و چرا؟ زیرا «روح بمثابهٔ چیزی ماهوی شناخته شده است.» بیچاره «آن» که بدون این شناخت هیچگاه به تفاوت میان فقیر و غنی نمی رسد! «و لذا کوشش میشود» و هکذا. «میشود»! ما، در اینجا دارای دوّمین شخص نکرهایم که همراه با «آن» در خدمت اشتیرنر است و می بایست سخت ترین اعمال حقیرانه را برای او انجام دهد. اینکه ایندو چگونه به حمایت از یکدیگر عادت کردهاند، در اینجا برای العین دیده میشود. از آنجائیکه «آن» از اینکه روح فقیر باشد یا غنی، تفاوتی را موجب میشود، «شخص» (هر کس جز نوکر وفادار اشتیرنر می تواند دارای این رأی باشد!) \_ «لذا شخص میکوشد روحاً غنی شود». «آن»، علامت میدهد و «شخص» بلافاصله نعره زنان بدو ملحق میگردد. تقسیم کار بطور کلاسیک انجام میگیرد.

از آنجائیکه «شخص میکوشد روحاً نفی شود، روح آرزو میکند گسترش یابد و حیطهٔ خود را تثبیت نماید»، و هکذا. «ولی هرآینه» در اینجا ارتباطی باشد. «ایضاً تفاوتی را موجب میشود» خواه «شخص» بخواهد «روحاً غنی» شود، یا خواه «روح بخواهد حیطهٔ خود را تثبیت نماید». «روح» تا بحال خواهان هیچ چیز نبود، «روح» هنوز بمئابهٔ یک شخص به گمان درنیامده بود ـ و همانا فقط مسالهٔ روح «جوان» بود. نه «روح» بذاته، روح بمثابهٔ سوژه (نفس زنده). ولی نگارنده قدوس ما اکنون نیاز به روحی متفاوت از روح جوان دارد، تا آن را در مغایرت با این یک بمثابهٔ چیزی بیگانه، و بعنوان آخرین و میلهٔ بمثابهٔ روح القدس، تحمیل کند، حقهٔ شعبدهای شمارهٔ ۱

«روح از این راه میکوشد کل در کل شود»، اظهاری است تا حدی پیچیده و مُبهم که بعداً بصورت ذیل توضیح داده می شود:

«عليرغم اينكه من روحم، معهذا روحي كامل نيستم و مي بايست نخست روح كامل را بجويم.»

اما اگر ماکس قدیّس، «روح ناقص» است، معهذا، اینکه او باید روح خود را • کامل• کند یا **• روح کامل**• را بجوید، تفاوتی را موجب می شود. چند سطر جلوتر، او در واقع تنها با روح «فقیر» و «غنی» ـ تفاوتی کمّی و دنیوی ـ سرو کار داشت، و اکنون ناگهان روح «ناقص» و «کامل» رئخ می تابد. کوشش در جهت تکامل روح خاص خود، اکنون می تواند به صید «روح ناقص» بجای «روح کامل» تبدیل شود. روح القدس همچون شبحی سرگردان است. حقهٔ شعبدهای شماره ۲ مصنف اقدّس ادامه می دهد: مصنف اقدّس ادامه می دهد: «اما از این رهگذر»)یعنی، با تبدیل کوشش در جهت «کمال» روحم به پی کاوی برای «روح کامل») «منی که فقط هم اکنون خود را بمثابهٔ روح یافتهام، بلافاصله خود را دوبار» گم میکنم، باین خاطر در مقابل روح کامل، بمثابهٔ روحی که از آن من نیست، بلکه روحی هاوراء است و من پوچی و بیهودگی را احساس می نمایم، کرنش می کنم.»

این چیز جز اصلاح بیشتر حقه شعبدهای شماره ۲ نیست. پس از اینکه «روح کامل» بمثابه **موجودی حَیّ و حاضر فرض شد** و در مقابل «روح ناقص» قرار گرفت، واضح میشودکه «روح ناقص»، [یعنی]، جوان، بطور درناکی پوچی و بیهودگیاش را تا اعماق روحش احساس میکند. ادامه بدهیم!

درست است که، همه اینها مسالهٔ روح است، اما آیا هرروحی، روح صائب است؟ روح صائب و حقیقی همانا ایدنال روح، یعنی، روحالقدّس میباشد. نه روح من و شما بلکه دقیقاً(ا) ـ «روحی ایدنآل، روحی ماوراء، [یعنی] خدا، است.، خدا روح است،»<sup>(۱)</sup> (ص ۱۸)

در اینجا «روح کامل» ناگهان به «روح صائب» تبدیل شده است، و بلافاصله پس از آن به «روح صائب و حقیقی». و این یک بمراتب دقیق تر بمثابهٔ «اید ثال روح، روح القدس» توصیف می شود، و این توسّط این واقعیت بثبوت می رسد که این «نه روح من و شما بلکه دقیقاً روحی ماوراء، روحی اید ثال [یعنی] ـ خدا» است. روح حقیقی «دقیقاً»، باین خاطر که اید ثآل است، اید ثآل روح بشمار می رود! «دقیقاً» باین خاطر که روح القدّس است، خدا می باشد چه «ذوق و قریحهٔ فکری هنر مندانه ای»! ایضاً بطور گذرا خاطر نشان می سازیم که تاکنون هیچ چیز دربارهٔ روح «شما» گفته نشده است.

انجیل یو حنا \_ باب چهارم آیهٔ ۲۴ \_

بدین نحو، من اگر بدنبال آن باشم که از خودم یک ریاضیدان بسازم، یا آنطور که ماکس قدیس آن را بیان می دارد، خودم را همچون ریاضیدانی «کامل کنم»، آنگاه ریاضیدان «کامل» یعنی ریاضیدان «صائب و حقیقی»، «اید ثال» ریاضیدان، ریاضیدان «اقدس»، که از من و شما متفاوت است (علیر غم اینکه ممکن است شما در چشمان من ریاضیدان کاملی باشید، درست همانطور که برای جوان برلنی، استاد فلسفه اش روح کامل است)؛ اما ریاضیدانی که «دقیقاً اید ثال، و به ماوراء متعلق است»، ریاضیدان غرش، [یعنی] «خدا» را می جویم، خدا همانا ریاضیدان است.

ماکس قدیّس به کلیهٔ این نتایج سترگ دست می بابد زیرا «تفاوت میکند از اینکه روح غنی باشد یا فقیر»، یعنی، بزبان ساده، تفاوت میکند از اینکه کسی روحاً غنی باشد یا فقیر و باین خاطر «جوان» او این واقعیت شایان توجه راکشف کرده است.

ماکس قدیس در صفحهٔ ۱۸ ادامه میدهد:

**وآن، همانا عاقله مرد را از جوان، که دنیا را آنطور که هست می پذیرد، جدا میکند و هکذا** بدينسان، اطلاع نمى يابيم چگونه جوان به جايي مي رسد كه ناگهان جهان را «آنطور که هست، قبول میکند، و نه دیالکتیک دان مقدِّس خود را می بینیم که چگونه گذار از جوان به عاقله مرد را موجب مي شود، فقط اطلاع مي يابيم كه «آن» مي بايست اين خدمت را انجام دهد و جوان را از عاقله مرد «جداکند». اما حتى اين «آن» به تنهايي براي به حرکت در آوردن بار سنگین گاری اندیشه های یگانه کفایت نمی کند. زیرا پس از اینکه «آن» عاقله مرد را از جوان جدا نمود»، عاقله مرد معهذا، دوباره در جوان نگونسار می شود و از نو «منحصراً خود را با روح» مشغول می دارد و تا «شخص» با تعویض مَرکب به يارىاش نشتابد، آهنگ رفتن نمىكند. «تنها هنگاميكه شخص جسماً شيفتهٔ خود شد، و هکذا.» (ص ۱۸)، «فقط آنگاه» همه چیز از نو بآرامی پیش میرود، و عاقله مرد در می بابد که دارای علقهای شخصی است، و به «دومین خود \_ یابی» می رسد، زیرا خود را نه تنها مانند جوان «بمثابة روح» مي يابد، «و آنگناه بلافاصله خود را از نو در روح جهانشمول گم میکند»، بلکه خود را «بمثابه» روح جسّمانی» باز می یابد. (ص ۱۹) این «روح جسمانی» سرانجام به «علاقمند بو دن به نه تنها روح خاص خود» (نظیر جو ان)، بلکه بەرضايتمندى تام و تمام، بەرضايتمندىكل شخص (تمايلى بەرضايتمندىكل شخص!) میرسد. او به جایی میرسد که «درست همانگونه که هست از خودش راضی است».

«عاقله مرد» اشتیرنر که یک آلمانی است به همه چیز خیلی دیر می رسد. او می توانست با پر سهز دن در بولوارهای پاریس یا در خیابان ریجنت استریت لندن، صدها «مرد جوان»، عیاش و خوش گذران که هنوز خود را بمثابهٔ «ارواح جسمانی» باز نیافته اند، ولی معهذا «دربست همانگونه که هستند از خودشان راضی انـد» و تـمایل و عـلافه اصلی شان در «رضایتمندی کل شخص» قرار دارد، را ببیند.

دومین «خود . یابی» چنان دیالکتیک دان مُتقی ما را با وجد و سرور سرشار می سازد که ناگهان نقش خود را فراموش میکند که خود او یگانه و «عاقله مرد» است، و اینکه «عاقله مرد»= «یگانه». حقه شعبدهای جدیدی.

«چگونه من خود را ورای چیزها بیابم» (بایدگفته می شد: چگونه جوان خود را بیابد»)، و در واقع بمثابهٔ روح، همین طور نیز پس از آن، می بایست خودم را در وَرای افکار، بیایم» (باید گفته می شد: عاقله مرد می بایست خود را بیابد...) یعنی بمثابهٔ آفریننده و مالک آنها. در عصر ارواح، افکار مرا پشت سر می گذارند» (جوان را)، «علیرغم اینکه شمرات دماغ منند؛ آنها همچون وَهمیات هذیان آمیز در حول و حوش من پرسه می زنند و مرا بشدت مضطرب می سازند، قدرتی مهیب، خود افکار جسّمانی می شوند. آنها مانند خدا، امپراطور، پاپ، میهن، و هکذا شبح هستند؛ من با نابود ساختن جسّمیت آنها، آنها را در جسّمیت خاصّ خود پس می گیرم و اعلام می دارم: من بتنهایی جسّمانی ام: و اکنون جهان را آنگونه که برایم است، بمنزلهٔ دنیای خودم، و مالکیّت خودم می گیرم: من همه چیز را

بدینسان، عاقله مرد که در اینجا با «یگانه» یکسان قلمداد شده، بعد از اینک نخست بهافکار جسمیّت داد، یعنی آنها را بهاشباح تبدیل نمود، اکنون بار دیگر این جسمیّت را، با پس گرفتن آنها در جسّم خاصّ خود، که از این راه به کالبد اشباح بر میگرداند، نابو د می سازد. این واقعیت که وی تنها از طریق نفی اشباح، به جسمیّت خاصّ خود باز میگردد، ماهیت این جسمانیّت ساختهٔ شدهٔ انسان، که آن را نخست می بایست، برای «خویشتن» «اعلام دارد»، که حتی بدرستی «اعلام» نمی دارد، را نشان می دهد. این واقعیت که قطع نظر از جسم «یگانه» او، در مغزش انواع موّاد و اسپر ماتوزو ثید مستقل نیز یافت نمی شود، را به «خرافه»<sup>(۱)</sup> تبدیل میکند. من همانا بستنهایی جسمانیام، حقهٔ

۱. در متن اصلی با کلمات آلمانی Ich sage (میگویم، اعلام میدارم) و واژهٔ Sage (خرافه، حکایت، اسطوره) بهجناس لفظی دست زده شده است. \_

شعبدهای دیگری.

بعلاوه، عاقله مردی که، بمثابهٔ یک جوان، منز خود را با انواع مختلف لاطایلات در خصوص قدرت ها و مناسبات موجود از قبیل، امپراطور، میهن، دولت، و هکذا انباشته می سازد، و آنها را تنها بمثابهٔ «و همیات» خاص خود بشکل تصوّرات خویش می شناسد ـ این عاقله مرد، طبق نظر ماکس قدیّس، در واقع کلیهٔ این قدرتها را با آزاد ساختن منز خود از قید افکار کاذب در خصوص آنها، نابود می سازد. بر عکس: اینکه دیگر او با کمک عینک تو همات خود به جهان نمی نگرد، می بایست به مناسبات جهان بیاندیشد، آنها را بشناسد و در هم آهنگی با آنها عمل کند، او با نابود ساختن جسّمیت خیالی که جهان برایش داشته، جسّمانیت واقعی آن را خارج از خیال خویش می بابد. همراه با از نظر محوشدگی جسمانیت واهی، آنچه برای او محو و ناپدید می شود نه جسمانیت، بلکه صورت ظاهر و اهی امپراطور است که قدرت واقعی اش را وی اکنون می تواند بالاخره با تمام و سعت آن، ارج نهد. حقهٔ شعبدهای شمارهٔ ۳ [الف].

جوان بمثابة یک عاقله مرد، حتی نسبت به ایده هایی که برای سایرین نیز معتبر و بهمان اندازهٔ مقولات، رایج و متد اول است، بطور نقادانه و اکنش نشان می دهد، اما فقط نسبت بآن ایده هایی نقادانه است که «حاصل و ثمرهٔ صرفِ دِماغ خود اوست»، یعنی، مفاهیم کُلّی در اطراف مناسبات از نو مستقر شده در دِماغ وی. باین شکل، او حتی فی المثل نه تنها مقولهٔ «میهن» بلکه فقط عقیدهٔ شخصی اش از این مقوله، بعد از اینکه این مقولهٔ معتبر و فصل میکند. و لی معهدا، او می خواهد بما بقبولاند که خود مقوله را معدوم ساخته، زیرا رابطهٔ عاطفی اش را با آن از میان برده است . درست همانطور که می خواست بما بقبولاند که قدرت امپراطوار را با اعراض و چشم پوشی از تصّور واهی از امپراطور نابود ساخته است.

حقة شعبدهاي شماره 4.

و اکنون، جهان را آنگونه که برایم هست، بمنزلهٔ دنیای خودم و مالکیت خودم میگیرم. او جهان را آنگونه که برایش است، میگیرد، یعنی، آنگونه که محبور است آن را بگیرد و در این رهگذر جهان را بخود اختصاص میدهد و آن را مالکیّت خود می سازد -نحوهٔ تملکی که، در واقع توسّط هیچ یک از اقتصاد دانان اشارهای بدان نشده است، اما اسلوب و موفقیت آن در «کتاب» بنحو مشعشانهتری مکشوف شده است. معهذا، اساساً، او «جهان» را نمیگیرد، بلکه تنها «وهمیات هذیان آمیز» در حول و حوش جهان، را بمثابهٔ دنیای خاص خود میگیرد، و آن را مایملک خود می سازد. او جهان را بمثابهٔ نصوّری از جهان میگیرد، و جهان بمثابهٔ تصوّر او، مالکیّت غیر واقعی و موهومیاش، مالکیت تصوّر او، تصوّر ویژهٔ خاصّ او، یا تصوّرات او از مالکیت است؛ و کلیهٔ اینها را وی در عبارت بینظیر: «من همه چیز را بخود ربط می دهم» بیان می دارد.

بعد از اینکه عاقله مرد، همانگونه که خود قدیّس تصدیق میکند، قبول کردکه جهان، تنها بوسیلهٔ اشباح مسکون شده، چراکه جوان اشباح را رؤیت کرده، بعد از اینکه جهان واهی جوان برای عاقله مرد از میان رفت، این یک خود را در جهان واقعی، مستقل از وهمیات جوانی و برنایی مییابد.

و لذا باین ترتیب می بایست خوانده شود، من جهان را آنطور که مستقلانه، از مسن، شکلی که در آن به خود تعلق دارد، می گیرم («عاقله مرد می گیرد» \_ نگاه کنید به ص \_ ۱۸ «جهان آنگونه که هست» و نه آنطور که او مایل است، باشد) در وهلهٔ اوّل، بمثابهٔ عدم مالکیّتم (تاکنون فقط بمثابهٔ یک شبح، مالکیت من بود)؛ من خود را به همه چیز مربوط می سازم و فقط تا این حد خود را به همه چیز ربط می دهم.

وهر آینه من بمثابهٔ روح، جهان را با بیشترین تنفر و بیزاری طردکنم، آنگاه بمثابهٔ مالک، اشباح یا ایدهها را در بیهودگی شان رد کردهام؛ آنها برمن دیگر قدرتی نـدارنـد، درست همانطور که وهیچ نیروی دنیوی قدرتی برروح ندارد.»(ص ۲۰)

در اینجا میبینیم که مالک، یعنی، عاقله مرد اشتیرنر، بلافاصله صاحب مرده ریگ جوان، **بدون حق استفاده از استشاره و صورت برداری** <sup>(۱)</sup>، می شود که بزعم خود وی تنها شامل و همیات هذیان آمیز» و واشباح» میباشد. او برآن است که در روند گذار از یک صغیر به یک جوان، صادقانه از عهدهٔ جهان اشیاء برآمده است، و در روند گذار از یک جوان بیک عاقله مرد، صادقانه از عهدهٔ جهان ارواح، و اینکه اکنون، بمثابهٔ یک عاقله مرد، تمام جهان را در جیب خود دارد و دیگر نباید ملالی بدل راه دهد. اگرچه،

۱. Sine beneficio deliberandi atque in ventari (بدون حق استفاده از استشاره و صورت برداری) - حق استشاره و صورت برداری، اصل قدیمی قانون وراثت است که بموجب آن وارث مُجاز است در مورد زمان قبول با رد ترکه تصمیم بگیرد.

برحسب سخنان جوان که او آنها را تکرار میکند، هیچ نیروی دنیوی خارج از او، قدرتی برروح ندارد.

و بدینطریق روح همانا قدرت اقدم و اعلی برروی زمین است \_ و او، عاقله مرد، این روح قادر و توانا را تحت عبودیت و انقیاد در آورده، پس آیا او بالکل قادر مطلق نیست؟ او از یاد می برد که وی فقط شکل خیالی و موهومی که توسط ایدهٔ «میهن» و هکذا؛ در دِماغ جوان، وارد شده است را نابو د ساخته، و اینکه هنوز این ایدهها، تا جایی که مبین مناسبات **واقعی اند، را دگرگون نساخته است،** او از اینکه حکمروای عقاید شود بسیار بدور است و \_ فقط اکنون قادر و در خور رسیدن به «عقاید و ایده هاست».

«اکنون، در پایان بیاثیم بگوئیم، بوضوح می توان دید» (ص ۱۹۹) که عافله مرد قدیّس، تعبیر خود از مراحل مختلف زندگی را به آماجگاه و هـدف مطلوب و مُـقدّر آورده است. او ما را از نتیجهٔ حاصله، در تزی که همانا سایهٔ واهیی است که اکنون آن را با جسم گمشدهاش مقابله میکنیم، مطلع می سازد.

صاحب سایهٔ مصاحب رها شده وصغیر در واقع در تحت عبودیت اشیاء این جهان بود، تا اینکه بتدریج» (یک حقه شعبدهای عاریتی بجای تکامل) «موفق گشت بدرک کامل همین اشیاء نابل کردد». جوان خیالاتی بود و ترسّط اشتیاقش گیج و خرفت شد، تا اینکه بوسیلهٔ عاقله مرد، شارمند اگوئیست که اشیاء و افکار با او شرمز که مایلند رفتار میکنند، نگونسار شد، زیرا علقه شخصیاش هرچیزی را مافوق او قرار میدهد. و بالاخره پیرمرد؟ .. های زن مرا با تو چه کار است؟» (۱) تز یکانه، ص ۲۰ وصغیر در تحت عبودیت اشیاء این جهان، واقع گرا بود، تا اینکه بتدریج موفق گشت بدرک کامل همین اشیاء نایل گردد. جوان که اید تالیست بود توسّط افکار ترغیب شد، تا اینکه راه خود را برای تبدیل شدن بیک عاقله مرد بیابد، عاقله مردی اگو ٹیست، که با اشیاء و افکار همانگونه که مایل است رفتار میکند ر منافع شخصی اش را بالاتر از هرچیزی قرار می دهد. و بالاخره، پیرمرد؟ هنگامیکه خود من هم پیری شدم، آنوقت برای صحبت در این خصوص وقت کافی خواهم داشت.

انجیل بو حنا \_ باب۲: آیهٔ ۴
 ۵.ت.

بنابراین، کل تاریخچهٔ «زندگی عاقله مرد»، «بیائیم در پایان بگوئیم»، به شرح ذیل خلاصه می شود:

۱ - اشتیرنر مراحل مختلف زندگی را تنها بمثابه «خود - پابی های» فرد تلقی میکند، و انگهی این «خود - یابی ها» همواره بهمناسبات معین آگاهی تقلیل می یابد. باین ترتیب انواع و اقسام آگاهي در اينجا حيات فرد است. دگرگوني هاي جسماني و اجتماعي كه در فرد صورت میگیرد و آگاهی تغیر بافتهای وجود می آورد، باطبع ربطی بهاشتیرنر ندارد. از اینرو، در آثار اشتیرنر، صغیر، جوان و عاقله مرد، جهان را همواره حاضر و آماده می یابند، درست همانطور که صرفاً «خود را» می یابند؛ [در ضمن=] مطقاً هیچ چیز را برای تضمین اینکه میبایست چیزی باشد که در واقع بتواند یافت شود، انجام نگرفته است. اما حتى مناسبات آگاهي نيز بطور صحيح درك نشده، بلكه فـقط بـصورت واژگونسازی شهودی آن درک می شود. بدینطریق کلیهٔ این اشخاص دارای برخوردی فلسفی نسبت بجهاناند \_ «صغیر واقع گراست»؛ «جوان پندار پرست است»؛ عاقله مرد، همانطور که از حکم فوقاً نقل شده مشهود است؛ وحدت منفی و کیلیشهای ایندو، و سلبيّت مطلق است. در اينجا سرّ «زندگي عاقله مرد» عيان مي شود، در اينجا روشن مي شود که «صغیر» فقط استنار «واقع گرایی» است؛ «جوان» استتار «پندار پرستی»، و «عاقله مرد» نتيجة آزمودة اين آنتي تز فلسفي. اكنون مشاهده مي شود \_ باين نتيجه، باين «سلبيّت مطلق» - فقط ببرکت عاقله مردکه کورکورانه هم به تو همات صغیر و هم به تو همات جو ان اعتماد کرده، رسیده شده است، و بدین نحو باور هی شود که برجهان اشیاء و جهان ارواح غلبه شده است.

۲- از آنجائیکه ماکس قدیس توجهای به «زندگانی» جسمانی و اجتماعی فرد نمیکند، و مطلقاً هیچ چیز دربارهٔ «زندگانی» نمیگوید، کاملاً استوارانه، ملیت ها، طبقات و غیره را از از منهٔ تاریخی منتزع میکند، یا آنچه که با آن یکسان است، آگاهی حاکم در نزدیکترین طبقه بخود را در محیط بلاو اسطهٔ خویش به آگاهی متعارف «زندگی یک عاقله مرد» منتفخ و منبسط میگرداند. او برای اینکه به مافوق این تنگنظری محلی و نص گرایانه ارتقاء یابد، فقط می بایست جوان «خود» را با نخستین کو چک ابدالی، کارگر جوان انگلیسی کارخانه ای یا یانکی جوانی، دیگر از قرقیز - قراقان جوان صحبتی نمیکنیم، که باو بر می خورد، قیاس کند و بسنجد. ۳-ساده لوحی بیحد قدیس ما روح حقیقی کتاب او -با مجبور ساختن جوان خود به اعتقاد به صغیر خود، و مجبور ساختن عاقله مرد خود به اعقتاد به جوان خود، خشنود نیست. تو هماتی که برخی از «جوانان» و «عاقله مردان» و هکذا دربارهٔ خویشتن دارا هستند یا ادعا می کنند دارا می باشند، از طرف اشتیر نر بدون هیچ گونه غوررسی پذیرفته می شود و با «زندگی» و واقعیت بکلی متضّاد این جوانان و عاقله مردان، خلط می شود.

۲- شکل کُل ساختار مراحل زندگی قبلاً در سومین بخش آنسیکلوپدی هگل<sup>(۱)</sup> و «تبدیلات گو ناگون» در دیگر قطعات [آثار] هگل، نیز توصیف شده است. ماکس قدیّس با تعقیب مقاصد «خاصّ خود» طبعاً می بایست «نغییرات» معینی را ایضاً در اینجا بگردن گیرد. در حالیکه برای مثال، هگل، تو سّط جهانِ آمپیریک (تاریخی ـ فلسفی.) تا جایی هدایت می شود که شارمند آلمانی را بمثابهٔ عبدو عبید جهان پیرامون خود وصف می کند، اشتیرنر مجبور می شود این شارمند را ارباب این جهان، که حتی در تصوّر [نیز] و جود ندارد بسازد. بهمین نحو، ماکس قدیّس وانمود می سازد که بدلایل آمپیریک از پیرمرد سخن نمی گوید، و مایل است تا زمانیکه خودش پیرمردی شد صبر کند (از اینرو حیات انسانی همت می گمارد، چراکه در جهان واقعی، نفی دوباره ای جاب می شود، اینجا چهارگانگی جای سه گانگی تثلیث را می گیرد. اشتیرنر یگانیت خاص خود را در اینجا چهارگانگی جای سه گانگی تثلیث را می گیرد. اشتیرنر یگانیت خاص خود را در میکند. دلیل این حقهٔ شعبدهای بمجرد اینکه ساختمان و بنای یگانهٔ مرد» حدف مرد می در این عاقله مرد و بدینسان پیرمرد فلاکت زده را از ایر و میکند. دلیل این حقهٔ شعبدهای بمجرد اینکه ساختمان و بنای یگانهٔ تاریخچهٔ عاقله مرد میکند. دلیل این حقهٔ شعبدهای بمجرد اینکه ساختمان و بنای یگانهٔ مرد» حدف مرد» در ایر مرد مرد مرد مرد می می می به می آندی می می می در این می می می می مرد می مرد مرد مرد در ا میکند. دلیل این حقهٔ شعبدهای بمهرد اینکه ساختمان و بنای یگانهٔ تاریخچهٔ عاقله مرد» را مورد تفحص قرار دهیم، آشکار می شود.

۲ــامساک (اقتصاد) عهدعتیق در اینجا میبایست برای لحظهای از «شریعت رسولان» بگذریم، زیرا در این بـاب

۱. گ.و.ف. هگل، آنسیکلوپدی علوم فلسفی بصورت طرح. بخش جـ ه.ت.
۲. گ.و.ف. هگل، در سگفتارهای مربوط به فلسفهٔ طبیعت. ـ ه.ت.

پیش از این سرّ صرفه جویی خانگی یگانه را در عالم سماوی و برروی زمین آشکار ساختیم. در وصایای قدیم نیز در جایی که شریعت و عاقله مرد، کماکان مربّی و لالای یگانه است (بغلاطیان \_ باب ۳ \_ آیهٔ ۲۴) \_ تاریخچهٔ ملکوت یگانه از طرح عالمانه از ازل برقرار شده، تبعیت میکند، همه چیز پیش بینی و مقدر شده تا اینکه یگانه بنوانـد هنگامیکه زمان آن فرا رسید<sup>(۱)</sup> اشخاص قدیّس را از قداستّشان پس خروفدیه کند.

نخستین کتاب «زندگی یک عاقله مرد»، ایضاً «سفر پیدایش» نامیده می شود، زیرا در اصل در برگیرندهٔ اقتصاد خانگی یگانه است، زیرا نمونه ای از کل تحوّل بعدی را تا لحظه ای بدست می دهد که زمان پایان جهان فرا رسد. کل تاریخچهٔ - یگانه حول سه مرحله می چرخد؛ صغیر، جوان و عاقله مرد، که «تبدیلات گونا گون» و دایره های هرچه وسیع تری باز می گردد، تا سرانجام، کل تاریخ جهان اشیاء و جهان ارواح به «صغیر، جوان و عاقله مرد» تنزل یابد. همه جا هیچ چیز «صغیر، جوان و عاقله مرد» استار شده را نمی یابیم، درست همانطور که پیش ازین در آنان سه مقولهٔ استتار شده را مکشوف نموده بودیم.

فوقاً از ایدهٔ فلسفهٔ آلمانی صحبت نمودیم. در اینجا، در نزد ماکس قدیّس، نمونه بارزی از آن را می یابیم. ایدهٔ شهودی و مفهوم انتزاعی، نیروی محرکه تاریخ از آب در می آید، و تاریخ در این رهگذر به تاریخ صرف فلسفه تبدیل می شود. اما حتی این یک آنگونه که طبق منابع موجود، در واقع رویداده است، به تصوّر در نیامده ـ از ذکر اینکه چگونه تحت مناسبات تاریخی جریان می یابد، خودداری می کنیم ـ بلکه آنگونه که توسّط فیلسوفان معاصر آلمان، بویژه هگل و فویر باخ درک و توصیف گشته است. و از وفق داده شود و به دست قدیّس ما رسد. بدینسان، تاریخ به تاریخ عقاید موهومی، این شرح و توصیفها، دوباره فقط آنچیزی برگزیده شد که می توانست به هدف معینی به تاریخ ارواح و اشباح تبدیل می شود، در حالیکه تاریخ و اقعی و آمپیریک که بنیان و اساس این تاریخ شبحی را تشکیل می دهد، تنها برای فراهم نمودن کالبد برای این اشباح مورد استفاده قرار می گیرد، و از این تاریخ شبحی نامهایی بعاریت گرفته می شود که برای پوشاندن این اشباح با نمودی از واقعیت است. قدیّس ما با دستزدن باین تجربه، غالباً

۱. بغلاطيان \_ باب ۴: آيه ۴

نقش خود را از یاد میبرد و داستان خیالی صادقانهای را برشتهٔ تحریر در می آورد.

ما این اسلوب تاریخ سازی را با بیشترین خوش باوری و سادهلو حی کلاسیک در نزد او مى يابيم. سه مقولة سادة \_ رئاليسم، ايد ثاليسم و سلبيّت مطلق (در اينجا «اگو ئيسم» نامیده می شود) بمثابهٔ وحدت ایندو که پیش ازین در هیئت صغیر، جوان و عاقله مرد بدان برخورديم بهاصل تمام تاريخ تبديل مىگردد و با علائم تاريخى متفاوتى مزين ميشود؛ آنها همراه با بازماندهٔ مقولات كمكي محجوبانهٔ خود، محتواي كليهٔ باصطلاح مراحل تاريخي كه در نور ديده شده را نشكيل مي دهند. در اينجا ماكس قديّس با پشت سر گذاشتن ایمان اسلاف دیگر خود به مضمون شهودی تاریخ که توسّط فیلسوفان **آلمانی، پخته و آماده شده، بار دیگر ایمان بی حد و حصر خود را آشکار میسازد. باین** ترتیب در این بنای باشکوه و ملال انگیز، کلیهٔ آنچه از اهمیت برخوردار است همانا یافتن یک سلسله نامهای پربانگ طمطراقانه است که آنچنان پیش یا افتاده می باشد که دیگر جرأت اینکه خویشتن را با نام مخصوص خود در ملاء عام ظاهر کند، ندارد. مصنف تدهین شدهٔ ما کاملاً بخوبی می توانست از «عاقله مرد» (ص ۲۰) مستقیماً به «منيَّت» (ص ۲۰۱) يا حتى بهتر به «يگانه» (ص ۴۸۵)گذر كند؛ ولي اين كار ير آساني مي بود. وانگهي، رقابت شديد ميان فيلسوفان شهودي آلماني، اينرا وظيفة هررقيب تازه واردى مىسازدكه ركلام تاريخي گوشخراشى را براى قماش خود عرضه كند. هر آینه کلمات دو توره گرازیانو، را بکار بریم، «نیروی تحوّل حقیقی با حـدّت و شدت تمام، از دگرگونیهای ذیل ناشی میشود»: I-واقع گرایی (رئالیسم) II- پندار پرستی (ایدثالیسم) III- و حدت منفى ايندو. «يكتاى». (ص ۴۸۵)

> نخستین نامگذاری I- صغیر، وابسته بهاشیاء (ر ثالیسم) II- جوان، وابسته به عقاید (اید ثالیسم) III- عاقله مرد \_ (بمثابهٔ و حدت منفی) موکداً بیان شده:

۱. در اصل آلمانی «Geistergeschichte» یعنی، تاریخچهٔ اشباح (Geister - اشباح یا ارواح؛ geschichte \_ داستان یا تاریخ) معهذا در این مجلد، این واژه غالباً بمثابه «تاریخچهٔ ارواح» تأویل می شود، تا واضحتر رابطهٔ آن با لغانی که قبل از یا بعد از آن می آید، نشان داده شود..

•جن زده» الف ـ تاریخچهٔ مخلوط بی قید و شرط ارواح. ۱ ـ تجلّی، شبح، روح در دولت زنگیوار، بمثابهٔ روح شیء مانند و شیء روحانی ـ وجود ابژکتیف برای مسیحی، روح بمثابهٔ کودک و صغیر. ب) تلوّن مزاج، اندیشهٔ مزاحم، روح در وضعیت مغولی، بمثابهٔ روحانی در روح،

تعيين در درون شعور، وجود نگرشي در مسيحي، روح بهمثابهٔ جوان.

ب \_ تاريخچهٔ (تاريخی) ناسره ناسرگی ارواح الف) کاتوليسيسم \_ قرون وسطی (سياهپوست، صغير، رئاليسم و غيره.) ب) پروتستانيسم \_ زمان امروزين در عصر معاصر \_ (مغول، جـوان، ايـدئاليسم و غيره.)

> در درون پروتستانیسم، تقسیم فرعی بیشتر امکانپذیر است، فیالمثل: آلفا) فلسفهٔ انگلیسی ـر ثالیسم، صغیر، سیاهپوست بتا) فلسفهٔ آلمانی ـ ایدئالیسم، جوان، مغول

۳- هیرارشی - وحدت منفی ایندو در محدودهٔ نظرگاه مغولی - قفقازی؛ چنین وحدتی در جایی که مناسبات تاریخی به مناسبات واقعاً موجود تغییر یافته اند، یا در جایی که قطبین مخالف در جواهر هم وجود دارند، رُخ می نماید. بنابراین ما در اینجا واجد دو مرحلهٔ هم زیستی هستیم:

الف <sub>- «</sub>نــافرهیختگان»<sup>(۱)</sup> (خــبیثان، بــورژو آ، اگـو ئیست.ها بـهمفهوم عـادی) ـ سیاهپو ستان، صغیران،کاتو لیک.ها، ر ثالیست.ها، و غیره.

ب \_ «فرهیختگان» (نیکویان، شهروندان، متعصّبان، کشیش ها و غیره.)= مغولان، جوانان، پروتستان ها، اید تالیست ها.

ایندو مرحله در کنار یکدیگر وجود دارند و از اینجا «بآسانی» نتیجه میشود که «فرهیختگان» بر«نافرهیختگان» حکومت میکنند ـ این همانا هیوارشی و سلسله عراقب

۱. در اینجا و بعداً مصُنفان، بطور استهزاءآمیزی نهجه برلنی را برای کلمات نافرهیخته (Unjebildet) و فرهیخته (jebildet) بکار میبرند. است. سپس در پویهٔ بعدی تحوّل تاریخی غیر هگلی از «نافرهیختگان» بو جو د می آید و تحوّل تاریخی هگلی از «فرهیختگان»<sup>(۱)</sup>

که از آن سیادت هگلی برغیر هگلی نتیجه می شود. اشتیرنر از این طریق مفهوم شهودی سُلطه ایدهٔ شهودی در تاریخ را به مفهوم سُلطهٔ خود فیلسوفان شهودی تبدیل می کند. چشم انداز تاریخ که تاکنون وی از آن دفاع می نمود - سلطهٔ ایده - در هیرارشی به رابطه ای که واقعاً در حال حاضر وجود دارد، مبدّل می شود، و به سلطهٔ اید تولوگ هاجهان تبدیل می گردد. این نشان می دهد اشتیرنر تا چه حدّی در اندیشه بافی مستغرق شده است. این سُلطهٔ فلاسفه شهودی و اندیشه پر دازان سرانجام صورت وقوع

الف) لیبر آلیسم سیاسی، وابسته بـهاشـیاء، مسـتقل از اشـخاص ـ ر ثـالیسم، صـغیر، سیاهپوست، اسلاف، تجلّی، کاتولیسیسم، بی صاحبان «نافر هیخته»

ب) ليبر آليسم اجتماعى، مستقل از اشياء، وابسته بهروح، بدون هدف \_ ايد ثاليسم، جوان مغول، امروزين، متلوّن المزاج، پروتستانيسم، بي چيزان، «فر هيخته».

ج) لیبرآلیسم انسانی، بیصاحبان و بیچیزان، یعنی، خدا نشناسان، چراکه خدا بطور همزمان هم صاحب أعظم و هم دارندهٔ أعظم، هیرارشی ـ وحدت منفی در حیطهٔ لیبرآلیسم و بذّاته، تسلط برجهان اشیاء و افکار؛ در عین حال اگوئیست کامل در امحاء اگوئیست و هیرارشی کامل است. ایضاًموجد **کدار (چو**ن که به پشت جهان افکار رخنه میکند) است به

III- «منیّت» \_ یعنی؛ مسیحی کامل، انسان کامل قفقازی قفقازی و اگو ثیست حقیقی، که \_ درست همانطور که مسیحی از طریق جایگزینی جهان باستان تبدیل بروح می شود \_ از طریق انحلال حیطهٔ ارواح، با مرتبط شدن به، عدم حق استفاده از استشاره و صورت برداری، از مرده ریگ اید ثالیسم، جوان، مغول، امروزین، مسیحی، جن زده، بلهوس منش پروتستان، «فرهیخته» لیبرآل هگلی و انسانی، به موجو دی ذیجسّد<sup>(۲)</sup> تبدیل

۲. در متن آلمانی با واژهٔ der Leibhaftige که هم می تواند وجود جسمانی معنی دهد و هم اب لیس، بهجناس دست زده شده است.

۱. «فیلسوف شامان و شهودی (نظری) پائینترین و بالاترین نقطه را در درجه بندی انسان وسطی، مغول، نشان میدهند.» (ص ۴۵۳)

میگردد.

خوب دقت کنید. ۱ ـ «گاه و بیگاه» مقولات فویرباخی و سایر مقولات از قبیل عقل، قلب و غیره، ایضاً می تواند هر آینه فرصت مناسبی دست دهد، بطور اپیزو دیک افزوده شود، تا رنگ تصویر افزایش یابد و اثرات جدیدی بو جود آورد. بخودی خود واضح است که اینها، نیز، فقط استتارهای جدید اید ثالیسم و ر ثالیسم تا کنون مو جودند.

۲- ماکس قدیس بس پارسا، این بهلول فرخنده خوی، هیچ چیز واقعی دنیوی ندار د تا دربارهٔ تاریخ دنیوی بگوید بجز اینکه تحت نام «طبیعت»، «جهان اشیاء»، «جهان کودک» و غیره؛ همواره آن را بمثابهٔ موضوع (ابژه) شهو دی این یک، بمثابهٔ جهانی که علیر غم نابو دی دائمی اش در ظلمتی اسرار آمیز و جو د دارد، در مقابل شعور قرار دهد تا در موقع مناسبی از نو ظاهر شود - شاید باین خاطر که صغیران و سیاهان بهبو دن ادامه می دهند، از اینجا نیز دنیای آنان، باصطلاح جهان اشیاء «بآسانی» بهبقاء ادامه می دهد. هگل سالدیدهٔ نیک دربارهٔ چنین سازندگی های تاریخی و غیر تاریخی از نظرگاه شلینگ - مدل و نمونه کلیهٔ سازندگان - آنچه که می توان در این رابطه گفت را بشرح ذیل بر شته تحریر در آورد:

«مکانیسم این فرمالیسم ملال آور به همان سادگی کار با تختهٔ شستی نگارگران که فقط دارای دو رنگ است، آموختنی است، فرضاً رنگ سیاه» (رثالیستی، کو دکانه، برزنگی، و غیره) «و زرد»<sup>(۱)</sup> (اید ثالیستی، جوان، مغولی، و غیره.)، برای رنگ آمیزی صحنه های تاریخی» («جهان اشیاء»)، و دیگری بمنظور نقاشی مناظر» («آسمان»، روح، قداست، و غیره)، (فنومنولوژی، ص ـ ۳۹)

«شعور متعارفی» حتی بطور کنایه آمیزتری، سازندگی هایی از این دست را در شعر ذیل مورد شخریهٔ قرار میدهد: ارباب، «یون» را روانه کرد و

> باو گفت علف را بچیند؛ اما دیون، نه علف را چید و نه بخانه بازگشت

آنگاه ارباب سگ را روانه کرد

هگل بعنوان مثال رنگ قرمز و سبز را ذکر میکند.

۱. اشعار کودکانه آلمانی.

اکنون خواهیم دید بُهلول فرخنده خوی با چه «ذوق فکری» و با چه لوازم شاگرد مدرسهای برروی این طرح کار میکند.

۳\_قدما

اگر بطور صحیح گفته شود در اینجا میباید با سیاهپوستان آغاز کنیم؛ ولی ماکس قدیس که بدون شک و شبهه در «شورای نگهبان» جلوس میکند، فقط بعداً سیاهپوستان را در فرزانگی غیر قابل نفوذ خود داخل میسازد، و حتی آنگاه هم بدون هیچ گونه «ادعایی به جامعیت و اصلیّت». لذا، هرآینه فلسفهٔ یونان را مقدّم برعصر سیاهپوست، یعنی، مقدم برکارزار سنوسرت و لشگرکشی ناپلتون به مصر، قرار دهیم، همانا باین خاطر است که مطمئنیم مصنّف متقی ما همه چیز را خردمندانه ترتیب داده است.

بنابراین بیائیم نگاهی بهفعالیتهایی بیاندازیم که اسلاف اشتیرنر را وسوسه میکند. وفویر باخ میگوید، جهان برای پیشینیان یک حقیقت بود؛ اما او فراموش میکند این مُهم را اضافه کند: حقیقتی که کِذب آن را برای درک کردن می جستند، و در واقع، عاقبتالامر آن را دریافتند.» (ص ۲۲)

«برای پیشینیان»، «جهان آنان» (نه جهان)، «یک حقیقت بود» ـ که با آن، بالطبع هیچ گونه حقیقتی دربارهٔ جهان باستان اظهار نمی شود، بلکه فقط اینکه، قدما فاقد برخوردی مسیحی بجهان خود بودند. بمحض اینکه کذب در جهان آنان راه یافت (یمنی؛ بمحض اینکه خود جهان در نتیجهٔ کشمکش های عملی دستخوش تلاشی شد ـ و نشاندادن این تحوّل ماتر یالیستی بطور تجربی ـ تاریخی یگانه چیز جالبی خواهد بود)، فیلسوفان باستان درک جهان حقیقت، یا حقیقت جهان خود را جستند و آنگاه طبعاً دریافتند که [این جهان]؛ کاذب و دروغین گشته است. پی کاوی آنان خود نشانهای از فروپاشی درونی تبدیل میکند، و بمثابهٔ یک پدر کلیسای آلمانی، خود عهد عتیق را وامی دارد تا نفی نود، مسیحیت را جست و جو کند. برای او این وضع عهد عتیق را وامی دارد تا نفی خود، مسیحیت را جست و جو کند. برای او این وضع عهد عتیق را وامی دارد تا نفی اندازهای آسان استان به متاند که برای درک «جهان اشیاء» کند و کاو میکنند. «و این هم تا ندانان می تاند می اندان با می تا در این ما تان خود می می مهد عتیق را وامی دارد تا نفی مورا که قدما «کودکانی»اند که برای درک «جهان اشیاء» کند و کاو میکنند. «و این هم تا اندازهای آسان است»: بهلول فرخنده خوی با تبدیل جهان باستان به معور می تاز در در این هم تا خصوص جهان باستان، طبعاً می تواند با یک جهش ساده از جهان ماتر یالیستی باستان جهان مذهب، به مسیحیت، بجهد. اما «کلام خداوند» بلافاصله در مقابله با جهان واقعی باستان، آشکار میشود. مسیحی که بعنوان شکاک معاصر تصوّر میشود، در تقابل با انسان باستان که به مثابه فیلسوف تصوّر میشود ، ظاهر میگردد. مسیحی او «میچگاه از فناپذیری کلام خداوند» و در نتیجه از این بی ایمانی، یقین حاصل نمی کند، واو به حقیقت ازلی و لایزال»، «ایمان دارد» (ص ۲۲). درست همانطور که قدمای اشتیرنر، باین خاطر که غیر \_ مسیحی، هنوز مسیحی نشده یا مسیحی مستورند، قدما محسوب میشوند، همانطور هم مسیحی عهد نخست وی باین خاطر که غیر \_ آنه ثیست، هنوز آته ثیست نشده، یا آته ثیست مستوراست، یک مسیحی بحساب میآید. مسیحیان عهد \_ نخست، که در واقع عکس آن درست است، نفی شود. بهلول فرخنده خوی، نظیر کلیهٔ فیلسوفان شهودی دیگر، هرچیزی را از دُم فلسفی آن می چسبد. نمونه های بیشتری از این ساده لوحی کو دکانه بلافاصله بدنبال میآید.

دمسیحی می باید خود را دبر روی زمین، بیگانه و غریب بحساب اَورد، (رساله بعرانیان ـ باب یاردهم ـ اَیهٔ ۱۳)؛ (ص ۲۳)

برعکس، غریبان برروی زمین (که از علل بغایت طبیعی منشاء میگیرند؛ فی المثل از تمرکز عظیم ثروت در کل جهان رُمی، و غیرہ و غیرہ.) می باید خود را بعنوان مسیحیان بحساب آورند. این مسیحیّت آنان نبود که ایشان را آوارہ وانبان بدوش ساخت، بلکه همانا انبان بدوشی و آوارگیشان بودکه آنان را مسیحی ساخت.

پدر مقدّس در همان صفحه بالفور از آنتیگون سوفکل و قداسّت مراسم خاکسپاری مربوط بآن، به انجیل منّی باب ۸: آیهٔ ۲۲ می جهد (بگذار مردگان، مردگان را بر دارند)، در حالیکه هگل بهر تقدیر، در فنومنولوژی از آنتیگون و غیره بتدریج به رُمیان می رسد. ماکس قدیّس با حق برابری می تو انست بلافاصله به قرون و سطی برسد، و همراه با هگل این تقریر انجیلی را علیه صلیبیون پیش کشد، یا حتی برای اینکه کاملاً اصیل باقی بماند، می تو انست با تدفین «پولی نیس» تو سط آنتیگون با انتقال خاکستر نا پلئون از جزیرهٔ سنت هلن به پاریس، به مخالفت بر خیزد. ایضاً اظهار می شود:

در مسیحیت، حقیقت تخطی ناپذیر پیوندهای خانوادگی، (که در ص ۲۲ بعنوان یکی از وحقایق، قدما ذکر میشود) وهمچون کذبی نمایانده میشود که میبایست هرچه زودتر اَنرا از سر باز نمود (انجیل مَتّی، باب دهم، اَیهٔ ۲۹) و همین طور در همه چیز.» (ص ۲۳) این حکم که در آن، واقعیت از نو باژگونه می شود، میباید بنحوی صحیح بدین شرح اظهار شود: کذب واقعی پیوندهای خانوادگی (که از جمله، با توجه به اسناد کماکان موجود قانونگذاری رُمی ما قبل مسیحی می بایست مورد خوض و غور قرار گیرد) در مسیحیت بمثابهٔ حقیقت تخطی ناپذیر «و همین طور در همه چیز» توصیف می شود.

لذا، از این نمونه ها بوضوح دیده می شود چگونه بُهلول فرخنده خوی که می کوشد تاریخ آمپیریک را «هر چه زودتر از سر بازکند،» آن را باژگونه می سازد و باعث میشود تاریخ مادّی بو سیلهٔ تاریخ اید تال «و همین طور در همه چیز» بو جود آید. در آغاز تنها از برخورد اظهار شدهٔ قدما به جهان خود اطلاع یافتیم؛ آنان بمثابهٔ دگماتیک بجای اینکه بمثابهٔ آفرینندگان آن ظاهر شوند، در مقابل جهان پیشینیان، در مقابل جهان خود، قرار داده می شوند؛ مساله تنها بر سر رابطهٔ شعور با شیء (ابژه) و حقیقت است؛ بنابراین، مساله تنها بر سر رابطهٔ فلسفی قدما با جهان خود می باشد ـ تاریخ باستان جایگزین تاریخ فلسفهٔ متصور می شود، و آنهم فقط بشکلی که ماکس قدیّس آن را طبق نظر هگل و فویر باخ متصور می شود.

باین ترتیب، تاریخ یونان از زمان پریکلس ببعد، به مبارزهٔ تجریدات: عقل، روح، قلب و دنیا پرستی تقلیل می یابد. اینها لاقیدی های یونانی است. در این جهان خیالی که بمثابهٔ جهان یونانی عرضه می شود، اشخاص مجازی نظیر هادام خلوص القلب «مواضعه می کنند» و شخصیّت های اساطیری نظیر پیلات (که هیچگاه نمی باید جایی که کودکان هستند از دیده فرو گذار شوند) بطور کاملاً جدی در جوار تیمون فلیبوس جایگاهی می یابند. ما کس قدیّس بعد از اینکه کشف و وحی چندی دربارهٔ سو فسطائیان و سقراط عرضه نمود، فی الفور به شکّاکان می جهد. او در می یابد که آنان کاری که سقراط آغاز نمود را کامل کردند. از اینرو فلسفهٔ تحقیقی یونانیان که بلافاصله پس از سوفسطائیان و سقراط، بویژه فضل جامع الاطراف ارسطو، بدنبال آمد، اصولاً برای بهلول فرخنده خوی و جود ندارد. او می کوشد «هر چه زودتر گریبان خود را از گذشته رها سازد»، و برای ارتباط با «معاصران» شتاب می ورزد، و این ارتباط را در شکاکان، رواقیان و اینکوربان می یابد. ببینیم پدر مقدّس ما چه چیزی دربارهٔ آنان می خواهد آشکار

«رواقیان مایلند آرمان انسان خردمند را تحقق بخشند...انسانی که می داند چگونه زندگی

کند... ایشان این آرمان را در تحقیر نسبت بجهان، بهزندگی بدون تطوّر حیاتی [...] بدون آمیزش دوستانه با جهان، یعنی بیک زندگی بالانفراد [...] نه بیک زنـدگی مشـترک با دیگران میجویند؛ رواقی بهتنهایی زندگی میکند، برای او هرچیز دیگری مرده است. از طرف دیگر، اپیکوریان خواهان حیاتی فعّالاند.» (ص ۳۰)

ما بُهلول فرخنده خوی \_مردی که می خواهد خو د را بسامان رساند و می داند چگونه زندگی کند \_را، از جمله، به دیوژن لائرتیوس ارجاع می دهیم: در آنجا او اطلاع حاصل میکند که انسان خردمند، سوفوس Sophos، جز رواقبی اید ٹالیزہ شدہ، ونہ انسان خر دمند ايد ثاليزه شدة رواقي، چيز ديگري نيست؛ او در مي يابد که سوفوس به هيچ وجه فقط یک رواقی نیست، بلکه بطور یکسان باو در میان اپیکوریان، آکادمیست های اخیر و شکاکان برمی خورد. ضمناً، سوفوس، نخستین شکلی است که در آن با philosophos (دوستداران فلسفه) یونان مواجه می شویم؛ سوفوس بصورت اساطیری در هفت خردمند، تجلى مى يابد؛ عملاً در سقراط، و بمثابة كمال مطلوب در ميان رواقيان، ایبکوریان، آکادمیان اخیر و شکاکان. هریک از این مکتبها، دارای فوسُس<sup>(۱)</sup> خاص خود بود، درست همانطور که برونوی قدیس دارای «جنسیت یگانه» خاص خود است. در واقع ماکس قدیّس می تواند «le sage» (خردمند) رااز نو در قرن هجدهم در فلسفهٔ روشن اندیشی بیابد، و حتی در ژان پول بشکل «انسانهای خردمند» نظیر امانو **تل**،<sup>(۲)</sup> و غيره. انسان خردمند رواقي به هيچ وجه نه «زندگي بدون تطوّر حياتي»، بلكه حياتي مطلقاً فعال، آنطور که حتی از مفهوم طبیعت آشکار است را درنظر دارد، که هراکلیتی، پویا، متحول و جنبان می باشد، در حالیکه برای اپیکوریان، اصل مفهوم طبیعت همانا<sup>(۲)</sup> mors immortalis است، و یا همانگونه که لوکرسیوس می گوید، اتم، و در تقابل با قوه فعالهٔ ارسطو، فرصت و فراغت فعَّال را بمثابة ايدثال زندگي بجاي، «حيات فعَّال» پيش مى كشد.

«اخلاقیات رواقیان (یگانه علم آنان، زیرا ایشان قادر به گفتن هیچ چیز دربارهٔ روح بجز اینکه رابطهٔ آن با جهان چه باید باشد؛ و هیچ چیز دربارهٔ طبیعت ـفیزیک ـ نگفتند، فقط

|      | ۱. انسان خردمند.                                                    |
|------|---------------------------------------------------------------------|
| ه.ت. | ۲. ژان پول، هسپروس یا ۴۵ کلبی ـ                                     |
| ه.ت. | ۳. مرگ نامیرا. لوکرسیوس، دربارهٔ طبیعت اشیاء، کتاب سوم، چکامهٔ ۸۸۲_ |

قادر شدند بگویند که انسان خردمند می بایست از خود در برابر آن دفاع نماید) هـمانا آموزش روح نیست، بلکه صرفاً آموزش ترک دنیا و حفظ و دفاع خود در مقابل آن است.» (ص ۳۱).

رواقیان قادر بودند «دربارهٔ طبیعت بگویند» که فیزیک یکی از با اهمیت ترین علوم برای فیلسوف است و در نتیجه حتی زحمت اینرا بخود دادند تا طبیعیّات هراکلیت را بیشتر تکامل دهند؛ آنان «هم چنین قادر شدند بگویند» که ωφα (جمال مردانه)، بالاترین حُسنی است که فرد می تواند بنمایاند، آنان حیات را در سازگاری با طبیعت مورد ستایش و تحسین قرار دادند، به رغم اینکه با انجام این کار دچار تناقض گشتند. بنابر عقیدهٔ رواقیان، فلسفه به سه آموزش تقسیم می شود: «طبیعیّات، اخلاقیات و منطق». «آنان فلسفه را به جانور و تخم مرغ، منطق درا به استخوان و رگ و پی جانور، و به پوسته خارجی تخم مرغ، اخلاق درا به جسم جانور و به آلبرمین تخم مرغ، و طبیعیّات دراجان وروان جانور و زرده تخم مرغ تشبیه میکند.» (دیوژن لائرتیوس، زینون.).

از همین بتنهایی آشکار می شود تا چه اندازه نادرست است گفته شود که «اخلاقیّات، یگانه علم رواقیان بود». می بایست هم چنین اضافه شود که، سوای ارسطو، آنان بانیان عمدهٔ منطق صوری و علم ترتیبات و ردهبندی بطور اعم، می باشند. اینکه رواقیان «قادر نبودند هیچ چیز دربارهٔ روح بگویند» همانقدر نادرست است که حتی رؤیت ارواح منشاء گرفته از آنان، که بخاطر آن اپیکور، بمثابهٔ یک روشن اندیش، با ایشان به مخالفت بر می خیزد، و آنان را بعنوان «خاله زنگ» مورد سُخریّه قرار می دهد، در حالیکه افلاطونیان اخیر دقیقاً قسمتی از یاوه گویی های خود دربارهٔ ارواح را از رواقیان بعاریت گرفته اند. این مشاهدهٔ دارواح رواقیان از طرفی، از عدم امکان دستیابی به مفهوم پویای طبیعت، بدون اینکه تو سط علم آمپیریک طبیعی مصالح آن مهیتا شده باشد، بر می خیزد، و از طرف دیگر از مساعی آنان برای تأویل دنیای یونان باستان و حتی مذهب به شیوه ای شهودی و متشابه ساختن آنها با روح متفکر.

«اخلاقیات رواقیان» همانقدر که بعنوان مثال «داشتن میهنی بی شایبه و دوستی گرانقدر»، و اعلام اینکه «صرفاً زیبایی» خیر و بهروزی است، و اینکه انسان خردمند رواقی مجاز است تا از هرحیث با جهان در آمیزد، مثلاً، مرتکب زنا با محارم شود، و غیره و غیره، فضیلتی رواقی محسوب شده بود، که آموزش ترک دنیا و حفظ خویشنن در مقابل آن. انسان خردمند رواقی تا چنان حدی «در یک زندگی عزلت جویانه و نه زندگانی مشترک با سایرین، گرفتار آمده، که در نزد زینون دربارهٔ او منقول است: دبگذار انسان خردمند از هیچ چیز که شگفت بنظر می آید دچار شگفتی نگردد ـ بیش از این، انسان شایسته در انزوا نیز زندگی نمیکند، زیرا وی فطرتاً اجتماعی و در عمل فعّال است. (دیوژن لائرتیوس، کتاب هفتم، ۱)

ضمناً، تقاضای نابجایی میبود، هرآینه خواسته میشد تا بخاطر رد این خردمندی شاگرد مدرسهای بهلول فرخنده خوی، بالاجبار اخلاق بس بغرنج و متضّاد رواقیان ایضاح میگردید.

بُهلول فرخنده خوی در رابطه با رواقیان می بایست و جود رُمیها را نیز (ص ۳۱) مورد ملاحظه قرار دهد، که بالطبع دربارهٔ آنان نیز قادر نیست چیزی بگوید، زیرا آنان فاقد فلسفهاند. یگانه چیزی که دربارهٔ آنان می شنویم این است که هوراس (!) «فراتر از خردمندی دنیوی رواقیان نرفت» (ص ۳۲) حیاتی بی شایبه، و عاری از گناه!<sup>(۱)</sup> ! می شود: می شود:

قطعهٔ پریشیده ای از دیوژن لائر تیوس (دموکریت، کتاب نهم، ۷، ۴۵) که در ضمن بطور مغلوطی ترجمه شده، از چند کتاب درسی رونویسی می شود، و پایه اساسی برای هجوو هجا بالابلند دربارهٔ دموکریت می شود. این هجو و هجا از ویژگی متمایزی برخور دار است و در تضّاد مستقیم با شالودهٔ خود یعنی، با ژولیده فکری فوقاً یاد شده و قطعه ترجمه شدهٔ مغلوط قرار دارد، و «آرامش خاطر» (ترجمهٔ اشتیرنر از *Eúðvµiα* به Wellmuth آلمانی قرون و سطی) را به «دست کشیدن از دنیا» تبدیل می کند. واقعیت این است که اشتیرنر گمان می کند که دموکریت یک رواقی است، و در واقع نوعی که می کند که «کل فعّالیت رواقی با سعی و کوشش وی برای دل گسستن از دنیا عجین شده می کند که «کل فعّالیت رواقی با سعی و کوشش وی برای دل گسستن از دنیا عجین شده است»، «و از اینجاست که انصراف از دنیا نتیجه می شود»، و اینکه به نبابت و در آفاق و انفاس سیر کامل بعمل آورده، آشکارا با این ایدهی اشتیرنر در تضّاد است؛ که مبنا و و انفاس سیر کامل بعمل آورده، آشکارا با این ایدهی اشتیرنر در تضّاد

۱. حیاتی غیر قابل سرزنش و بری از معصیت. هوراس، سرودها، کتاب اوّل ـ قیصیدهی ۲۴، ه.ت. سرچشمهٔ واقعی که از آن دربارهٔ فلسفهٔ دموکریت اطلاع حاصل میکنیم، همانا ارسطوست و نه چند جفت روایت از دیوژن لاثر تیوم، که دموکریت، نه تنها از جهان انصراف و اعراض نمی جوید، برعکس، یک عالم و دانشور طبیعی مشرب عملی و نخستین اندیشمند و متفکر جامع الاطراف در میان یونانیان است؛ که نوشتآرهای او دربارهٔ علوم طبیعی می تواند فقط بغلط (per abusum) فلسفه نامیده شود، چراکه برای او آتم، فرضیه ای فیزیکی و وسیله ای برای توضیح جهان بود، درست همانطور که در ترکیبات تناسبی شیمی جدید می باشد (دالتون و سایرین) ـ همگی اینها با قصد و نیت بُهلول فرخنده خوی مناسب نیست. دموکریت باید به شیوهٔ «یگانه» درک شود، به خویشتن و انصراف از دنیا نتیجه گرفته می شود. دموکریت یک رواقی است، و از مرتاض وردخوان هندی «برهما» (این واژه می بایست، اُم OM» باشد) متمایز است، همانطور که صفت تفضیلی از اسم تفضیلی متمایز است، یعنی «فقط در عنوان و تیتر».

دوست مادرست همانقدر از اپیکور میداند که از رواقیان، یعنی، بقدر کفایت لازم یک شاگرد مدرسه. او «hedone» (تمتّع) اپیکوری را با نعادل و موازنهٔ روح «ataraxia» (شکیبایی و خویشنن داری) رواقیان مقایسه میکند، و نمیداند که این خویشتن داری در نزد اپیکور نیز یافت میشود، و بعلاوه بمثابهٔ چیزی که بالاتر از تمتع قرار دارد ـ که فقط برخوردی متفاوت از برخورد رواقیان به جهان را می آموزند»، اما بگذار او بما فقط برخوردی متفاوت از برخورد رواقیان به جهان را می آموزند»، اما بگذار او بما فیلسوف (غیر ـ رواقی) دوران باستان یا معاصری را نشان دهد که «عین» همین را انجام نمی دهد. و سرانجام، ماکس قدیّس ما را با فتوای جدیدی از اییکور مستغنی می سازد: «دنیا را باید فریب داد، زیرا که عدوی من است.» تا بحال فقط معروف بود که اپیکور اظهاراتی به این مصداق بیان نموده که دنیا را می بایست از اشتباه، بویژه از بیم و هراس از ارباب انواع در آورد، زیرا جهان انیس من است.»

برای اینکه بهقدیّسمان قراین و شواهدی از آن شالوده واقعی که فلسفهٔ اپیکور برآن قرار گرفته، بدهیم، کافی است اشاره کنیم که ایدهای که طبق آن دولت برتوافق متقابل افراد بنا گردیده، یعنی ب**رقراردادی اجت**ماعی، برای نخستین ار در نزد اپیکور یافت

مىشود.

مقياس افشاگريهاي ماکس قديس دربارهٔ شکاکان که از همين مشي پيروي ميکند، قبلاً از اين واقعيت آشكار مي شود كه او فلسفة آنان را تندرو تر از فلسفة اپيكور بحساب مي آورد. شکاڭان مناسبات نظرى افراد نسبت بهاشياء را بهنمو د و تجلّى تقليل دادند، و در عمل از هرچیز مأخوذ از قدیم که توسّط این نمود هدایت می شد، درست بهمان اندازهای که دیگران توسّط واقعیت هدایت می شوند، دست کشیدند؛ آنان صرفاً بدان نام ديگري دادند. از طرف ديگر، ايبکور، يک روشن انديش مترقي حقيقي عهد ـ باستان بو د؛ او علناً مذهب باستان را مورد حمله قرار داد، و هم چنین، آ ته ٹیسم رومیها، تا جایی که وجود داشت، از او مأخوذ گشت. باین خاطر، نیز لائر تیوس، ایبکور را بمثابه نخستین قهرمان و بهادری که ارباب انواع را سرنگون ساخت و مذهب را بزیر یا افکند، مورد ستایش قرار می دهد؛ باین سبب، در میان آباء کلیسا، از پلوتارک گرفته تالوتر، اییکور همواره از اشتهار فیلسوف آته ٹیست به بهترین معنی این کلمه، برخوردار بوده، و یک خوک نامیده شده است؛ و بهمین دلیل نیز، کلمان اهل اسکندریه. میگوید هـنگامیکه «يولس حواري» عليه فلسفه آهنگ نبرد مي كند، فلسفه اييكور را منحصراً در نظر دارد (اشترو ما توم، کتاب اول [فصل ٩، ص ٢٩٥، چاپ کُلن، ١٦٨٨)]<sup>(١)</sup> بدين طريق مي بينيم، برخورد اين آته ثيست علني بهدنيا در حمله بلاواسطه بهمذهب آن، چقدر با باریک بینی، مکروز بردستی همراه است، در حالیکه رواقیان مذهب باستان را بهشیوهٔ شهو دی<sup>(۲)</sup> خاص خود اقتباس کردند و شکاکّان از مفهوم «نمود و تجلّی» خویش به مثابهٔ مستمسکّی استفاده نمودند تا قادر شوند تمامی قضاوت های خود را با تـقیه، هـمراه ساز ند.

بهاین ترتیب، بزعم اشتیرنر، رواقیان سرانجام به«بیزاری و بیاعتنایی نسبت بهجهان» (ص ۳۰)، و اپیکوریان به«همان خردمندی دنیوی نظیر رواقیان» (ص ۳۲)، و شکاکّان بهنقطهٔای که «جهان را بحال خود رها میسازند و ابـداً دربـارهٔ آن نگـرانـی بـدل راه

۱. نگاه کنید به کارل مارکس و فرید ریش انگلس، مجموعه کامل آثار، ج۱، ص ۴۸۸ ـ د . ت ۲. گ . و . ف. هگل. سخنرانیهای مربوط بهفلـفهٔ تاریخ (ه. ت) نمیدهند» میرسند. به این جهت بنابر عقیدهٔ اشتیرنر، هرسه اینها به برخورد لاقیدانه به جهان، و «بی اعتنایی نسبت بدان» منتهی می شود. (ص ۴۸۵). مدتها قبل از او، هگل آن را بدین نحو بیان نمود: هدف رواقیان، شکاکان و اپیکوریان همانا آن بود تا ذهن را نسبت به هر چیزی که واقعیت بالاجبار عرضه میکند، بی اعتنا و لاقید سازند». (فلسفه تاریخ،<sup>(۱)</sup> ص ۳۲۷).

ماکس قدیس با جمع بندی انتقاد خود از جهان باستانِ ایده ها مینویسد، «صحیح است که قدما دارای ایده هایی بودند، اما آنان ایده را نمی شناختند.» (ص ۳۰) در این رابطه، می باید آنچه قبلاً دربارهٔ کودکی ایده های ما گفته شده است را بیاد آورد». (همانجا).

تاریخ فلسفهٔ باستان میبایست با قصد و نیت اشیترنر تطبیق داده شود. برای اینکه یونانیان نقش خود را در هیئت کودکان حفظ نمایند، ارسطو نمیبایست زندگی میکرد و اندیشهاش فی نفسه و بالفعل، و عقل و ادراک خود اندیش وی؛ و بطور کیلی کیتاب مابعدالطبیه ی او و سومین کتاب معرفت نفساش هیچگاه نمیبایست وجود میداشت.

درست باندازه همان حقی که ماکس قدیس در اینجا بخاطر خطور میدهد [«یعنی، آنچه قبلاً دربارهٔ کودکی ماگفته شد»، هنگامیکه «کودکیمان» را مورد بحث قرار میداد،] میتوانست بگوید: بگذار خواننده آنچه که در ذیل دربارهٔ قد ما و سیاهپوستان و نه دربارهٔ ارسطو گفته میشود راکند و کاوکند.

بهلول فرخنده خوی برای اینکه معنای حقیقی واپسین فلسفه های قدیمی را هنگام زوال جهان باستان ارج و قدر نهد، فقط می بایست به موقعیت واقعی زندگانی پیروان آنها تحت سیادت رُم نظر می افکند. او از جمله، می توانست در نز د لو سیان تو صیف مبسوطی بیابد از اینکه چگونه مردم آنان را به مثابهٔ مضحکه ای عام تلقی می کردند، و چگونه خداوندگاران رُمی، پروکنسول ها، و غیره؛ ایشان را به عنوان لوده های درباری برای مشغولیات و انبساط خاطر خود اجیر می کردند، بطور یکه بعد از غوغا و جار و جنجال با بردگان در سر غذا به خاطر چند تکه استخوان و قطعه ای نان و پس از اینکه شرابی تند و قوی عرضه می شد، اینان، اربابان و مهمانان آنان را با واژه هایی دلپذیر همچون

نظرى (م)

•آتاراکسیا» و «آفازیا» و غیره (بردباری و امتناع از هرگونه اظهار عقیده معینی) سرگرم میساختند.<sup>(۱)</sup>

ضمناً، هرآینه مردنیک ما خواستار آن می شد تا تاریخ فلسفهٔ باسنان را به تاریخ عهد قدیم تأویل کند، آنگاه بطبع می بایست رواقیان، اپیکوریان و شکاکّان را با افلاطونیان ـ اخیر که فلسفه شان چیزی نیست جز آمیزش و ترکیب بوالهوسانه آموزش های رواقی، اپیکوری با محتوای فلسفهٔ افلاطون و ارسطو، در آمیزد. وی در عوض این کار، این آئین ها را مستقیماً در مسیحیت ممزوج میکند.<sup>(۲)</sup>

این «اشتیرنر» نیست که فلسفهٔ یونانی را «پشت سر» می گذارد، بلکه فلسفهٔ یونانی است که «اشتیرنر» را در قفا دارد. (مقایسه کنید با ویکاند، ص ۱۸٦). او به جای اینکه به ما بگوید چگونه «عهد باستان» به جهانی از اشیاء می رسد و «از عهده آن بر می آید»، این ناظم ندانم کار مدرسه باعث می شود تا عهد باستان سعاد تمندانه از طریق شاهد مثال هایی از تیمون، از نظر محو شود؛ که با آن عهد باستان به مراتب طبیعی تر «به هدف نهایی خود می رسد» زیرا، بزعم ماکس قدیس، قدما «احساس کردند از طرف طبیعت در «همبو د باستانی جایگزین و مستقر شده اند»، که «برای حسن ختام»، به مراتب آسان تر «می تواند می سازد». (ص ۳۳). «عالم اشیاء» باستان با کمک طبیعت آفریده می شود و از طریق می سازد». (ص ۳۳). «عالم اشیاء» باستان با کمک طبیعت آفریده می شود و از طریق شالوده مادی مسیحیت را تأمین می کند، باعث می شود این «عالم اشیاء» که شالوده مادی مسیحیت را تأمین می کند، باعث می شود این «عالم اشیاء» که شالوده مادی مسیحیت را تأمین می کند، باعث می شود این «عالم اشیاء» که در مسیحیت نابود و معدوم شود.

 ۱. [قطعه ذیل در دستنوشته خط خورده است:] ... درست همانطور که بعد از انقلاب، اشراف فرانسه مُعلَّم رقص تمام اروپا شدند، لُردهای انگلیسی هم بهزودی جایگاه حقیقی شان را در جهان متمدن به عنوان مهمتر و سگبان خواهند یافت.

۲. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] برعکس، اشتیرنر می بایست بما نشان می داد هلنیسم (یونانی ماّبی) حتی پس از فروپاشی آن، کماکان برای مدّت زمانی طولانی به حبات [خود] ادامه داد؛ و پس از آن رُم سُلطهی جهانی کسب نمود، آنچه آنان واقعاً در جهان انجام دادند، چگونه جهان رمی توسعه و زوال یافت و سرانجام چگونه جهان یونانی و رمی از لحاظ معنوی در مسیحیت و از لحاظ مادی در برون کوچی و مهاجرت اقوام منقرض شد. فیلسوفان آلمانی عادت کردهاند عهد باستان را به مثابهٔ عصر رئالیسم، در مقابل مسیحیت و دوران معاصر، به مثابهٔ عصر اید ثالیسم، قرار دهند، در حالیکه اقتصاددانان، تاریخ نگاران و علمای فرانسوی و انگلیسی عادت کر ده اند عهد باستان را به مثابهٔ دوران اید ثالیسم، در تعارض با ماتریالیسم و آمپیریسم (اصالت تجربه) دوران معاصر، تلقی کنند. به همین نحو، عهد باستان تا جایی که در تاریخ، قدما «تبعه» و دولتمرد اید ثالیستی، را به یاد می آورند، می تواند اید ثالیستی تصور شود، در حالیکه در تحلیل نهایی، معاصران به «بورژو آ» و رثالیست دوستدار تجارت<sup>(۱)</sup> تبدیل می شوند با باز می توان در نظر گرفت رثالیستی است، زیرا برای قدما، همبود «یک حقیقت بود»، در حالیکه برای معاصران «دروغی» اید ثالیستی است. کلیهٔ این مقایسه های تجریدی و تعبیرات

«یکگانه چیزی» که از کل این توصیف از قدما می آموزیم این است که، چون اشتیرنر «چیزهای بسیار اندکی دربارهٔ قدما «میداند»، میباید بهمراتب «بهتر از آنان جانبداری کند». (مقایسه کنید با **ویگاند،** ص ۱۹۱).

اشتیرنر حقیقاً همان «صغیر عاقله مردی» است که دربارهٔ او، در مکاشفهٔ یـوحنای رسول ـ باب دوازدهم، آیهٔ ۵، پیشگویی شده است که او «بر همهٔ اُمّتهای زمـین بـا عصای آهنین حکمرانی خواهد کرد». مشاهده کردیم که وی چگونه با عصای آهنین جهالت خود به مُشرک بینوا حملهور می شود. با «معاصران» رفتار بهتری نمی شود.

**۴\_معاصران** «پس اگرکسی در مسیح باشد خلقت تازهایست؛ چیزهای کهنه در گذشت و از میان رفت؛ اینک همه چیز تازه شده است.» (بقرنتیان م \_باب پنجم: آیهٔ ۱۷)(ص ۳۳) از طریق این گفتار انجیلی، جهان باستان اکنون در حقیقت «در گذشت و از میان رفت»، یا آنگونه که ماکس قدیّس واقعاً می خواهد بگوید «بکلی سپری شـد»،<sup>(۲)</sup> و

emi du commerce اصطلاح فوریه (نگاه کنید به شارل فسوریه، (سسه یگانگی بسرونی Des trois (ه. ت) (unités ecternes) (ه. ت)

۲. در اینجا منصفان به طور استهزاءآمیزی لهجه برلنی کلمات alle Jeworden را به کار میبرند. ... ه.ق

بایک جهش<sup>(۱)</sup> به «عالم ارواح» مسیحی، جوان و مغولی جدیدی جست میزنیم. خواهیم دید که این هم در مدت زمان بسیار کوتاهی «بکلی سپری» خواهد شد. «نظر به اینکه فوقاً اظهار شد، جهان برای قدما یک حقیقت بود، در اینجا باید بگوئیم، روح برای معاصران یک حقیقت بود، اما در هیچ حالتی نباید این مهم را فراموش کنیم: حقیقتی که، کذب آن را برای درک کردن می جستند، و سرانیجام آن را فی الواقع درک نمودند.» (۳۳).

در حالیکه مایل نیستیم هیچگونه تأویل اشتیرنر . مآبانه ای ابداع کنیم، «در اینجا باید بگو ثیم»: حقیقت برای معاصران، همانا روح، یعنی روح القّدس بود. بُهلول فرخنده خوی باز هم معاصران را نه در رابطهٔ تاریخی واقعیشان با «عالم اشیاء» که با وجودیکه «بکلی سپری شده» معهذا بهزیستن ادامه میدهد \_ بلکه در برخورد نظری آنان، و در حقیقت مذهبی شان در نظر میگیرد. برای او تاریخ قرون وسطی و عصر معاصر مجدداً فقط به مثابة تاريخ مذهب و فلسفه وجود دارد؛ او صادقانه به كلية تو همات اين دورانها و تو همات فلسفى دربارة اين تو همات باور دارد. به اين ترتيب، ما كس قدّيس پس از اينكه به تاریخ معاصران همان چرخشی را میدهد که به تاریخ قدما داده بود، آنگاه بآسانی می تو اند در آن رسیر مشابه ای همچون سیری که عهد باستان اختیار کرده بو د را نشان دهد.»، و با همان چالاکی که از فلسفه باستان به دیانت مسیح رسید، از این یک به فسلفهٔ معاصر آلمانی برسد. خود وی در ص ۳۷، با این کشف که «قـد مـا هـیچ چـیز جـز خردمندی دنیوی» عرضه ننمودند، و اینکه «معاصران هیچگاه فراثر از الهیات نیرفته و نمىروند، توصيفى از توهمات تاريخى خود بدست مىدهد، و طمطراقانه سۋال مىكند: «معاصران در صد درک چه چيزي بودند؟ قدما و معاصران بيکسان هيچ چيز ديگري در تاریخ انجام نمیدهند جز اینکه «درصدد درک چیزیاند». قدما میکوشند دریابند چه چیز در پشت عالم ارواح، وجود دارد. در پایان، قدما «بدون هیچگونه عالمی» و معاصران «بدون هیچگونه روحی» باقی میمانند؛ قدما خواستار ایدنالیست شدن، و معاصران خواستار رئالیست شدن، بودند (ص ۴۸۵)؛ اما هردوی آنان فقط با عالم لاهوتی مشغول شدند (ص ۴۸۸) \_تاریخ تاکنون «همانا فقط تاریخ انسان رو حانی بوده

۱. در متن آلمانی با واژهٔ Satz، که به معنی جهش، پرش و نیز جمله و پیشنهاد است، یجناس دست. زده شده. (ه ت)

است» (چه ایمانی!) (ص ۴۴۲) ـ مختصر آنکه ما مجدداً صغیر و جوان، سیاهپوست و مغول را [در مقابل خود] داریم.

در عین حال شاهد تقلید صادقانه ای از شیوهٔ شهودی (نظری) هستیم که بدان و سیله کودکان، پدران خود را خلق میکنند، و آنچه مقدم است توسّط آنچه مؤخر است به وجود می آید. مسیحیان از ابتدا می بایست «درصدد درک عدم حقانیت حقیقت خود بر می آمدند»، آنان می بایست بلادرنگ آته ئیست ها و ناقدان را، همانطور که قبلاً در مورد قدمانشان داده شده، سیاست می کردند. اما ماکس قدیس که از این وضع خشنود نیست، مثال مشعشعانه دی گری از «برتری» خویش در حیطهٔ «تفکر» (شهو دی) بدست می دهد (ص ۲۳۰)

واکنون، بعد از اینکه لیبرآلیسم انسان را مورد تحسین قرار داد، می توان اظهار نمود که به این وسیله فقط آخرین نتیجه از مسیحیت گرفته شده است، و مسیحیت از آغاز برای خود هیچ وظیفه دیگری جز وظیفه بسامان رساندن انسان ... نمی شناخت».

از آنجائیکه گویا آخرین نتیجه از مسیحیت گرفته شده است، «می توان» اظهار نمود که [این نتیجه] بدست آمده است. به مجرد اینکه مؤخران آنچه مقدم بود را مسخ و دگرگون ساختند، «می توان اِشعار نمود» که مقدمان «از آغاز» یعنی، درحقیقت، در ماهیت و در عالم سماوی، همچون یهودیان مستور، «برای خود وظیفهٔ دیگری «جز اینکه تو تمط مؤخران مسخ و دگرگون شوند» قایل نشدند. مسیحیت برای بهلول فرخنده خوی، سوژه ای ایجاب \_کننده و روح مطلق است که «از ابتدا» هدف خود را بمثابهٔ آغاز خود، ایجاب میکند.

مقایسه کنید با آنسیکلوپدی هگل و غیره. «به این جهت» (یعنی چون می توان برای مسیحیت وظیفه ای موهو می قائل شد) «این تَوَهُم ناشی می شود» (البتّه، قبل از فویر باخ، دانستن اینکه مسیحیت چه وظیفه ای را «از آغاز» هدف خود قرار داده بود» غیر ممکن بود) که مسیحیت ارزش بی حد و حصری برای «منّیت» آنگونه که فی المثل در نظریه جاودانگی و فعالیّت آخوندی مکشوف شده، قائل است. خیر. مسیحیت این ارزش را فقط به انسان می دهد، همانا فقط انسان فنانا پذیر است، و تنها به این خاطر که من انسانم، ایضاً فنانا پذیرم.»

اگر هم، از کل طرح و فرمولبندی و ظایف اشتیرنر، از قبل با وضوحی کامل، آشکار شود،که مسیحیت میتواند فناناپذیری و جاودانگی را تنها به«انسان» فویرباخ اِسناد دهد، در اینجا باز اطلاع می یابیم که این ایضاً به این خاطر رُخ می دهد که مسیحیت این فنانا پذیری را - شامل حال جانوران نمی سازد. حال بیائیم ایضاً به شیوهٔ ماکس قدیس طرحی دراندازیم.

ماما، بعد از اینکه » زمینداری بزرگ معاصر، که از روند خر دسازی، نشأت گرفت، بود ماما، بعد از اینکه » زمینداری بزرگ معاصر، که از روند خر دسازی، نشأت گرفت، بود که در واقع حق پسر ارشد «اعلام شد»، می توان اشعار نمود که بدین وسیله فقط آخرین نتیجه » از خرد سازی زمینداری « گرفته شده است » و «اینکه » خر دسازی «در حقیقت از آغاز جز بسامان رسانی » حق پسر ارشد، حق ارشدیت واقعی «وظیفه دیگری نمی شناسد. » به این جهت این توهم نیتجه می شود « که خر دسازی برای حقوق بر ابر اعضاء خانواده «ارزش بی حدو حصری، آنگونه که فی المثل در قوانین وراثت ode اعضاء خانواده «ارزش بی مدو حصری، آنگونه که فی المثل در قوانین وراثت ode اعضاء خانواده «ارزش بی مدو حصری، تا گونه که فی المثل در قوانین وراثت ode اعضاء زرگ می سر ارشد» قائل است؛ «فقط» پسر ارشد، مالک آتی ملک مشروط، زمینداری بزرگ می شود، – (و فقط بدین خاطر که من » پسر ارشدم، «زمینداری بزرگ» نیز خواهم شد.

به این روش، بی اندازه آسان می شود که به تاریخ چرخش هایی «یگانه» داد، همانطور که باید فقط آخرین نتیجه آن را به مثابه ی «وظیفه ای» توصیف نمود که «در حقیقت از آغاز برای خود قائل می شود». در این رابطه سده های پیشین نمود و جلوه ای غریب و تا کنون بی سابقه کسب می کند. همانا تأثیری چشمگیر به وجود می آورد، و مستلزم هزینهٔ تولید زیادی نیست و خرجی بر نمی دارد.

همانطور که، مثلاً اگر گفته شود «وظیفه» واقعی که قانون زمینداری «از آغاز برای خود قائل شد» همانا جایگزین ساختن گوسفند به جای مردم بود ـ نتیجه ای که به تازگی در اسکاتلند وغیره ظاهر شده است؛ یا اینکه [مثلاً] ابلاغیه دودمان کاپه ۴۵ «از آغاز در حقیقت وظیفه» فرستادن لوئی شانز دهم را به پای گیوتین و مُسیوگیز و را به حکومت «برای خود قائل شد». مطلب مُهم این است که آن را به شیوه ای طمطراقانه، زاهدانه و آخوند مآبانه انجام داد، نَفَس عمیقی کشید، و بعد ناگهان ندا در داد: بالاخره، اکنون می توان آن را اشعار نمود.»

آنچه که ماکس قدیّس دربارهٔ معاصران در بخش فوق (ص ص ۳۷ ـ ۳۳) میگوید، فقط مقدمهای است برتاریخ روح که برای ما در چنته دارد. در اینجا نیز، میبینیم که وی چگونه می کوشد «گریبان خود را هرچه زودتر» از حقایق آمپیریک (تاریخی \_ فلسفی) برهاند و در مقابل ما همان مقولانی را بهنمایش بگذارد که در نزد قدما می بابیم، نظیر عقل، قلب، روح و غیره \_ فقط بآنها نامهای دیگری داده می شود. سو فسطائیان، مدر سین سو فسطائی می شوند، او مانیست ها، ماکیاولیسم (هنر نقاشی، دنیای جدید و غیره و غیره؛ مقایسه کنید با فلسفه تاریخ هگل،<sup>(۱)</sup> ااا، ص ۱۲۸) که عقل را نمایندگی می کنند؛ سقراط به لوتر تبدیل می شود، که قلب را مورد مدح و ستایش قرار می دهد (هگل، همان مأخذ، ص ۲۲۷)، و دربارهٔ عصر مابعداصلاح دینی اطلاع می بابیم که طی این زمان امور «اخلاصی میان تُهی» بود (که در بخش مربوط به قدما «خلوص قلب» نامیده شده، هگل، همانجا ص ۱۲۹) همگی اینها در ص ۳۴ [قید شده].

ماکس قدیس بدین نحو «ثابت میکند» که «مسیحیت مسیری نظیر آنچه که عهد باستان طی کرد را پیش میگیرد،» پس از لوتر او حتی زحمت این را به خود نـمیدهد، نامهایی برای مقولات خود دست و پاکند، و با سرعتی محیرالعقول بـهسوی فـلسفة معاصر آلمانی می شتابد. اِسنادات چهارگانه («تااینکه هیچ چیز جز اخلاص میان تهی باقی نماند، کل عشق جهانشمول بشریت، عشق انسان، شعور آزادی «خود آگاهی»، ص ۳۴؛ هگل، همان مأخذ ص ص ۲۲۹ ـ ۲۲۸)، شکاف میان لوتر و هگل، با چهار واژه پر می شود، و «فقط به این صورت مسیحیت کامل می شود». کل این احتجاج با جـمله ای استادانه انجام می گیرد، با کمک چنان اهرم هایی نظیر، «بالاخره» «و از این زمان» ـ «از آنجائیکه شخص» ـ ایضاً «از امروز به فردا»، «تا عاقبت» و غیره، جمله ای که خواننده می تواند آن را برای خود در صفحه کلاسیک ۳۳ قبلا یاد شده، «مسجل سازد».

سرانجام ماکس قدیس نمونه های بیشتری از ایمان خود ما میدهد، او با نشان دادن اینکه چقدر اندک از انجیل شرمناک است اظهار می دارد: در حقیقت ما چیزی جز روح نیستیم،» و تأکید میکند که با زوال دنیای باستان «پس از مساعی طولانی» روح واقعاً «گریبان خود را از جهان رها ساخت». و بلافاصله پس از آن یکبار دیگر راز طرح خود را با تصریح روح مسیحی خویش که «نظیر جوانی، نقشه هایی برای اصلاح و حفظ جهان در دل دارد»، فاش می سازد. همگی اینها در ص ۳٦ [قید شده].

۱. گ. و. ف. هگل، درس گفتارهای مربوط به تاریخ فلسفه. (ه. ت)

وپس مرا در روح بهبیابان برد وزنی را دیدم بروَخش قرمزی سوار شده که از نامهای کفر پر بود .... و برپیشانیش این اسم مرقوم بود، سّر و بابلِ عظیم و .... و آن زن را دیدم مست از خون قدیّسان» و غیره (مکاشفهٔ یوحنای رسول، باب ۱۷، آیات ۶ و ۵ و ۳)

رسول پیام آور این زمان را بطور دقیق پیشگویی نکرد. اما سرانجام، پس از اینکه اشتیرنر، عاقله مرد را مدح گفت، می توان اظهار داشت که او باید گفته باشد: پس مرا در روح بهبیابان برد و من مردی را دیدم بروّخش قرمزی سوار شده، و از نامهای کفر پر بود....

بر پیشانیش این نام مرقوم بود، سّر، یگانه ... و آن مرد را دیدم مست از خون فدّیس، و غیره.

بهاين ترتيب ما اكنون وارد بيابان روح مي شويم.

## الف روح (تاریخچهٔ سرهٔ ارواح) اولین چبزی که دربارهٔ روح می آموزیم این است که این همانا روح نیست، بلکه «قلمرو روح» است که «بی اندازه وسیع و پهناور است». ماکس قدیّس چیزی ندارد تا بلافاصله دربارهٔ روح بگوید بغیر از اینکه «قلمرو بی اندازه وسیع و پهناور ارواح» وجود دارد ـ درست همانطور که تمام چیزی که از قرون وسطی می داند این است که این دوره برای «مدتی طولانی» دوام یافت. او پس از اینکه فرض می کند که این «قلمرو ارواح» وجود دارد، آنگاه موجودیت آن را به کمک ده تز بثبوت می رساند. ۱ ـ روح تا وقتی که به تنهایی با خود مشغول نیست، تا زمانیکه «صرفاً» با دنیای خاص خود، جهان «لاهرتی» سر و کار ندارد (نخست به تنهایی با خود و آنگاه با جهان خاص خود)

۲ ـ وهمانا فقط در جهانی از آن خود، روحی آزاد است». ۳ ـ وهمانا فقط با محمک جهان لاهوتی، واقماً روح است». ۴ ـ روح قبل از اینکه جهان ارواح خود را خلق کند، روح به حساب نمی آید.» ... ۵ ـ وخلقت هایش از او، روح می سازد» ... ۶ ـ وروح خالق جهان لاهوتی است». ... ۸ ـ وروح فقط هنگامیکه لاهوتی را می آفریند، وجود دارد». .... ۹ ـ وروح همانا فقط همراه با لاهوتی، که خالق آن است، واقعی است». .... ۱۰- «**ولی** اعمال یا ثمرهٔ روح چیزی جز \_ارواح نیست» .. (ص ص ۳۹ - ۳۸) در تز ۱، «جهان لاهوتی» به جای اینکه استنتاج شود، از نو بلافاصله به مثابهٔ چیزی حَّی و حاضر فرض می شود، و این تز ۱ دوباره در تزهای ۹ ـ ۲، در ۸ دگردیسی و تـغییر شکل جدید برایمان موعظه می شود.

در پایان تر ۹، خودمان را دقیقاً در جایی می یابیم که در خاتمهٔ تر ۱ و بعد از تر ۱۰ ناگهان «امایی» ما را با «ارواح» که تا به حال هیچ چیز دربارهٔ آنها گفته نشده، آشنا می سازد.

از آنجانیکه روح فقط با خلق و آفرینش لاهوتی و روحانی وجود دارد، بـرای نـخستین اَفرینشهایش به پیرامون خود م**ینگریم.»** (ص ۴۱)

با وجود این به موجب تزهای ۹ و ۸ و ۵و ۴و ۳، روح همانا خلقت و آفرینش خاص خود است. این اکنون به ین نحو توصیف می شود، روح یعنی، نخستین خلقت روح، یعنی،

«میبایست از هیچ نشأت گیرد» ... «نخست باید خود را خلق کند» .. «نخستین خلقت او، خودش، [یعنی]، روح است». (همانجا) «هنگامیکه روح این عمل خلاقانه را انجام داد، از آن ببعد تکثیر و توالد طبیعی خلقت ها بدنبال میآید درست همانطور که، موافق اساطیر، کافی بود تا نخستین موجودات انسانی خلق شوند و بقیهٔ نژاد انسانی بطور غریزی به وجود آیند،» (همانجا).

«هرقدر هم اسرار آمیز بنظر آید، معهذا ما هرروز این را تجربه می کنیم. آیا شما قبل از اینکه فکر کنید، شخص فکر کننده هستید؟ شما با خلق نخستین تفکرتان، خود را، متفکر را، خلق می کنید، زیرا شما قبل از فکر کردن، فکر نمی کنید، یعنی»، یعنی، ـ «دارای تفکراتی هستید. آیا آواز خرانی شما به تنهایی نیست که از شما یک آواز خران می سازد، و سخن شما، از شما یک شخص سخنگوی خرب، به همین نحو فقط خلقت لاهوتی و رو حانی شما را روح می سازد».

قدیس تردست ما معتقد است که روح، لاهوتی و روحانی را خلق میکند، برای اینکه این نتیجه را بگیرد که روح خود را به مثابهٔ روح خلق میکند؛ و از طرف دیگر آن را به مثابهٔ روح تصّور میکند تا اینکه بدان اجازه دهد به خلقت های لاهوتی و روحانی بر سد (که، به مو جب اساطیر، بطور غریزی به وجود می آیند و تبدیل به روح می شوند). تا اینجا عبارات مأنوس پر طول و تفصیل مؤمنانه \_ هگلی را داریم. توضیح صادقانه «یگانه» از آنچه ماکس قدیّس می خواهد بگوید، فقط با مثالی که می دهد آغاز می شود. یعنی، اگر بهلول فرخنده خوی نتواند بیشتر جلو رود، اگر «فرد» و «آن» قادر نباشد کشتی بگل نشسته او را شناور نگاهدارد، «اشتیرنر» سوّمین رعیت خود «شما»، که هیچگاه سرگشته اش باقی نمیگذارد و در سختی ها میتواند باو تکیه کند، به یاری خود می طلبد. این «شما» فردی است که برای اولین بار به او بر خورد نمی کنیم، غلامی موْمن و وفادار،<sup>(1)</sup> که شاهد آن بوده ایم چگونه از میان آب و آتش میگذرد، عمله ای در تاکسان اربابش، مردی که اجازه نمی دهد هیچ چیز او را به دهشت اندازد، بیک کلام او: سلیگا<sup>®</sup> است.<sup>(۲)</sup> هنگامی که «اشتیرنر» در شرح خود دچار بیشترین مخمصه ها می شود، بانگ: سلیگاکه کار را درمی دهد و «اکارت سلیگای» قابل اعتماد، بلافاصله برای بیرون کشیدن گاری از باتلاق، شانه خود را برچرخ میگذارد. ما بعداً در خصوص رابطه ای ماکس قدیّس با میلگا بیشتر سخن خواهیم گفت.

مساله بر سر روح است که خود را از هیچ و پوچ می آ فریند، از این رو مساله بر سر هیچ است، که از هیچ و پوچ، خود را روح می سازد. ماکس قدیس خلقت روح سلیگا را از سلیگا ما خوذ میکند. و «اشتیرنر» روی چه کس دیگری اگر نه سلیگا می توانست حساب کند که بگذارد به شیوه ای که فوقاً نشانداده شد، بجای هیچ قرار داده شود؟ چه کسی می توانست به وسیلهٔ چنین حقه ای جز سلیگاگول بخورد، که از اینکه اصولاً اجازه یافته، به عنوان یکی از اشخاص نمایش ظاهر شود، احساس ذوق زدگی، و مسرت بیش از حد کند؟ آنچه ماکس قدیّس می بایست ثابت می کرد این نبود که یک «شمای» معینی، یعنی میلگای معینی، از لحظه ای که شروع به فکر کردن، سخن گفتن و آواز خواندن می کند؟ معنفکر، سخنگو و آواز خوان می شود - بلکه این بود که متفکر و آواز خواندن از هیچ معنفکر، سخنگو و آواز خوان می شود - بلکه این بود که متفکر و آواز خواندن از هیچ معنفکر، سخنگو و آواز خواندن و غیره خود را با شروع به فکر کردن و آواز خواندن از هیچ می می مینی، از اد طرای می مینه به و یو می می به در این ای می کند. می می مینی، از ارد می می می می به خود را با شروع به فکر کردن و آواز خواندن از هیچ می می میندانه ای را ارائه می دهد؛ (مقایسه کنید با ویتاند، ص ۱۵۱) که سلیگا یکی از خصایل او را از طریق کاربردش، می پروراند. بالطبع «مطلقاً هیچ چیز» برای «متعجب

۲. نگاه کنید به کارل مارکس و فریدریش انگس، مجموعه کامل آثار، ج.۴ ص ص ۷۷ ـ ۵۵ (ه. ت)

۱. انجیل منّی، باب ۲۵: اَیهٔ ۲۱.

<sup>». (</sup>مقایسه کنید با خانواده مقدّس، یا نقدی برنقد نقادانه، که در آنجا اعمال پیشین این مرد خدا قبلاً توصیف شده است.)

شدن» وجود ندارد، زیرا ماکس قدیّس حتی «بدرستی» به چنین تعمق هایی «نمی پر دازد»، بلکه آنها را بطور نادرستی بیان می دارد تا اینکه از این راه باز طرح بمراتب نادرست تری را باکمک نادرست ترین منطق در جهان بثبوت برساند.

اینکه من از خودم «هیچ»، به عنوان مثال، یک «سخنگو» می سازم، از حقیقت بسیار بدور است، آن هیچی که در اینجا اساس را تشکیل می دهد، چیزی بسیار مننوع، فرد واقعی، عضو تکلّم او، مرحلهٔ معینی از تکامل جسّمانی، زبان و لهجه های موجود، گوشهایی قابل شنیدن و محیط انسانی که شنیدن چیزی از آن ممکن است و غیره و غیره می باشد. بنابراین در تحول خصوصیتی، چیزی توسّط چیزی خلق می شود و نه به هیچ وجه، آنگونه که در منطق هگل [آمده]، از هیچ بتوسط هیچ و برای هیچ<sup>(۱)</sup>

ولی چون ماکس قدیس، سلیگای وفادار خود را دم دست دارد، همه چیز از نو بآسانی جریان می یابد. خواهیم دید وی چگونه باکمک «شمای» خود، دوباره روح را به جوان تبدیل میکند، درست همانطور که قبلاً جوان را به روح تبدیل کرد؛ در اینجا باز کل تاریخچه ی جوان را می یابیم که تقریباً کلمه به کلمه، تنها با چند تغییر صوری، تکرار شده است ـ درست همانطور که «قلمرو و سیع و پهناور ارواح» ذکر شده در ص ۳۷، چیزی جز «قلمرو روح» نبود، که بنا نهادن و بزرگ کردن آن «هدف» روح جوان بود. (ص ۱۷).

معهذا، درست همانطور که شما خود را از منفکر، آوازخوان و سخنگو متمایز می سازید، به همان قسم خود را نه کمتر، از روح متمایز می کنید و به خوبی آگاهید که شما چیز دیگری علاوه برروح هستید. معالوصف، درست همانطور که در اشتیاق به فکر کردن بسادگی ممکن است پیش بیاید که بینایی و شنوایی بیاری نَفْس (منّیت) متفکر نیاید، همانطور هم اشتیاق، روح شما را نیز گرفته، و شما اکنون با تمام تاب و توان طالب آیند تا به تمامی روح شوید و در آن ادغام گردید. روح آرمانی شما، چیزی صعب الوصول، چیزی متعلق به ماوراء است: روح به معنی خدای شما است، خدا روح است،<sup>(۲)</sup> شما از دست خودتان خشماگین می شوید، شمایی که نمی توانید گریبان خود را از تکیه گاهی غیر روحانی رها کنید. بجای گفتن: من بیش از یک روحم، نادمانه می گوئید: من کمتر از روحم، و فقط می توانم روح، روح را، روح محض، یا روحی که چیزی جز روح نیست را

۸. مقایسه کنید باگ. و. ف. هگل، علم منطق ـ بخش ۱ قسمت ۲ (ه. ت)
 ۲. انجیل یو حنّا، باب چهارم: آیهٔ ۲۴ (ه. ت)

مجّسم کنم، ولی من آن نیستم، و از آنجائیکه آن نیستم، پس دیگری است، همانا بهمثابهٔ دیگری وجود دارد، که من آن را خدا مینامم».

پس از اینکه از قبل برای مدتی مدید، خودمان را با حقة از هیچ، چیزی ساختن سرگرم ساختیم، اکنون بناگاه و کاملاً «طبیعی» بهفردی میرسیم که چیزی دیگر علاوهروح است، يعنى، هيچ. اين مسئله بهمراتب آسانتر، يعنى تبديل چيزى بـههيچ، یکبار دیگر کل داستان جوان، که «هنوز باید روح کامل را بجوید» مطرح می سازد، و فقط کافی است، عبارات قدیمی را از صفحات ۱۸ ـ ۱۷ تکرار نمود تا از تمام دشواریها نجات یافت. بویژه هنگامیکه کسی چنین خادم حرف شنو و زود باوری همچون سلیگا دارد، که «اشتیرنر» درست همانطور که می تواند ایدهٔ «در اشتیاق بفکر کردن بآسانی» (!) «ممکن است پیش بیاید که بنیایی و شنوایی بیاری او نیاید»، را بقبولاند، همانطور هم، سلیگا را نیز اشتیاق روح محکم گرفته است، واو، سلیگا، «اکنون با تمام تـاب و تـوان آرزومند است تا روح شود». یعنی بجای تملک روح، اکنون می باید آنطور که در ص ۱۸ عرضه شده، نقش جوان را بازی کند. سلیگا بدان باور دارد و با ترس و لرز تمکین میکند. هنگامیکه ماکس قدیس برا او خشم میگیرد، او امتثال میکند: روح همانا ايد ثال شما - خداى شما است. اين كار را و آن كار را براى من انجام مى دهيد. اكنون «خشمگین می شوید»، اکنون «می گو ٹید»، اکنون «می توانید مجسم کنید»، و غیره. «اشتیرنر» هنگامیکه باو این ایده را تحمیل میکند که «روح سره همانا دیگری است، برای او (برای سیلگا) «همانا آن نیست»، پس در حقیقت امر، همانا فقط سلیگا است که لایق اعتقاد بدوست وكل اين لاطايلات را بعد از آن كلمه به كلمه بلغور مى كند. ضمناً، طريقي كه بدان وسيله بهلول فرخنده خوى اين لاطايلات راكامل ميكند، قبلا هنگاميكه با جوان سروکار داشتیم بنحو کسالت آوری مورد تحلیل قرار گرفت. از آنجائیکه به خوبی آگاهید که شما چیز دیگر علاوه برریاضی دانید، مایلید تا بالمره ریاضیدان شوید، در ریاضیات ادغام گردید، ریاضیدان همانا ایدثال شما است، ریاضیدان همانا بمعنى خداى شما است. شما باندامت مىگويند: من كمتر از يك رياضيدانم، و فـقط می توانم ریاضیدان را مجسم کنم، و از آنجائیکه او نیستم، پس او همانا دیگری است، او بهمثابه دیگری و جو د دارد، که من «خدایش» می خوانم، هرکس دیگری بجای سلیگا

بود میگفت - آراگو.<sup>(۱)</sup>

«اکنون، بالاخره، بعد از اینکه «مسجل ساختیم که تز اشتیرنر، المثنی و مسودهای از «بودن» است، «میتوان اشعار نمود»، که او در حقیقت از آغاز «وظیفه دیگری»، جز یکسان ساختن روح زهد مسیحی با روح بطور کیلی، و یکسان ساختن، فی المثل بذله گویی سخیفانهی قرن هجدهم با دنائت مسیحی، «برای خود قائل نمی شود».

بنابراین، نتیجه میشود که لزوم روحی که در ماوراء سکنی دارد، یعنی، خدا بودن، آنگونه که اشتیرنر ادعا میکند، نمی تواند توضیح داده شود، «چون نفس و روح نیست و روح نفس نیست» (ص ۲۲) توضیح در «اشتیاق برای روح» قرار دارد، که بدون هیچگونه دلیلی به سلیگا نسبت داده می شود و از ا و یک زاهد می سازد، یعنی، انسانی که مایل است خدا شود (روح سَره)، و چون بدین کار قادر نیست، خدا را خارج از خود ایجاب میکند. ولی این مسئله روح بود که نخست بعد از اینکه خود را از هیچ خلق میکند، آنگاه ارواح را از خود می آفریند. بجای این، اکنون سلیگا خدا را (روح یگانه که در اینجا نمود و تجلّی میکند) بو جود می آورد، نه به این خاطر که او، [یعنی] سلیگا، روح ایضاً ناسوتی است. اماماکس قدیّس کلمه ای دربارهٔ اینکه چگونه تصّور مسیحی روح به مثابهٔ خدا به وجود می آید، نمیگوید، هرچند که این اکنون دیگر چنان شاهکار می ماهرانهای بحساب نمی آید، او موجودیت این تصّور را برای اینکه آن را توضیح دود، ماهرانهای بحساب نمی آید؛ او موجودیت این تصّور را برای اینکه آن را توضیح دود، ماهرانهای بحساب نمی آید؛ او موجودیت این تصّور را برای اینکه آن را توضیح دود، ماهرانهای بحساب نمی آید؛ او موجودیت این تصّور را برای اینکه آن را توضیح دهد، ماهرانهای بحساب نمی آید؛ او موجودیت این تصّور را برای اینکه آن را توضیح دهد،

تاریخچهٔ خلقت روح «در حقیقت از آغاز وظیفهٔ دیگری» جز قرار دادن معدهی اشتیرنر در میان ستارگان «برای خود قائل نیست».

همانا به این خاطر که ما آن روحی همانابه این خاطر که ماآن شکمی که در که در درون ما سکنی دارد، نیستیم درون ما سکنی دارد، نیستم درست به این خاطر باید درست به این خاطر باید او را خارج از خود قرار دهیم، او همانا ما نبود، و از این رو او را نمی توانستیم به مثابهٔ چیزی حَتی و حاضر بجز در خارج از خودمان، و رأی خود و در وراء متصور شویم (ص۲۳).

۱. به نامنامه مراجعه شود. (م)

این همانا مسئلهی روح بود که نخست خود را خلق میکند، و آنگاه چیز دیگری بجز خود را از خود می آفریند؛ مساله همانا این بود: این چیز دیگر چیست؟ هیچگونه پاسخی بدین سؤال داده نشده، بلکه پس از «دگر دیسی های متنوّع و تبدیلات گوناگون» فوقاً ـ یاد شده، و واژگونسازیها، بصورت مسئلهی جدید ذیل در می آید:

روح همانا چیز دیتری جز نفس است. اما این چیز دیگر چیست؟ «(ص ۴۵) بنابراین، اکنون این سؤال پیش می آید: روح بغیر از من<sup>(۱)</sup> چیست؟ در حالیکه مسئلهی اصلی این بود: روح در نتیجهٔ خلقتاش از هیچ، به غیر از خود، چیست؟ ماکس قدیّس با این به«دگردیسی» بعدی می جهد.

ب \_ جن زده (تاريخچهٔ ناسرهٔ ارواح)

ماکس قدیس بدون اینکه درک کند، جز دادن دستورالعمل هنر رؤیت روح، از طریق تلقی جهان باستان و معاصر به مثابهٔ «کالبد کاذب روح»، به مثابهٔ پدیده ای خیالی که تنها در آن پیکار و جدال ارواح را می بیند، تا بحال کار بیشتری انجام نداده است. مع الوصف، اکنون آگاهانه و با صراحت (ex professo)، دستورالعمل رؤیت اشباح را می دهد.

دستورالعمل هنر رؤیت ارواح \_قبل از هرچیز باید بیک احمق کامل تبدیل شد، یعنی باید خود را سلیگا تصور کرد، و همانطور که ماکس قدیس به این سلیگا میگوید، به خود گفت: «به پیرامون خود در جهان بنگر و خودت بگو آیا روحی از همه طرف به تو نمی نگردا ، هر آینه بتوان این را برای خود متصور شد، آنگاه ارواح «بآسانی» خودشان خواهند آمد؛ در یک «گل» فقط می توان «خالق» را، در کو هستان - «روحی والا» را - در آب، «روحی مشتاق» یا «اشتیاق روح» را مشاهده کرد، و شنید که «میلیونها روح از طریق افراد سخن میگویند». هر آینه کسی به این سطح ر سید، و توانست همراه با اشتیر نر بانگ بر آورد که «آری، اشباح در کُل جهان فراوان شده اند»، آنگاه «دشوار نیست به نقطه ای پیش رفت». (ص ۹۳) که باز ندا در داد: «آیا همانا فقط در آن؟ خیر. خو د جهان، شبح و خیال است» (بگذارید سخن شما بلی بلی و نی نی باشد: زیراکه زیاده برایـن از شـریر است،<sup>(۱)</sup> یعنی تحّولی منطقی)، «هماناکالبد ـکاذب سرگردان روح است، شبح و خیال است».

آنگاه «بهنزدیک بهدم دست یابد ور بنگرید، شما توسط جهان اشباح احاطه شده اید... و ارواح را می بینید». اگر شخصی معمولی هستید، می توانید به این خشنود باشید، اما اگر فکر میکنید خودتان را در شمار سلیگا قرار دهید، آنگاه ایضاً می توانید در خودتان بنگرید و آنگاه «متعجب نخواهید شد، از اینکه در این شرایط و از ذروهٔ اوج سلیگائیت، ایضاً کشف کیند که «روح شما شبحی است که جسمتان را تعقیب میکند». که خود شما شبحی هستید که «در انتظار رستگاری، یعنی، در انتظار روح است». بدین طریق شما به نقطه ای رسیده اید که قادر به رؤیت «ارواح» و «اشباح» در «کلیهٔ اشخاص هستید» و همراه با آن، رؤیت روح «به هدف نهایی خود می رسد». (ص ص ۴٦/۴۷)

شالودهٔ این دستور العمل، که فقط بهمراتب صحیح تر ابراز شده است، را می توان در نزد هگل، از جمله، در تاریخ فلسفهٔ وی، در مجلد سوّم، (ص ص ۱۲۵/۱۲۴) یافت. ماکس قدیّس چنان ایمانی بهدستورالعمل خاصّ خود دارد که در نتیجه خودش سیلگا می شود و إشعار می دارد که

«از همان هنگام که جهان جسم گردید،<sup>(۲)</sup> دارای روح شده و افسون گشته، و همانا یک شبح است». (ص ۴۷).

«اشتیرنر» بهزیارت ارواح نائل میگردد».

ماکس قدیّس قصد دارد بما یک فنومنولوژی روح<sup>(۳)</sup> مسیحی عرضه کند و به شیوهٔ همیشگی خود فقط به یک جنبه می چسبد. برای مسیحی جهان فقط دارای روح شده، اما به همین اندازه هم فاقد روح شده، همانگونه که فی المثل، هگل کاملاً به درستی در قطعهٔ یاد شده، که دو جنبه را در رابطه با یکدیگر قرار می دهد، بدان اذعان می کند، و ماکس قدیّس نیز اگر می خواست تاریخاً عمل کند، می بایست همین کار را انجام می داد. در برابر فاقد روح شدن جهان در شعور مسیحی، قدماکه «خدایان را در همه جا

> ۱. انجیل متّی باب ۵: آیهٔ ۳۷ (ه. ت) ۲. انجیل یو ځنا، باب ۱: آیهٔ ۱۴، (ه.ت) ۳. نمودشناسی روح (م)

- 188

می دیدند»، می توانند با انصاف یکسانی به مثابهٔ روحیان جهان تلقی شوند \_ بر داشتی که ديالكتيك دان اقدس ما با هشدارى خيرخواهانه رد مىكند: «انسان معاصر عزيرم، خدايان همانا روح نيستند.» (ص ۴۷). ماکس پارسا فقط روحالقّدس را بهمثابهٔ روح قبول دارد. اما حتى اگر وى اين فنو منولوژى را بما داده بو د (كه وانگهى بعد از هگل زائد است). معهذا هنوز هیچچیز نداده بود. نظر گاهی که از آن افراد با چنین حکایاتی دربارهٔ روح خرسندند، همانا نظر گاهی مذهبی است، زیرا برای کسانی که آن را می پذیرند، پاسخی رضایت بخش است، آنان به جای اینکه مذهب را از طریق شرایط تاریخی - فلسفی (آمپیریک) توضیح دهند و نشان دهند که چگونه مناسبات معین صنعت و مراوده، ضرورتاً با شکل معینی از آگاهی مذهبی مرتبط است، آن را به مثابهٔ علت خاص خود causa sui تلقی میکنند (زیرا هردو، هم «خود آگاهی» و هم «انسان» هنوز مذهبیاند). اگر اشتيرنر به تاريخ واقعي قرون وسطى نظر مي افكند، مي توانست دريابد چگونه مفهوم مسيحي جهان دقيقاً اين شكل را در قرون وسطى بهخو دكرفت، و چگونه ييش آمد كه بعداً به شکل دیگری انتقال یافت؛ او می توانست دریابد که «مسیحیت» فاقد هر تونه تاریخی است و اینکه کلیهٔ شکل هائی که در از منهٔ مختلف در آن جلوه کرده «خود \_ سامان یابی» و «دگردیسی های بعدی» «روح مذهبی» نبوده، بلکه توسّط کُل علل آمپيريک که مطقاً بههيچگونه نفوذ روح مذهبي وابسته نيست، بهوجود آمده است.

از آنجائیکه اشتیرنر «بهقواعد و مقرارات نمی چسبد». (ص ۴۵) ممکن است، قبل از اینکه بیشتر با جزئیات رؤیت ا رواح مشغول شود، در اینجا الساعه بگوید که «دگر دیسی های» متنوع آدمهای اشتیرنر و دنیای آنان صرفاً عبارت است از تبدیل کل تاریخ جهان به کالبد فلسفهٔ تاریخ؛ به اشباحی که تنها بظاهر «وجود دیگر» اندیشه های استاد برلنی اند. در فنو منولوژی، [یعنی] انجیل هگلی، «کتاب مجید»، افراد بدواً به «آگاهی» تبدیل می شوند [و] جهان به عین، که بآن و سیله انواع متنوع شکل های حیات و تاریخ به برخورد متفاوتی از «آگاهی» به «عین» تقلیل می یابد. این برخورد متفاوت به نوبهٔ خود به سه رابطه عمده منجر می شود:

۱) رابطهٔ آگاهی نسبت بهعین بهمثابهٔ حقیقت، یا نسبت به حقیقت بهمثابهٔ عین صرف (برای مثال، آگاهی حسّی، مذهب طبیعی، فلسفهٔ ایونی، کاتولیسیسم، دولت خو دکامه، و

غيره)

۲) رابطهٔ آگاهی بهمثابهٔ واقعیت نسبت بـهعین (عـقل، مـذهب مـعنوی، سـقراط، پروتستانیسم، انقلاب فرانسه)

۳) رابطهٔ واقعی آگاهی نسبت به حقیقت به مثابهٔ عین، یا نسبت به عین به مثابهٔ حقیقت (تفکر منطقی، فلسفهٔ شهو دی (نظری)، روح آنگونه که برای روح وجود دارد). در نزد هگل، نیز، نخستین رابطه به مثابهٔ خدا، [یعنی] پدر، دو مین به مثابهٔ مسیح و سوّمین به مثابهٔ روح القدس و غیره توصیف شده است. اشتیرنر قبلاً هنگامیکه از صغیر و جوان، از پیشینیان و معاصران سخن میگفت، این دگر دیسی ها را مورد استفاده قرار داد، و آنها را بعداً دربارهٔ کانولیسیسم و پروتستانیسم، سیاهپوست و تحول و غیره تکرار نمود، و آنگاه این سلسله استتارهای اندیشهٔ خوش ایمانی را به مثابهٔ جهانی علیه آن چه که می بایست خود به مثابهٔ «فردی جسّمانی» اظهار و تأیید کند، می پذیرد.

دومین مجموعه دستورالعمل رویت روح. چگونه جهان را به شبحی از واقعیت، و خود را به چیزی که از قداسّت یا و همیات ساخته شده، تبدیل نمود.

مکالمهای میان ماکس قدیّس وخادمش سلیگا. (ص ص ۴۸، ۴۷) هاکس قدیّس: «تو واجد روحی، برای اینکه دارای افکاری. افکار تو چیست؟» سیلگا: «هستی های لاهوتی».

ماکس قدیّس: از اینرو آیا آنها اشیاء نیستند؟» سیلگا: «خیر، بیش از این، آنها روح اشیاء، جزء مهّم در کلیهٔ اشیاء درونی ترین ماهیت آنها و ایده آنها هستند. ماکس قدیّس: بنابراین، آیا آنچه شما فکر میکنید، صرفاً فکر تان نیست؟»

ما من مایس، بنابراین، او انچه سما ویر می دید، صرف ویرون بیست، م سیلگا: «برعکس، واقعی ترین، و چیز حقیقتاً واقعی در جهان است: همانا خود حقیقت است. اما هنگامیکه صادقانه فکر میکنم، حقیقت را می اندیشم. مسلماً می توانم دربارهٔ حقیقت اشتباه کنم و از درک آن قصور ورزم، اما هنگامیکه واقعاً درک میکنم، آنگاه موضوع ادراک من همانا حقیقت است». هاکس قدیس: «پس شما همواره حقیقت را درک میکنید؟»

۱. در اینجا و در قسمتهای بعدی کتاب، واژهٔ آلمانی heilig و مشتقات آن بکار بـرده مـیشود، کـه ب من به حقیقت ایمان دارم، و لذا در ماهیت آن تعمق و کند و کاو میکنم؛ هیچ چیز بالاتر از آن وجود ندارد، و این همانا اَزَلیّ و اَبدیّ است. حقیقت، همانا قدوّس و سَرمَدی، مقدسّ و جاویدان است». ماکس قدیّس (با غیظ و غضب): «اما شما با رخصت به خود که از این قداسّت لبریز شوید، خودتان مقدّس می شوید».

بدینسان، هنگامیکه سلیگا وجود عینی را حقیقاً درک میکند، عین به عین بودن خود خاتمه می دهد و به «حقیقت» تبدیل می شود. این اوّلین ساخت و تولید اشباح در مقیاس و سیع است. ـ اکنون دیگر مسئله بر سر درک اعیان نیست، بلکه مسئله بر سر درک حقیقت است؛ او نخست اعیان که به مثابهٔ حقیقت ادراک توصیف میکند را متصّور می شود و [بعد] آن را به ادراک حقیقت تبدیل میکند. اما بعد از اینکه سیلگا بدین تر تیب رخصت داد تا حقیقت به مثابهٔ شبحی از طریق تهدید قدیّس بدو تحمیل شود، ارباب عبوس او با سوّالی و جدانی مبنی براینکه وی «همواره» بخاطر حقیقت از اشتیاق لبریز است، ضربه کاری را فرود می آورد، که بعد از آن، سلیگای کاملاً ژولیده فکر، تا اندازه ای پیش

اما بلافاصله باشتباه خود پی میبرد و میکوشد آن را، محجوبانه از طریق اعیان و هستی هایی که دیگر نه به حقیقت، بلکه به تعدادی از حقایق تحویل می شوند، تصحیح کند، و «حقیقت» را به مثابهٔ حقیقت این حقایق انتزاع کند، «حقیقتی» که بعد از اینکه آن را از حقایقی که قادرند از بین روند متمایز نمود، اکنون دیگر نمی تواند نابود کند. حقیقت همانا به این و سیله سَرمَدی می شود. اما او که با دادن صفاتی نظیر «مقدس و سَرمَدی» بدان خوشنود نیست، آن را به مثابهٔ سوژه (نفس زنده) به مقدس و سَرمَدی تبدیل می کند. طبعاً، ماکس قدیس می تواند برای او توضیح دهد بعد از اینکه با این قداست لبریز شد، «خود وی قدیس می شود» و اگر اکنون «هیچ چیز جز شبحی را در بعلاوه، مقدس برای حسّ و احساس می می دود» و تقریباً همیشه با کمک حرف ربط روی اضافه می شود: «شما هیچگاه به عنوان موجودی حسّی اثر و ردیه ای را کشف

می تواند به معنای: مقدّس، پارسا، طاهر، قداسّت، قدیّس، قدس، و تبرک و تقدیس کردن، وغیره
 باشد.

چنین است هنر تبدیل جهان متعارفی، «اشیاء» با کمک سری های ریاضی اتصالات، روح برای روح». در اینجا فقط می توانیم این روش دیالکتیکی اتصالات را تحسین کنیم ۔ بعداً فرصت خواهیم داشت تا آن را اکتشاف نمائیم و باتمام زیبایی کلاسیکاش عرضه کنیم.

روش اتصّالات ایضاً می تواند معکوس شود \_ به عنوان مثال در اینجا بعد از اینکه یکبار «مقدّس» را به وجود آوردیم، دیگر به اتصّالات بعدی تن در نمی دهد، بلکه اتصّال را از یک تعریف جدید می سازد؛ این جفت و جور کردن تصاعد با معادله است. پس، در نتیجهٔ روند دیالکیتکی مشخصی، ایدهٔ هستی دیگری باقی می ماند» که «برای آن باید بیشتر از خودم مایه بگذارم» (باکمک اتصال)، که برایم باید از هرچیز دیگری مهم تر باشد». (باکمک اتصال)، بطور خلاصه میک چیزی که رستگاری حقیقی ام را می یابد در آن جستجو کنم «راو دست آخر باکمک اتصال)، که برایم باید از هرچیز دیگری مهم تر به «چیزی مقدتی» سری «رای می باد در سری ماند» که برای می باد در می ماند» معادلات را می از در می می ماند» که با ماند». (باکمک اتصال)، بطور خلاصه میک چیزی که رستگاری حقیقی ام را می یابد در به «چیزی مقدتی» تبدیل می شود. (ص ۴۸) در اینجا دارای دو تصاعد هستیم که با فراهم آورند. به این مسئله بعد آخواهیم پرداخت. به وسیلهٔ این روش نیز «تقدیس شده» که تا به حال با آن تنها به مثابهٔ رهنمود صرفاً نظری مناسبات صرفاً نظری آسنا شدیم، معنای عملی جدیدی به مثابهٔ «چیزی که من باید رستگاری واقعی ام را در آن بجویم» کسب می کند، که ممکن می سازد مقدّس در مقابل اگو ثیست قرار گیرد.

ضمناً، نیاز چندانی نیست ذکرکنیم که کل این گفت و شنود با موعظهای که بدنبال می آید، چیزی جز تکرار دیگری از حکایت جوان که پیش از این سابقاً سه بار بـدان برخوردیم نیست.

١. باكمك (از طريق) انصَّال و الحاق. (ه. ت)

- 19.

در اینجا، بعد از اینکه به «اگو ثیست» رسیدیم، نیازی نداریم به قواعد و مقررات اشتیرنر بچسبیم، به طریق مشابه، از این حیث که، اولاً می بایست احتجاج او را با نمام خلوص آن، وارسته از هرگونه وقفه پیش آمده عرضه کنیم، و دوماً از این جهت که این وقفه ها (بجهت شباهت با یک «لازارونی» ویکاند، ص ۱۵۹، این واژه باید لازارونه باشد ـ سانچو ممکن بود بگوید وقفه ها) در بخش های دیگر کتاب از نو یافت می شود، زیرا اشتیرنر، که از تن در دادن به نیاز و ضرورت خاص خود را کراراً به زبان می آورد. فقط برای پناه بردن به خود» بالعکس افکار و احساسات خود را کراراً به زبان می آورد. فقط اشاره خواهیم کرد که سؤال عنوان شده در ص ۴۵ دائر براینکه: این چیز سوای «من» که یعنی؛ مقدسی که برای «نفس» بیگانه و غریب است، و اینکه هر آنچه با «من» بیگانه است مینی؛ مقدسی که برای «نفس» بیگانه و غریب است، و اینکه هر آنچه با «من» بیگانه است به به برکت پاره ای اتصالات عنوان نشده، اتصالاتی «در خود» بالتیوجه بدون هیاهوی به به برکت پاره ای اتصالات عنوان نشده، اتصالاتی «در خود» بالتیوجه بدون هیاهوی بینتری، به مثابه روح تلقی می شود. روح، مقد می و بیگانه، ایده های یکسانی است که بدانها اعلان جنگ می دهد، درست همانطور که تقریباً کلمه به کلمه از همان آغاز [این بدانها اعلان جنگ می دهد، در انجام داد. بنابراین، ما هنوز یک گام از ص ۲۰ جلو تر نرفته ایم.

الف ) تجلَّى

ماکس قدیس اکنون بطور جدی آهنگ آن میکند تا با «ارواح» که «مولد روحاند» (ص ۳۹)، و با اشباح و توهمات هرچیز، (ص ۴۷) مشغول شود. بهر تقدیر، او چنین تصور و گمان میکند. ولی در واقع، او فقط نام جدیدی را جایگزین برداشت قبلی از تاریخ میکند که به موجب آن افراد از آغاز نمایندگان مفاهیم کلیاند. این مفاهیم کلی در اینجا قبل ازچیز در هیئت سیاهپوست بمنصهٔ ظهور میرسد که به مثابهٔ ارواح ابژکتیف برای افراد، دارای خصلت اشیاءاند، و در این سطح، همانا اشباح - یا تجلیّات نامیده میشود. طبعاً شبح عمده، خود «انسان» است، زیرا برحّسبَ آنچه که از پیش گفته شد، افراد فقط به مثابهٔ نمایندگان عام ماهیت، مفهوم، مقدّس، بیگانه و روح، یعنی به مثابهٔ اشخاص خیالی و اشباح وجود دارند، چرا که، موافق فنومنولوژی هگل، ص ۲۲۵ و جاهای دیگر، روح تا جایی که برای انسان دارای «شکل شیئیت» است، مبین انسان دیگری است. (بذیل دربارهٔ «انسان» نگاه شود).

به این ترتیب، در اینجا می بینم آسمانها گشوده شده و انواع گونا گون اشباح در مقابل ما یکی بعد از دیگری میگذرند. بهلول فرخنده خوی فقط فراموش میکند که او قبلاً باعث شده بود تا ایام باستان و معاصر نظیر اشباح غول آسایی که کلیهٔ تَوهّمات بی آزار دربارهٔ خدا، و غیره در مقایسهٔ با آن چیزهای پیش پا افتادهٔ صرف است، از مقابل مارژه روند.

شبع شمارهٔ ۱: واجب الوجود، خداوند. (ص ۵۳) همانگونه که از آنچه تقدم داشت انتظار می رفت، بُهلول فرخنده خوی، که ایمانش کلیه کو ههای<sup>(۱)</sup> تاریخ جهانی را حرکت می دهد، معتقد است که «برای هزاران سال افراد برای خود این وظیفه را قائل شدند»، «در مبارزه با عدم امکان دهشت انگیز و باکار آب تو آبکش بردن<sup>(۲)</sup> «اثبات وجود خدا» خود را فر سوده سازند». نیازی نداریم لغات بیشتری دربارهٔ این ایمان باور نکردنی هدر دهیم».

شبح شماره ۲: هاهیت. آنچه مردنیک ما دربارهٔ ماهیت میگوید، سوای آنچه از هگل رونویسی کرده ـ تا «کلمات پر طمطراق و افکار حقیرانه». (ص ۵۳) «پیشرفت از» ماهیت «تا» ماهیت جهان «دشوار نیست» و به طبع این ماهیت جهان عبارت است از،

**شبح شماره ۳:** بی ثباتی جهان. در این بـاره بـجز ایـنکه «بآسـانی» از آن بـوجود میآید، چیزی برای گفتن وجود ندارد.

**شبح شماره ۴: وجودهای خیّر و شرّ**. در واقع، در این باره چیزی می توان گفت اما گفته نمی شود ـ و بلافاصله به بعدی می رسیم:

شبح شعاره ۵: ماهیت و قلمرو آن: به هیچ وجه تعجب نخواهیم کرد که در اینجا ماهیت را برای دوّمین بار در نزد مُصنّف صادقمان بیابیم، زیرا وی به خوبی از ایس «ناشیگری» آگاه است (ویگاند، ص ۱٦٦) و از این رو هرچیزی را برای اینکه سوّء تعبیر نشود، چندین بار تکرار میکند. ماهیت در اینجا در وهلهٔ اول به مثابهٔ مالک «قلمرو»

۲. در اصل: کار بی پایان دانایدی: داناید Danaide، نام پنجاه دختر دانائوس، شاه آراگوس که همهٔ آنان به غیر از یک نفرشان، شوهران خود را در شب عروسی کشتند و بآن محکوم شدند تا ابد، ظروف غربال ـ مانندی را با آب پر کنند. در ادبیات اروپائی کار دانایدی، به کار بی پایان و بیهوده اطلاق می شود (م)

بقرنتیان، باب سیزدهم، آیهٔ ۲ (ه. ت)

توصيف مي شود و سپس بعد از اينكه سريعاً به[بند ذيل] تـبديل شـد دربـارهٔ آن گـفته مي شود كه همانا ماهيت است (ص ۵۴)

**شبح شماره ۶: «هاهیات».** برای درک و شناخت آنها، و همانا آنها به تنهایی، مذهب وجود دارد «قلمرو آنها» (ماهیات) همانا ـ قلمرویی از ماهیات است.» (ص ۵۴) و در اینجا بناگاه بدون هیچ گونه دلیل واضحی [شبح بعدی] ظاهر میشود.

شبع شعاره ۷: انسان ـخداوار، مسیح، اشتیرنر دربارهٔ او [فقط] قادر است بگوید که او «چهار شانه» بوده. اگر مارکس قدیّس به مسیح باور ندارد، حداقل به «جسم حقیقی» او معتقد است. بنابر عقیدهٔ اشتیرنر، مسیح غم و اندوه بزرگی را در تاریخ باب کرد؛ قدیّس احساسّاتی ما با چشمانی اشکبار حکایت میکند «چگونه راسخترین مسیحیان به این خاطر که او را درک کنند مغز خود را خسته کرده اند» ـ در واقع:

دهیچگاه شبحی که چنین دل بازپسی ذهنی را موجب شود، و هیچ شامانی، که خود را بهسرسام دیوانهوار و تشنج اعصاب خردکن برانگیخته باشد، وجود نداشته که بتوانید چنین رنج و عذابی را همچون مسیح، بخاطر این غیر قابل درکترین شبح تحمّل کرده باشد».

ماکس قدیس برگور قربانیان مسیح اشک همدردی میریزد و آنگاه به «مـوجود نفرتانگیز» میرسد.

شبع شعاره ۸: انسان. در اینجا نگارنده ی دلاور ما به «دهشت» بلاواسطه تن در میدهد \_ «او از خود هراسان است»، و در هرانسانی «شبع ترسناک» و «شریری» می بیند که در آن چیزی «کمین کرده است» (ص ص ۵ ۵ / ۵۵) او [خود را] بسیار نا آرام احساس می کند: شکاف میان پدیده و ماهیت باو آرامشی نمی دهد. ماهیت او نیز از نمود پدیده ای اش جدا شده است: «و در متون کسی بود که املاکش در کرهل بود» (کتاب اول سمو ثیل، باب ۲۵: آیه ۲). اما درست به موقع، قبل از اینکه «دل باز پسی ذهنی» باعث شود ماکس قدیس از سر ناچاری و نا امیدی گلوله را بمغر خود ند، بنا گاه قدما را بیاد می آورد که «هیچ گونه توجهی از این نوع را مبذول بندگان خود نمی ساختند». این او را هدایت می کند به

**شبح شماره ۹: روح ملی (ص ۵**٦)، که دربارهٔ آن نیز ماکس قـدیّس کـه دیگـر نمیتواند مهار شود، خود را تسلیم توهمات «ترسناک» میکند، برای اینکه تبدیل شود به شبح شعاره ۱۰: «همه چیز» به تجلی و سرانجام، بجایی که کلیهٔ شمارشها پایان می یابد، به جرگه ی اشباح «روح القدس» حقیقت، عدالت، قانون، امرنیک (که کماکان نمی تواند فراموش شود) و نیم دو جین دیگر چیزهایی که بکلی نسبت به یکدیگر بیگانهاند، داخل می شود.

سوای این هیچچیز قابل ملاحظهای درکُل فصل [کتاب] بجز اینکه ایـمان مـاکس قدیّس کوهی تاریخی را حرکت میدهد، وجود ندارد. یعنی، او این عـقیده را بـرزبان می آورد (ص ۵٦):

«همانا فقط بخاطر واجب الوجود، کسی تابحال پرستید شده، و فـقط بـهمثابهٔ روح، به عنوان شخصی تقدیس شده، «یعنی» (یعنی!) محافظت گشته و شـناخته شـده تـلقی گردیده است».

هر آینه این کوه، که توسّط ایمان به تنهایی به حرکت در آمده، را به محل مناسب آن باز گردانیم، آنگاه «در آنجا چنین میآید»: همانا فقط بخاطر اشخاصی که صیانت می شوند، یعنی، کسانی که خودشان را محافظت میکنند، و برگزیدهاند، یعنی، کسانی که امتيازات را قبضه كردهاند، واجب الوجودها پرستيده شده و اشباح تقديس شدهاند. به عنوان مثال. ماکس قديس تصور ميکندکه در عهد باستان، هنگاميکه هر قومي به وسيلهٔ مناسبات و منافع مادًى با يكديگر متحد بود، مثلاً به وسيله اى عداوت قبايل گوناگون و غیره؛ هنگامیکه بخاطر کمبود نیروهای مُولدٌه هرقوم یا میبایست برده باشد یا صاحب بردگان، و غیرہ و غیرہ، ہنگامیکہ، بنابراین، تعلق بےقومی خاص مسأله «طبیعی ترین منافع» بود (ویکاند، ص [۱۲٦]) - آنگاه، فقط مفهوم قوم یا «ملیّت» بود که این منافع فی حد ذاته را ایجاد میکرد، او هم چنین تصّور میکند که در دوران معاصر، هـنگامیکه رقابت آزاد و تجارت جهانی، جهان وطنی سالوسانهٔ بورژآیی و مفهوم انسان رابوجود مي آورد \_ بالعكس، در اينجا تـعبير فـلسفي بـعدى از انسـان ايـن مـناسبات را بـهمثابة «مکاشفات» آن باعث شده است (ص ۵۱). عین همین مطلب در مورد مذهب، و فلمرو ماهيات، كه وى آن را قلمرو منحصر بفرد تصور مىكند، ولى هيچ چيز دربارة ماهيت آن نمیداند، صدق میکند، زیرا بغیر از این باید میدانست که مذهب به خودی خود نه داراي ماهيت است و نه قلمرو.

در مذهب، افراد جهان آمپيريک خود را به هستي تبديل ميکنند که فقط به تصور و

گمان در می آید و به مثابهٔ چیزی بیگانه در مقابل آنان قرار می گیرد. این از نو به هیچ و جه نمی تواند به و سیله مفاهیمی دیگر، نظیر «خود آگاهی» و تر هاتی از این قبیل توضیح داده شود، بلکه تو شط کل شیوهٔ تاکنون موجود تولید و مراوده، که همانقدر از مفهوم محض مستقل است که اختراع دستگاه ریسندگی خود کار و استفاده از راه آهن از فلسفهٔ هگل مستقل است، توضیح داده می شود. اگر او می خواهد از یک «ماهیت» مذهب سخن گوید، یعنی از اساس این غیر - ضروریت<sup>(۱)</sup>، آنگاه آن را باید نه در «ماهیت انسان» جستجو کند و نه در صفات خدا، بلکه باید آن را در جهان مادی کاوش کند که هر مرحله از تحول مذهبی را در قبد هستی می بابد (مقایسه کنید با فویر باخ در فوق).

کلیهٔ «اشباحی» که قبلاً در مقابل ماسان دادند، همانا مفاهیم بودند. این مفاهیم . کلیهٔ «اشباحی» که قبلاً در مقابل ماسان دادند، همانا مفاهیم بودند. این مفاهیم . هرآینه اساس واقعیشان راکنار گذاریم (که اشتیرنر بهر تقدیر کنار میگذارد) ـ به مثابهٔ مفاهیمی در درون آگاهی، به مثابهٔ افکار در دِماغ افراد، که از عینیت شان به سوژه (ذهن) منتقل می شود، همانا هوی و هوس یا اندیشه های مزاحم اند.

دربارهٔ منشاء تاریخچهی اشباح ماکس قدیّس، نگاه کنید به فویر باخ در **تذکره ها، ا**ا، ص <sup>(۲)</sup>، در جایی که اشعار می شود:

«الهیات همانا اعتقاد باشباح است، معهذا الهیات متعارفی اشباح خود را در تخیل حسّی داراست و الهیات شهودی (نظری) آنها را در تجرید غیر ـ حسّی».

و از آنجائیکه ماکس قدیس در این اعتقاد فلاسفهٔ شهو دی نقادانه دوران معاصر مبنی بر اینکه افکار، که به افکار \_ اشباح مستقل و عینی شده تبدیل شده اند \_ برجهان حکومت میکنند و به حکومت بر آن ادامه می دهند، و اینکه کلیهٔ تاریخ تاکنون همانا تاریخ الهیات بو ده، سهیم است، برایش هیچ چیز آسانتر از تبدیل تاریخ به تاریخچهٔ اشباح نیست. از این رو، تاریخچهٔ اشباح سانچو، براعتقاد سنتی اشباح فلاسفه شهو دی مبتنی است.

**ب) هوي و هو**س

۱. در متن آلمانی با واژههای Wesen ـ ماهیت، جوهر، وجود، Unwesen ـ که معنی تحتالفظی آن غیر ـ ماهیت است، بجناس دست زده شده. Unwesen به هرج و مرج، گرفتاری، سردرگمی ترجمه می شود و یا در مواقعی به غول و موجود عجیب الخلقه. (ه. ت) ۲. لود ویگ فویر باخ، «تزهای موقتی دربارهی اصلاح فلسفه». (ه.ت) ماکس قدیس برسر مهمتر و غلام آخورخود، سیلگا فریاد میکشد، «هی، فلانی! در دِماغ تو اشباح وجود دارد! .... تو اندیشه مزاحمی داری!» و او را میترساند، «فکر نکن شوخی میکنم». جرات اینکه فکرکنی «ماکس اشتیرنر» موقر اهل شوخی است را از سر بدرکن.

مرد خدا از نومحتاجِ سلیگای وفادار خود شده تا از عین بهذهن و از تجلی بههوی و هوم گذر کند.

هوی و هوس در فرد جداگانه همانا هیرارشی و تسلّط اندیشه «در او و برفراز اوست». بعد از اینکه جهان با جوان خیال \_بافِ (صفحه ۲۰) به مثابهٔ جهان «تخیلات \_ تب آلود» وی، به مثابه جهانی از اشباح، مواجه شد، «ثمرات دِماغ خود وی» در دِماغ او آغاز به تسّلط او میکنند. جهان تخیلات \_ تب آلود وی \_ این گامی است به جلو که وی آن را پیموده \_ اکنون به مثابه جهان مغز علیل او وجود دارد، ماکس قدیّس \_ مردی که با «جهان معاصران» در هیئت جوان خیال \_ باف مواجه شده است \_ ضرورتاً می بایست اعلام کند که «تقریباً کل بشریت از احمق های واقعی و ساکنین تیمارستان تشکیل شده است». (ص

بلهوس منشی که ماکس قدیس در دِماغ افراد کشف میکند چیز دیگری جز تلوّن مزاج خود وی نیست ـ تلوّن مزاج «قدیّسی» که جهان را در قالب ازلی<sup>(۱)</sup> تلقی میکند وهم عبارات ریاکارانه افراد و هم توّهمات برای انگیزههای حقیقی اعمالشان را در نظر میگیرد؛ این علتی است که چرا مرد ساده لوح و دین دار ما با اطمینان خاطر این حکم سُترگ را اعلام میدارد: «تقریباً کل بشریت به چیزی أعلی می چسبد». (ص ۵۷)

«هوی و هوس» یک اندیشهٔ مزاحم است، یعنی «اندیشهای که انسان را تابع خود نموده» یا ـ همانطور که بعداً بهشکلی عامه پسندتر گفته شده ـ انواع مهملاتی است که افراد «در مغز خود انبار کردهاند». ماکس قدیس با آسو دگی تمام، به این نتیجه می رسد که هر آنچه افراد را تابع خود سازد ـ به عنوان مثال، احتیاج به تولید بخاطر زیستن، و مناسبات و ابسته بدان ـ همانا چنین «بلاهت» یا «اندیشهٔ مزاحمی» است. از آنجائیکه دنیای صغیر همانگونه که قبلاً در اسطورهی «حیات عاقله مرد» آمو ختیم، یگانه «دنیای

sub specie aeterni .۱ (نگاه کنید به اسپینوزا، اخلاقیات، بخش پنجم)

اشیاء، است، هرچیزی که «برای صغیر» وجود ندارد (و گاه و بیگاه هم برای حیوان) بهر صورت «فکری» است و «به آسانی نیز» فکری دائم. ما هنوز از اینکه جوان و صغیر را از سر خود بازکنیم، بسیار بدوریم.

فصل مربوط به هوی و هوس سصرفاً معطوف برقراری موجودیت مقولهٔ هوی و هوس در تاریخ «انسان» است. مبارزهی واقعی علیه هوی و هوس در سراسر «کتاب» بویژه در دومین قسمت صورت میگیرد. از این رو پارهای مثال ها از هوی و هوس می تواند در اینجا برایمان کافی باشد.

در صفحهی ۵۹، بهلول فرخنده خوی معتقد است که: روزنامههای ما انباشته و مشحون از سیاستاند، زیرا آنها در چنگال تَوهَمیاند که انسان برای اینکه حیوان سیاسی<sup>(۱)</sup> zoon politikor شود، خلق نمود».

بدینطریق، بعقیدهی بهلول فرخنده خوی، مردم به این خاطر در گیر سیاست می شوند که روزنامه های ما مشحون از آن است! اگر یک پدر کلیسا به گزارشات بازار بورس روزنامه های ما نظری می افکند، نمی توانست جز آنچه ماکس قدیس قضاوت می کند، قضاوت کند و می بایست می گفت: این روزنامه ها انباشته از گزارشات بازار بورس اند، چراکه در چنگال تو همی اند که انسان برای اینکه در سفته بازی مالی درگیر شود، آن را خلق نمو د. به این تر تیب، این روزنامه ها نیستند که صاحب هوی و هوس، بلکه همانا هوی و هو س است که صاحب «اشتیرنر» است.

اشتیرنر سزای زنای بامحارم و نهادهای تکگانی را [از دیدگاه] مقدسات «آنها همانا مقدسند» توضیح می دهد. اگر در میان ایرانی ها زنای با محارم تقبیح نمی شد، و اگر نهاد چندگانی در میان ترکها و جود میداشت، پس در این مکانها زنای با محارم و چندگانی «مقدس»اند. امکان مشاهدهی هرگونه تفاوتی میان این دو غیر ممکن است، بجز اینکه چرندیاتی که ایرانیها و ترکها «مغز خود را با آن می انباشند»، از چرندیاتی که با آن اقوام مسیحی ژرمنی مغز خود را می انباشتند»، متفاوت است. - چنین است شیوهی پدر کلیسا از «جداسازی خود» «در زمانی سعد» از تاریخ. - بهلول فر خنده خوی آنچنان تصور مبهمی از علل واقعی و مادی برای محکومیت چندگانی و زنای با محارم در

۱. ارسطو، انسان را در آغاز جمهوریت، کتاب اول، چنین نوصیف میکند (د. ت)

مناسبات معین اجتماعی داراست که تصور میکند این محکومیت صرفاً دگم اصول دین است و بشیوه هرکاسبکار تنگ نظری تصور میکند که هنگامیکه کسی بجرمی از این نوع محبوس شد، این بمعنی آنست که «خلوص اخلاقی» او را در یک «تادیب خانه ی اخلاقی» حبس کرده است. (ص. ۲) \_ وقتی که زندانها بطورکلی برایش چنین می نماید که خانه هایی برای تادیب اخلاق است \_ از این حیث، از سطح یک بورژو آی فر هیخته، که از مطالب درک بهتری دارد، پائین تر قرار میگیرد \_ مقایسه کنید با نوشتار هایی درباره زندان. «زندانهای» «اشتیرنری» پیش پا افتاده ترین و همیات یک شارمند برلنی است که باز هم بسختی برای او در خور آنست تا «تادیب خانه ای اخلاقی» نامیده شود.

بعد از اینکه اشتیرنر، باکمک «تامل تاریخی» «منفعلاً گنجانده شده» کشف کردکه: «باید چنین پیش می آمدکه مسجل می شد کل انسان با تمام قابلیت هایش مذهبی است» (ص ۶۴) «زیرا ما اکنون چنان سراپا مذهبی هستیم» - «که» سوگند، اعضاء هیئت ژوری ما را بمرگ محکوم می کند و اینکه با کمک، سومند رسمی» مامور پلیس، مانند یک مسیحی خوب، ما را در هلفدونی می اندازد»

هسنگامیکه پاسبانی او را برای سیگار کشیدن در تفرجگاه تی یرگارتن ۴۲، نگاهمیدارد، سیگار از لبانش نه توسط آژان همایونی پروسی که برای اینکار حقوق میگیرد وسهمش رااز پول جریمه دریافت میدارد، بلکه توسط «سوگند رسمی» بزمین افکنده میشود. درست بهمین نحو قدرت بورژو آ در شورای هیئت منصفه ـ در نتیجه جلوه کاذب مقدسی که دوستداران تجارت در اینجابه خود میگیرند ـ برای اشتیرنر بقدرت ایراد قسم و سوگند، و به «مقدس» تبدیل میشود. «هر آینه، بشما میگویم که چنین ایمانی در اسرائیل هم نیافتهام.» (انجیل متی، باب هشتم: آیه ۱۰)

«برای برخی اشخاص فکر تبدیل به کلمه ای قصار می شود، بطوریکه این همانا شخص نیست که صاحب کلمه ای قصار است، بلکه بطریق اولی این یک است که صاحب اوست، و با کلمهٔ قصار از نو نظر گاهی جازمانه کسب می کند. اما «نه از خواهش کننده و نه از شتابنده، بلکه از خدای رحم کننده. (برومیان باب نهم: آیه ی ۱۶)

بنابراین ماکس قدیس در همان صفحه می بایست چندین خار را در جسم<sup>(۱)</sup> خود متحمل شود و بما تعدادی کلمات قصار تحویل دهد: اولاً، کلمه قصار [اذعان نکردن]

۱. بقرنتیان باب ۱۲: آیهی ۷ ـ

ه.ت.

به هیچ کلمه ی قصاری، که بهمراه آن، ثانیا، کلمه قصار نظر گاهی جازمانه نداشتن، می آید؛ ثالثا، کلمه ی قصار «اگر چه باید صاحب روح باشیم، روح نباید صاحب ما باشد»، و رابعا، کلمه قصاری که ایضاً شخص می بایست از جسم خود آگاه باشد، «چرا که انسان فقط با آگاه بودن از جسم خود، کاملا از خود آگاه است، و فقط با آگاهی کامل از خود، آگاه و معقول است.»

ج ـ قاریخچه ناسّره ناسّرگی ارواح الف) سیاهپوستان و مغولها اکنون به آغاز طرح و نامگذاری تاریخی یگانه باز میگردیم. صغیر، سیاهپوست و جوان ـ مغول می شود. نگاه کنید به «امساک (افتصاد) و صایای قدیم.»، امل تاریخی درباره ی مغولیت، که تصادفی در اینجا می گنجانم، بدون هیچ گرنه ادعایی برای جامعیت یا اصلیت عرضه می کنم، اما فقط به این خاطر که چنین بنظر می رسد که می تواند برای روشن نمودن مابقی مفید واقع شود.» (صفحه ۸۷)

ماکس قدیس میکوشد عباراتش را برای خود درباره ی صغیر و جوان از طریق دادن نامهایی جهانشمول بدانان «روشن کند»، و میکوشد این نامهای جهانشمول را با جایگزین ساختن آنها با عبارت خود درباره صغیر و جوان «روشن سازد»، «خصلت سیاهپوستی نمایانگر عهد باستان و وابستگی بهاشیاء است، کودک (صغیر)؛ «خصلت مغولی - عصر وابستگی بهافکار و دوران مسیحی است» (جوان). (مقایسه شود با «امساک وصایای قدیم»). «کلمات ذیل برای آینده ذخیره شده است: من مالک اشیاء جهان و مالک جهان افکارم.» (ص ص ۸۸/۸۷) این «آینده، قبلا یکبار در صفحه ۲۰ در رابطه با عاقله مرد اتفاق افتاده، و بعداً دوباره با شروع صفحه ۲۰

نخستین «تاهل تاریخی بدون ادعایی برای جامعیت یا حتی اصلیت»: از آنجائیکه مصر، بخشی از آفریقاست که سیاهپوستان در آنجا سکنی گزیدهاند، از اینجا چنین نتیجه می شو دکه «عصر سیاهپوست «مشتمل بر» (ص ـ ۸۸) «کارزارهای سنو سرت» است، که هیچگاه صورت نگرفت، و «اهمیت مصر» (اهـمینی کـه ایـضاً در دوران بـطالسه<sup>(۱)</sup>، لشگرکشی ناپلئون بهمصر، محمدعلی، مسئلهی شرق، رسالات دو ورژیبه دو آترانه، و

يادداشت مترجم

غیره دارابود)، «و آفریقای شمالی عموماً» (و بنابراین اهمیت کارتاژ، کارزار آنیبال علیهی رم و «بآسانی نیز»، اهمیت سیراکیوز و اسپانیا، و اندالها، ترتولیان، مغربیان، الحسین ابوعلی بن عبدالله بن سینا، دولتهای راهزن دریایی، فرانسویان در الجزایر، عبدالقادر، پدر آنفانتن و چهار قورباغهی جوان پر سرو صدا).(ص ۸۸) اشتیرنر به این ترتیب کارزارهای سنوسرت و غیره را، با انتقال آنها به عصر سیاهپوست توضیح می دهد، و عصر سیاهپوست را با «گنجاندن تصادفی» آن به مثابه تصویر تاریخی افکار یگانه خود دربارهی «سالهای کودکی مان» روشن می سازد. دومین «تامل تاریخی افکار یگانه خود هونها و مغولها تا روسها، (و واسر پولاکها)<sup>۸۹</sup>، مختص عهد مغولیت است»؛ به این ترتیب در اینجا دوباره کارزارهای هونها و مغولها، همراه با روسها، از طریق شمول «عهد مغولیت» و «عهد منولی شده» \_ از طریق نشاندادن اینکه این همانا عصر عبارت «وابستگی بافکار» است، که قبلا در رابطه با جوان با آن مواجه شده ایم، «روشن می شود».

سومین «تامل تاریخی»: «در عهد مغولیت، ارزش نفس من متحملاً نمی تواند در سطحی اعلی قرار داده شود چرا که قیمت الماس سخت ماسوای نفس من بسیار خرد است، زیرا برای اینکه توسط نفس من جذب و مصرف شود هنوز پر ناخالص است. بعکس، مردم نظیر جانوران طفیلی جسمی که شیرهی حیاتی اش را بیرون می کشند، ولی معهذا آن را نمی بلعند، فقط استثناتاً سرگرم پرسه زدن در این جهان اشیاء و این جوهرند. این همانا فعالیت پر جنب و چیز همانطور قدیمی و هکذا باقی می ماند....بنابراین، (زیرا در میان چینیها همه چیز همانطور قدیمی و هکذا باقی می ماند....بنابراین، (زیرا در میان چینیها همه تادیبی و نه تخریبی، ویرانگر و نابود کننده بوده است. جوهر و ابژه (ذات) باقی می ماند. تادیبی و نه تخریبی، ویرانگر و نابود کننده بوده است. جوهر و ابژه (ذات) باقی می ماند. تاری ابزکتیف است»، و غیره (ص ۸۸، مقایسه شود با فطفه تاریخ هگل، ص ص بازی ابزکتیف است»، و غیره (ص ۸۸، مقایسه شود با فطفه تاریخ هگل، می ص بازی ابزکتیف است»، و غیره (ص ۸۸، مقایسه شود با فطفه تاریخ هگل، می ص

از اینرو، در اینجا اطلاع می یابم، که مردم در عصر قفقازی حقیقی بـهوسیله ایـن کلمهی قصار هدایت خواهند شد، که زمین، «جوهر»، «ذات»، «ایستا» و بهمراه زمین، منظومه ی شمسی که که از آن جداناشدنی است، می بایست، «مصرف»، «نابود»، «جذب» و «تباه» شود. «اشتیرنر» جهان خوار، قبلا ما را با فعالیت اصلاحی یا تادیبی مغولان به مثابه ی طرحهای جوان و مسیحی برای رستگاری و تادیب جهان آشنا ساخته بود. این همانا خصلت نمای کل استنباط «یگانه ی» تاریخ است که بالاترین مرحله ی این فعالیت مغولی، شایسته عنوان «علمی» است \_و اکنون از قبل می توان این نتیجه، که ماکس قدیس بما قبلا می گوید را گرفت که ذروه اوج ملکوت مغولی همانا قلم و هگلی ارواح است. چهارمین «تامل تاریخی». جهانی که مغول ها در آن پر سه می زنند، اکنون با کمک «پرش کک» «پوزتیف» (امر واقعی)، و امر واقعی به «یاسا» تبدیل می شود، و با کمک قطعه ای در صفحه ی ۹۸ «یاسا» به «اخلاقیات» مبدل می گردد. «اخلاقیات در نخستین شکل خود به مثابه ی شخص رخ می تابد.

اما در یک چشم بهم زدن بهحیطه و حوزهی اختیارات تبدیل می شود: در هم آهنگی با اخلاق و عادات کشور خود عمل نمودن، در اینجا، (یعنی، در حیطهی

اخلاق) وبمعنی اخلاقی بو دن است. «بنابراین» (چرا که در حیطه ی اخلاقیات به مثابه عرف و عادت و جود دارد) «رفتار خلص و اخلاقی به درست ترین شکل در ..... چین بکار بسته می شود!. ماکس قدیس در انتخاب مثال خود دچار بد بیاری شده است. او در صفحه ی ۱۱٦، درست بهمین نحو، به آمریکائیان شمالی «آئین در ستکاری» را نسبت می دهد. او دو خدعه گرترین امت ربع مسکون، [یعنی] فریبکاران پاتریارکال چینی، و ۔ فریبکاران متمدن یانکی را، به مثابه ی «درستکار»، «پایبند اخلاق» و «صادق» تلقی می کند. اگر او به طویله ی مسیح خو دنظری می افکند می تو انست دریابد که آمریکائیان شمالی در صفحه ۱۸، و نیز چینی ها در صفحه ی ۱۳۰ فلسفه تاریخ، به مثابه ی فریبکاران طبقه بندی شده اند.

«یکی» - از دوستان مرد قدیس درستکار - بدو کمک میکند تا بهبدعت و نو آوری برسد، و دوباره او را باکمک این «و»، بهعرف و عادت باز میگرداند، و بهاین ترتیب برای زدن ضربتی استادانه [بشکل ذیل] مصالح فراهم میشود.

«پنجمین» تامل تاریخی»: «در واقع هیچ گونه تردیدی وجود ندارد که انسان با کمک عرف و عادت خود را از زحمت و دردسرچیزها و مزاحمت جهان ـ فی المثل، ازگرسنگی، حفظ میکند؛ «و» همانطور که طبعا از اینجا نتیجه می شود ـ

•جهانی از خود بنا می نهد، \_ که «اشتیرنر» اکنون نیازمند آنست \_ «که در آن مستقلاً

عنصر فطری خود را تجربه کند و [با آن] آشنا شود» ۔ «همانامستقلاً» بعدازاینکه نخست تو سط «عادت» خو درا «باجهان» مو جو د آشناساخت.. «یعنی؛ آسمانی برای خود می سازد» ۔ زیرا چین امپراطوری، آسمانی نامیده شده است. «زیرا در واقع آسمان هیچ گونه اهمیت دیگری جز اینکه موطن واقعی انسان باشد، ندارد» ۔ ولی معهذا، در این ارتباط مبین غیر واقعی بودن موهو می موطن واقعی است ۔ **وجایی که دیگر هیچ چیز بیگانه ای براو حاکم نیست**»، یعنی، جایی که آنچه از آن اوست به مثابه ی چیزی بیگانه و مابقی داستان قدیمی براو حاکم است. این حکم می بایست، اگر کلمات برونوی قدیس را بکار بریم، «یا بطریق اولی»، یا اگر کلمات ماکس قدیس را بکار بریم، «بآسانی ممکن است»، که بشرح ذیل بیان شود:

حكم واضح شده

«در واقع ترديدي وجود ندارد» که چون چين امپراطوری آسیمانی نامیده شده و چنین پیش آمده که «اشتیرنر» از چین سخن میگوید، و با کمک جهالت اعادت کرده، خود را از زحمت و دردسر چیزها و جهان حفظ کند، و جهانی از خود بنانهد، که در آن مستقلاً عنصر فطري خود را تجربه ميكند و [با آن] آشانا می شود» - بابراین از امبراطرري أسماني چين وبراي خود آسمانی میسازد». زیرا در واقع» مزاحمت و مصادعت جهان و چیزها اهمیت دیگری جز اینکه جهنم واقعی یگانه باشد، نـدارد. «که در آن» همه چیز بر ا*و* بـ مثابه چـیزی «بیگانه» حاکم است و حکم میکند، ولی قادر است أنرا بهوسيله «بيگانه نمودن خود»، «از کلیه تاثیرات دنیوی»، واقعیات و روابط تاريخي، بيک «آسمان» تبديل کند، و از اینرو آنها را دیگر بیگانه تصور نـمیکند، «مختصر آنکه»، حیطهای است که «در آن

حکم اشتیرنر بدون دعوی برای جامعیت یا حتی اصلیت

«در واقع تردیدی وجود ندارد که انسان با کمک عرف و عادت خود رااز دردسر چیزها و مزاحمت جهان حفظ میکند، و جهانی از خود بنا مینهد، که در آن مستقلاً عىنصر فطری خود را تجربه میکند و [با آن] آشنا میشود، یعنی برای خود آسمانی میسازد. زيرا در واقع أسمان هيج گونه اهميت دیگری جز اینکه موطن واقعی انسان باشد، ندارد، جایی که دیگر هیچ چیز بیگانهای بر او حاکم نیست و براو حکم نمیکند، و دیگر هیچگونه تاثیر دنیوی او را از خود بیگانه نمىسازد، مختصر آنكه، جايى كه تفاله هاى دنيوي بدور افكنده مي شود و مبارزه عليه جهان به پایان میرسد، جایی که بنابراین هیچ چیز دیگر او را مورد پشتیبانی و حمایت قرار نمیدهد.» (ص ۸۹)

جا تفاله ها و فضولات دنیوی بدور افکنده می شود،، و اشتیرنر در آنجا، «در پایان» دیگر مبارزهای را نمی یابد ـ و در این رابطه همه چیز گفته شده است.

ششمین «تامل تاریخی». در صفحه ی ۹ ۹، اشتیرنر تصور می کند که در چین فکر همه چیز شده است؛ مهم نیست که چه پیش آید، فرد چینی همیشه می داند چگونه باید رفتار کند، و نیازی ندارد تا طبق شرایط تصمیم بگیرد؛ هیچ رویداد غیرمنتظره ای آرامش آسمانی او را برهم نخواهد زد.» و نه هیچ گونه گلوله باران انگلیسی \_ او دقیقاً می داند «چگونه باید رفتار کند» بویژه راجع به کشتی های بخار و گلوله های \_ شراینل <sup>۴۹</sup> ناشناخته. ما کس قدیس این را از فلسفه ی تاریخ هگل، صفحات ۱۲۷/۱۱۸ مستخرج می کند که طبعاً برای اینکه به تأمل خود آنگونه که فوقاً ارائه شد بر سد، می بایست بآن چیز ی یگانه علاوه کند.

ماکس قدیس چنین ادامه میدهد، وبدینسان، بشریت با کمک عادت از نخستین پلکان نردبان تعلیم و تربیت صعود میکند، و از آنجائیکه تصور میکند با کسب فرهنگ، آسمان و قلمرو فرهنگ یا دومین طبیعت را فرا چنگ آورده، در واقع از نخستین پله نردبان آسمان بالا میرود.» (ص ۹۰)

«بدینسان»، یعنی؛ چون هگل تاریخ را با چین آغاز میکند، و چون «فرد چینی خویشتن داری خود را از دست نمی دهد»، اشتیرنر، بشریت را به یک شخص تأویل میکند که «باکمک عادت از نخستین پلکان نر دبان فرهنگ بالا می رود.» و در واقع این کار را «باکمک عادت» انجام می دهد؛ زیرا چین برای اشتیرنر معنای دیگری جز اینکه مظهر «عادت» باشد، ندارد. اما این فقط مسئله ای است برای مرد مؤمن ما علیه قداست آنجائیکه بشریت تصور میکند» (اشتیرنر «از کجا» هرچیزی که بشریت تصور میکند را می داند، نگاه کنید به ویکاند، صفحه ی ۱۸۹) ـ و این می بایست تو سط اشتیرنر بشوت می داند، نگاه کنید به ویکاند، صفحه ی ۱۸۹) ـ و این می بایست تو سط اشتیرنر بشوت می رسید ـ که اولا «فرهنگ» را به «آسمان فرهنگ» تأویل کند، و در ثانی «آسمان فرهنگ» را به هوه منگ آسمان» تبدیل نماید ـ (مفهومی فرضی از جانب بشریت که در صفحه ی ۱۹ به مثابه ی مفهومی از آن اشتیرنر ظاهر می شود و به این و سیله بیان صحیح خود را می یابد) ـ «بدینسان فی الواقع برنخستین پلکان نر دبان آسمانی صعود میکند. از آنجائیکه بشریت تصوّر میکند که برنخستین پلکان نردبان آسمانی صعود میکند ـ در نتیجه ـ واقعا برآن صعود میکند! «از آنجائیکه» «جوان» «تصور میکند» که روح محض میشود، فی الواقع چنین میشود! به «جوان» و «مسیحی» در گذر از جهان اشیاء بجهان ارواح بنگرید که در آنجا از پیش فرمول ساده برای نردبان آسمان عقاید «یگانه» وجود دارد.

هفتمین تامل تاریخی، صفحه ی ۹ ۹، «هر آینه مغولیسم» (این بلافاصله بعد از نر دبان آسمانی می آید که (اشنیرنر)، با آن از طریق مفهوم فرضی از جانب بشریت، قادر به تعیین موجودیت جوهر روحانی [Wesem] شده بود)، «هر آینه مغولیسم موجودیت هستی های روحانی [Wesen] را برقرار می ساخت» (یا بهتر بگوئیم ـ هرآینه «اشتیرنر» و هم و خیال خود درباره ی ذات روحانی مغول ها را برقرار می ساخت)، آنگاه قفقاری ها برای اینکه به فیها خالدون آنها بر سند، طی هزاران سال با این هستی های روحانی مبارزه کر دند.» (جوان، که عاقله مرد می شود و «همواره می کوشد» بدرک کامل افکار نایل گردد»، و مسیحی که «همواره می کوشد»، «ژرفنای الوهیت را بکاود.») از آنجائیکه فرد چینی وجود خدا را بذهن سپرده («اشتیرنر» سوای نردبان آسمانی اش، حتی یکی از اینها را بذهن نمی سپارد) ـ به این تر تیب می داند قفقازیها برای هزان سال با چه «موجودات روحانی» (یعنی]، با «این» «موجودات روحانی» چینی، باید مناز عه و مجادله نمایند؛ بادهن نمی سپارد) ـ به این تر تیب می داند قفقازیها برای هزان سال با چه «موجودات روحانی» دو سطر پایتن تر اشتیرنر قبد می کند که آنان در واقع «باسمان مغولی، به تی ان یورش بردند»، و ادامه می دهد: «آنان کی و چه وقت این آسمان را نیست و نابود می کنند، کی و چه وقت بالاخره قفقازیهای و قعی می شوند و خود را می می باید باند؟»

در اینجا دارای وحدت منفی و کلیشهای هستیم که قبلا بهمثابهی عاقله مرد دیده شده، و اکنون بهمثابه «قفقازی واقعی» یعنی، نه بهمثابهٔ سیاهپوست و مغولی بلکه بهمثابهی قفقازی قفقازی. بنابراین، این یک در اینجا، بهمثابهی ایده و جوهر، از قفقازی واقعی جدا شده، و بهمثابهی «ایدهآل قفقازی» و «انگیزه» مواجه می شود، که در آن «خود را» می بایست بهمثابه «سرنوشت»، «وظیفه»، «قدوس»، «قفقازی قدیس»، «قفقازی کامل»، «که در واقع» قفقازی «در آسمان» - [یعنی] خدا» است، بیابد.

اشتیرنر چنین معتقد است که «انسانها در مبارزهی مجدانهی قوم مغول، آسمان را بنا نهادند» (ص ۹۱) و فراموش میکند که مغولهای واقعی بیشتر با گوسفند محشورند تا با 1.0-

آسمان<sup>(۱)</sup> \_ «هنگامیکه اشخاصی با ریشهای قفقازی، بشرط آنکه...سروکارشان با آسمان باشد...عمل یورش بآسمان را بعهده گرفتند. یا به این شرط که آن را ... هنگامیکه **بعهده گرفتند؛** آسمانی را بنا نهادند. در اینجا «تأمل تاریخی» متواضعانه بشکل توالی **زمانها** consecutio temporum بیان شده، که ایضا هیچ «ادعایی» نسبت به شکل کلامیک «یا حتی» تصحیح گرامری ندارد؛ و ساختمان جملات با ساختمان و بنیان تاریخ منطبق می شود. «دعاوی»، «اشتیرنر»، «به این محدود می شود»، و «در این رابطه [دعاوی وی]»، به هدف نهایی خود می رسند.»

هشتمین تأویل تاریخی، که تأمل تأملات و آغاز و انجام کل تاریخچه یا استیرنر است: همانطور که از ابتداء خاطر نشان ساختیم، بهلول فرخنده خوی، در تمام جنبش های ملل که تاکنون رخ داده، صرفاً توالی آسمانها را می بیند (ص ۹۱)، که می تواند بشرح ذیل بیان شود: نسل های متوالی نژاد قفقازی تا حال حاضر هیچ کاری جز منازعه و مشاجره در باب مفهوم اخلاقیات انجام نداده اند (ص ۹۲) و «فعالیت آنان به این محدود شده است.» (ص ۹۱). اگر آنان این اخلاقیات بی ارزش و این تجلی و خیال را از دماغ خود خارج می ساختند، به چیز کی دست می یافتند؛ همآنگونه که پیش می دادند تا برایشان تکلیفی را معین کند انگار که آنان بچه محصل اند. همانا در هم آمد، آنان به هیچ چیز، مطلقا هیچ چیز دست نیافتند و باید به ماکس قدیس اجازه می دادند تا برایشان تکلیفی را معین کند انگار که آنان بچه محصل اند. همانا در هم آهنگی کامل با بینش او از تاریخ است که در پایان (ص ۲۲) فلسفه ی شهودی را فرا می خواند بطوریکه «درآن این قلمرو آسمانی، [یعنی]قلمرو ارواح واشباح می بایست نظم مناسب خود را بیابد» - و اینکه در قطعه ای بعد، فلسفه شهودی می بایست به تابه می ایست به می بایست به می به که به مان می ایست به و باید می بایست به می به تور می ایست می به می می به به می به به می می ای می به به خود در آن این قلم و آسمانی و باید به ماکس قدیس اجازه می خواند بطوریکه «درآن این قلم و آسمانی، [یعنی]قلم و ارواح واشباح می بایست به مثابه ی نظم مناسب خود را بیابد» - و اینکه در قطعه ای بعد، فلسفه شهودی می بایست به مثابه ی

برای آنانیکه تاریخ را به شیوهی هگلی تلقی میکنند، بچه علت کلیهی تاریخ متقدم سرانجام می بایست به قلمرو ارواح تکامل یابد و در فلسفهٔ شهودی تحت نظم آورده شود \_راه حل این راز «اشتیرنری» می توانست با تو سل به خود هگل با کمال سهولت پیدا شود. برای رسیدن به این نتیجه، «مفهوم روح باید به مثابه اساس در نظر گرفته شود و آنگاه باید

۱. در متن آلمانی با کلمات Hāmmel (گوسفند) و ـ die Himmel (آسمان) بجناس لفظی دست زده شده.

نشان داده شود که تاریخ همانا روند خود روح است.» (**تاریخ فلسفه، ج ۳، ص ۹۱)**. بعد از اینکه «مفهوم روح» بهمثابهی اساس تاریخ به تاریخ تحمیل شد، بطبع، «نشاندادن» اینکه روح را می توان همه جاکشف نمود، و بعد از آن روندی ساخت که «نظم مناسب خود را بیابد» بسیار آسان است.

ماکس قدیس بعد از اینکه باعث شد هرچیزی «نظم مناسب خود را بیابد»، اکنون می تواند با هیجان بانگ بر آورد: «خواستار کسب آزادی برای روح شدن، همانا مغولیسم است»، و غیره (مقایسه شود با صفحهی ۱۷: «روشن نمودن تفکر محض، و غیره \_ همانا شادی و مسرت جوان است»، و غیره)، و ریاکارانه می تواند اعلام دارد: بدینطویق، بدیهی استکه مغولیسم ...نمایانگر غیر \_ حسیّات و برخلاف طبیعت است»، و غیره \_ در حالیکه باید می گفت: بدیهی است که مغول همانا فقط جوان استار شده است، که چون نافع جهان اشیاء است، ایضا می تواند «بر خلاف طبیعت» و «غیر حسیّات»، و غیره نامیده شود.

دوباره بهنقطهای رسیدهایم که در آنجا «جوان» می تواند به «عاقله مرد» تبدیل شود: «اما چه کسی روح را به عدم و نیستی آن تبدیل می کند؟ کسی که با کمک روح، طبیعت را به مثابه ی چیزی بیهوده، متناهی و سینجی می نمایاند» (یعنی، آن را چنین متصور می شود، و مطابق صفحه ی ۱۲ و بعد از آن، این کار به وسیله جوان، بعداً مسیحی، آنگاه مغول و بعد قفقازی مغولی انجام می شود، اما اگر دقیقاً گفته شود فقط توسط اید ثالیسم انجام می گیرد)، «او بتنهایی نیز می تواند روح را با همان بیهو دگی ضایع سازد» (یعنی در تخیل خود) (و ایضاً مسیحی و غیره را؟ «اشتیرنر» با توسل به حقه ی مشابه ی صفحات ۲۰ و از شما که عمل و خلق می کند» (در تخیل خود) «به مثابه ی منازد» (یعنی در تخیل «بیک کلام، اکوئیست»، یعنی، عاقله مرد، قفقازی قفقازی، که بنابراین مسیحی کامل، را تما که عمل و خلق می کند» (در تخیل خود) «به مثابه ی منیت و نفسی نامحدود»، «توا می مقدس و مظهر قداست است، «می تواند آن را انجام دهد.» (ص ۹۲) قبل از مسغول شدن بانامگذاری بیشتر، ما نیز در اینجا مایلیم تأملی تاریخی «درباره منشاء «تأمل تاریخی اشتیرنر درباره ی مغولیسم بگنجانیم»، مع الوصف، تأمل ما از تأمل «تا مر این نکته منفاوت است که یکسره «مدی جامعیت و اصل ما از تأمل مشغول شدن بانامگذاری بیشتر، ما نیز در اینجا مایلیم تأملی تاریخی «درباره منشاء میزی در این نکته می منوات است یکه یکسره «مدی ما موصف، تأمل ما از تأمل «تا مل تاریخی اشتیرنر درباره ی مغولیسم بر همیایه، مع الوصف، تأمل ما از تأمل «تا می از یکته منفاوت است که یکسره «مدی چامیت و اصلیت است». تمام تأمل دولت سیاهپوستان بهمثابهی «کودک و صغیر» مـتصور مـیشود، زیـرا هگـل در صفحهی ۸۹ فلسفه تاریخ خود میگوید:

«آفریقا سرزمین کودکی تاریخ است.» «در توصیف روح آفریقائی ها (سیاهان) بکلی باید از مقوله ی عامیت و جامعیت دست کشید» (ص.۹) ـ یعنی، اگر چه کو دک یا سیاه پوست دارای ایده هایی اند، معهذا هنوز دارای ایده نیستند،» «آگاهی در میان سیاهان هنوز به بینش هیچگونه عینییتی استوار، همچون خدایا قانون، که انسان بتواند تصوری از ذات خود داشته باشد، نرسیده» ...و ببرکت آن، فاقد هرگونه معرفتی از وجودی مطلق است.

سیاهپوست، نمونه ای است از انسان طبیعی با همه عدم خویشتن داری اش، (ص ۹۰) علیرغم اینکه آنان می بایست از وابستگی شان به طبیعت آگاه باشند، (به چیزهایی که اشتیرنر میگوید) دمعهذا، این آگاهی نتوانسته آنان را به آگاهی از چیزی که از هستی شان برتر است، سوق دهد،، (ص ۹۱).

دراینجا از نو با تعینات اشتیرنر از کودک و سیاهپوست ـ وابستگی باشیاء و عقاید و علی الخصوص به«ایده»، «ذات»، «مطلق»، «وجود» (مقدس) و غیره آشنا می شویم.

او دریافته که در نزد هگل، مغول ها و بویژه چینی ها به مثابه ی آغاز تاریخ ظاهر می شوند، و از آنجائیکه برای هگل، نیز، تاریخ همانا تاریخ ارواح است ( اما نه بطرز بچگانه ی مانند اشتیرنر) به خودی خود واضحست مغول ها که روح را در تاریخ وارد ساختند، نمایندگان اصلی هرچیز «مقدسی» شدند. بویژه در صفحه ی ۱۱، هگل «سلسله مغولی» (دالای ـ لاما) را برخلاف امپراطوری دنیوی چینی ها، به مثابه قلمرو «روحانی»، «سرز مین سلطه دین سالارانه»، و «مملکت روحانی، مذهبی» توصیف می کند. بطبع «اشتیرنر» می بایست چین را با مغول ها یکسان بداند. در نزد هگل، در صفحه ی ۱۰ می کند. ضمناً، اگر او واقعا می خواست، مغول ها را به مقوله ی «اید ثالیسم» تنزل دهد، می توانست در دستگاه دالای ـ لاما و بودائیسم «هستی های روحانی» کاملا متفاوتی از می کند. ضمناً، اگر او واقعا می خواست، مغول ها را به مقوله ی «اید ثالیسم» تنزل دهد، می توانست در دستگاه دالای ـ لاما و بودائیسم «هستی های روحانی» کاملا متفاوتی از «نر دبان آسمانی» شکستنی خود بیابد. اما او حتی وقت آن را نداشت تا درست به فلسفه ی تاریخ هگل نظر افکند، ویژگی و منحصر بفرد بودن برخورد اشتیرنر به تاریخ عبارت از تاگو نیستی است که به رونویس کننده ی «ناشی» هگل تبدیل شده است.

ب) کا تولیسیسم و پروتستانیسم (مقایسه شود با «اقتصاد وصایای قدیم») آنچه که ما اینجاکاتولیسیسم می نامیم، «اشتیرنر»، «قرون وسطی» میخواندش، اما از آنجائیکه وی (مانند «هر چیز دیگری») خصلت زاهدانه و مذهبی قرون وسطی و مذهب قرون وسطى را با قرون وسطى واقعى و دنيوى حاضر و فعال خلط ميكند، تـرجـيح مى دهيم بلافاصله به موضوع نام درست و صحيح آن را بدهيم. «قرون وسطی» «دوران طولانی» بود، وکه در آن مردم با این تنوهم کنه حقیقت را دارا هستند، خشنود بودند، (آنان خواستار چیز دیگری یا انجام چیزی دیگر نبودند) «بدون اینکه بطور جدی در این باره بیاندیشند که آیا می بایست برای داشتن حقیقت با خود صادق باشند» ـ «مردم در قرون وسطی» یعنی، در سراسر قرون وسطی) «برای آنکه قادر شوند قد است را جذب کنند، جسم را ریاضت دادند.» (ص ۱۰۸) هگل برخورد به عالم لاهوتي در کليساي کاتوليک را با اين سخن توصيف ميکند: «که برخورد مردم بهمطلق بهمثابهی برخورد بهچیزی صرفاً برونی بود» (مسیحیت در شکل برونیت) (تاریخ فلسفه، ج۳، ص۱۴۸، و جای دیگر) فرد بطبع برای اینکه حقیقت را جذب کند می با یست پیراسته و منزه شود، «اما این نیز بشیو «ای برونی، [یعنی] از طریق رهایی، روزه، خودآزاری و حدزدن به خویشتن، دیدار از اماکن مقدسه و زیارت، خود را نشان میدهد. (همانجا، ص ۱۴۰) «اشتيرنر» اين گذار را با اين اظهار انجام مي دهد: **وبهمین طریق، نیز، همانگونه که مردم برای** دیدن شیئی در دوردست، چشمان خود را جمع و منبسط میکنند.....همان طور هم جسم را ریاضت میدهند، و غیر... از آنجائیکه در «کتاب» «اشتیرنر»، قرون وسطی با کاتولیسیسم یکسان شمرده می شود، طبیعتاً با لو تر نیز بیایان می رسد. (ص ۱۰۸) خود لو تر به توصیف ذیل، که قبلا در رابطه با جوان، در مکالمه با سليگا و جای ديگر ظاهر شده بود، تبديل می شود: وانسان، اگر خواستار کسب حقیقت است، می با ید باندازه خود حقیقت حقیقی شود. تنها آن کسی که حقیقت را در ایمان داراست، می تواند در آن شرکت کند.» هگل راجع بەلو تريسم، مىگويد: «حقيقت انجيل همانا فقط در برخورد حقيقي بدان وجود دارد...برخورد اساسي روح تنها برای روح وجود دارد... بدینطریق برخورد روح به مضمون بهمان انداز ای که روح قدوس و متبرک باید در رابطه با این مضمون قرار گیرد، اساسی است .» (تاریخ فلسفه، ج ۳،

ص ۲۴۳). ولذا این ایمان همانا لو تری است - ایمان وی (یعنی، انسان) وایمانی است که از او خواسته می شود و بتنهانی می تواند حقیقتاً بحساب آید.» (همانجا، ص ۲۳۰) ولو تر....تصريح مي كند كه الهي فقط تا جائي الهي است كه در اين روحانيت سوبژكتيف ايمان درک شود.» (همانجا، ص١٣٨) «آئين و شريعت (کاتوليکي) کيليسا، همچون حقيقت موجود، همانا حقيقت است.؛ (فلسفه دين، ج٢، ص ٣٣١) واشتير نر ادامه مي دهد: واز اينرو، در نزد لو تر اين معرفت بمنصهي ظهور مي رسد كه حقيقت، از اين جهت كه اندیشه است، تنها برای انسان اندیشمند وجود دارد، و این بدین معناست که انسان . اندیشه، ـ باید از (طریق اتصال ـ .per appos) نظرگا، بکلی متفاوتی از نظرگا، زاهدانه، علمی، یا متفکرانه اتخاذ کند.» (ص ۱۱۰) سوای تکراری که «اشتیرنر» در اینجا میگنجاند، فقط انتقال ازایمان و اعتقاد به تفکر و اندیشه در خور توجه است. هگل این انتقال را بطریق ذیل انجام می دهد: «اما این روح «(یعنی، روح مقدس و متبرک)» در ثانی ماهواً نیز روحی است متفکر. خود تفكر نيز مي بايست تكامل خود را در آن دارا باشد. و غيره. ([تاريخ فلسفه،] ص ٢٢۴) واشتیر نرو ادامه می دهد: این تفکر ((مبنی براینکه من همانا روح و بتنهائی روحم) در برگیرند. تاریخ اصلاح دینی تا زمان حاضر است.» (ص ۱۱۱) از قرن شانزدهم باینطرف، برای «اشتیرنر» هیچ گونه تاریخ دیگری، جز تاریخ اصلاح ديني \_ و آنهم به تعبيري که هگل از آن بدست مي دهد، \_ و جود ندارد. ماکس قديس بارديگر ايمان غول آسا خود را بهنمايش ميگذارد، و بار ديگر کليهٔ توهمات فلسفه شهودی آلمان را بهمثابهی حقیقت میگیرد؛ او در واقع این توهمات را بمراتب شهو دی تر و تجریدی تر می سازد. برای او فقط تاریخ دین و فلسفه وجود دارد -و آنهم فقط با وساطت هگل، که با گذرزمان به آبشخور عمومی، و بهمنبع ارجاعات قاطبهی آخرین شهودگران آلمان دربارهی اصول و سازندگان سیستمها، تبدیل شده است.

کاتولیسیسم = برخورد به حقیقت به مثابه شیء، طفل، سیاهپوست، «قدما». پروتستانیسم = برخورد به حقیقت در روح، جوان، مغول، «معاصران». کل این طرح همانا زائد و بیهوده بود، زیرا تمامی اینها از پیش در بخش مربوط بهروح وجود داشت.

همانگونه که قبلاً در «اقتصاد وصابای قدیم» ذکر شد، اکنون امکان اینکه صغیر و جوان دوباره در «دگردیسی» نوینی در درون پروتستانیسم ظاهر شوند، آنگونه که «اشتیرنر» واقعا آن را در صفحه ی ۱۱۲ انجام می دهد، وجود دارد، جایی که فلسفه اصالت عمل انگلیسی، بهمثابهی کودک و صغیر، در مغایرت با فلسفه شهودی آلمانی، به مثابه ی جوان، تصور می شود. «اشتیرنر» در اینجا بار دیگر از هگل تقلید می کند، که اینک مانند سایر جاها در «کتاب» غالباً به مثابه ی «یکتا» ظاهر می شود. «یکتا» ـ یعنی، هگل ـ «بیکن را از قلمرو فلسفه طرد نمود.» و در واقع، بنظر نمیرسد آنچه فلسفه انگلیسی خوانده شده، از کشفیاتی که توسط باصطلاح عقول رخشنده، نظیر بيكن و هيرم، انجام گرفته فراتر رفته باشد.» (ص ۱۱۲) هگا اینرا بدین نحو اظهار می کند: «بیکن در واقع لیدرو نمایندهی واقعی آنچه که در انگلستان فلسفه خوانده می شود، و انگلیسیها به هیچ وجه از آن فراتر نرفته اند، می باشد.» (تاریخ فلسفه، ج۳، ص۲۵۴) کسانی که «اشتیرنر»، «عقول رخشنده» شان می خواند، هگل، «انسانهای فر هیختهی بشریت» می نامد (همانجا، ص ۲۵۵) .. ماکس قدیس آنان را حتی از جهتی به سادگی و بساطت طبيعت کودکانه» تحويل ميکند، چراکه فلاسفهي انگليسي مي بايد کودک و صغیر را نمایندگی کنند. با همین ادلهٔ کو دکانه، بهبیکن، صرفنظر از اینکه چه چیزی را در نوشتآرهایش ممکن است گفته باشد (بویژه در **ارجمندی و فرونی دانش<sup>(۱)</sup>،** ارغنون جديد سازنو» و رسالات<sup>(٢)</sup>) رخصت داده نمي شود «تا خود را با مسايل الهياتي و احكام عمده و اساسی مشغول دارد.». از طرف دیگر، «اندیشهی آلمانی....زندگانی را فقط در شناخت خود می بیند.» (ص ۱۱۲)، چرا که جوان است. باز هم من هستم!<sup>(۳)</sup> (Ecce iterum Crispinus) اینکه اشتیرنر چگونه دکارت را بیک فیلسوف آلمانی مبدل می سازد، خواننده خود می تواند در صفحه ی ۱۱۲ «کتاب» آن را مشاهده می کند.

- ۱. فرانسیس بیکن De Dignitate et Augmentis Scientiarum ه.ت.
- ۲. فرانسیس بیکن ـ رسالات یا نصایح. مدنی و اخلاق.

ه.ت.

ه.ت.

۳. اقتباس از کلمات آغازین چهارمین هجونامهٔ یوونال

د ـ هیرارشی

بهلول فرخنده خوى بازنمايي سابق تاريخ را صرفا به مثابهي ثمرهي تفكر تجريدي، \_ با بهتر بگوئیم، به مثابه ی مفاهیم خود از اندیشه ی انتزاعی \_ آنگونه که حاکم براین مفاهیم است و در تحلیل نهائی، همگی در «مقدس» مستهلک می شوند، متصور می شود. وی ابن حاکمیت «مقدس» تفکر و ایدهی مطلق هگلی برجهان آمپیریک را هم چنین بهمثابهی مناسبات تاریخ که در حال حاضر موجود است، بهمثابه حاکمیت مقدسها و ايد تولوكها، بر جهان سافل ـ به مثابه سلسله مراتب و هيرارشي توصيف ميكند. در اين هیرارشی آنچه از پیش بمنصه ظهور میرسد، در کنار هم متعاقباً وجود دارد، بطوریکه یکی از ایندو شکل هم زیستی تکامل، بردیگری مسلط می شود. به این ترتیب جوان برکودک حکومت میکند، مغول برسیاهپوست، معاصر برپیشین و اگوئیست بی غرض (شهروند) براگو ئیست بمعنای متعارفی کلمه (بورژو آ) و غیره \_ نگاه کـنید بـه اقـتصاد وصايای قديم». در اينجا «نابودی جهان اشياء» توسط «جهان ارواح» بهمثابهی «حاکمیت» \_ جهان افکار» بر «جهان اشیاء» ظاهر می شود. بطبع، نتیجه باید این باشد که حاکمیتی که «جهان افکار» از آغاز در تاریخ اعمال میکند، در فرجامین این یک ایضاً بهمثابهی حاکمیت حقیقی واقعاً موجود متفکران \_ و همانگونه که خواهیم دید، در تحليل نهايي، به مثابه ي حاكميت فلاسفه شهو دي \_ برجهان اشياء ارائه مي شود، بطوريكه ماكس قديس فقط مي بايست عليه افكار و عقايد ايد تولوگ ها مبارزه نمايد و بر آنها غلبه کند، تا خود را «مالک جهان اشیاء و افکار سازد»

«هیرارشی، سلطه تفکر و شلطهٔ روح است. ما هنوز تا به امروز سلسله مراتبی هستیم، تحت یوغ آنانی هستیم که به تفکر و همانا به تفکر تکیه میکنند، ـ «کیست آنکسی که از مدتها قبل متوجهی آن نشده باشد؟ ـ «همانا مقدسین اند» (ص ۹۷) (اشتیرنر میکوشد علیه این سرزنش مبنی براینکه وی در کل کتاب خود فقط «افکار» یعنی، «مقدسات» را عرضه نموده، در حالیکه در واقع هیچ کجا در آن افکاری را عرضه ننموده، از خود دفاع کند، اگر چه در فصلنامهی و بکاند به خویشتن «مهارت در تفکر» را نسبت میدهد، یعنی موافق تعبیر او، مهارت در خلق «مقدسات» را ـ و این بدو ارزانی باد!) ـ «هیرارشی همانا سلطه می رفت، چراکه مجبور بود تمامی انواع بربریت دنیوی را مجاز دارد تا بدون قید و شرط می رفت، چراکه مجبور بود تمامی انواع بربریت دنیوی را مجاز دارد تا بدون قید و شرط

111

مجبور بانجام آن بود، می داند، را بعداً خواهیم دید) و تنها اصلاح دینی قدرت هیرارشی را آبدیده ساخت.، (ص ۱۱۰) واشتیرنر، در واقع تصور میکند که این سلطه ارواح تا قبل از اصلاح دینی، قبلا هیچگاه این چنین همه جاگیر و مقتدر نبوده؛ او تصور میکند که این سلطه ی ارواح وبجای جدا ساختن اصل مذهبی از هنر، دولت و علم، برعکس آنها را در مجموع از واقعیت به قلمرو روح ارتقاء داده و مذهبی ساخته است.

این نگرش تاریخ معاصر صرفا توهم قدیمی حاکمیت روح در تاریخ فلسفه ی شهودی را شرح و بسط میدهد، در واقع، این قطعه حتی نشان میدهد چگونه بهلول فرخنده خوی زاهد با تمام خوش ایمانیاش بطور دائم جهان بینی ماخوذ از هگل که برایش به مثابه جهان واقعی، عرف و عادت شده، را اتخاذ میکند و براین اساس «دست به مانور میزنده. آنچه که ممکن است در این قطعه به مثابه ی از آن شخص او ، و «یگانه » جلوه کند، همانا تصور این سلطه ی روح به مثابه هیرارشی است \_ و ما در اینجا، از نو وتأمل تاریخی، موجزی را درباره ی منشاه «هیرارشی است \_ و ما در اینجا، از نو هگل از فلسفه هیرارشی در «دگرگونیهای» ذیل سخن میگوید:

ودر جمهوريت افلاطون، اين ايده مبنى براينكه فلاسفه مي بايست حكومت كنند، را مشاهد، کردیم، اکنون، (در قرون وسطی کاتولیکی، زمان آن فرا رسید، اذعان شود که ربانی میبایست مسلط شود، اما ریائی این معنا را گرفته که روحانیت و روحانیون، می بایست حاكم شوند. به اين ترتيب، رباني به وجودي خاص، [يعني] فرد تبديل مي شود. ( تاريخ فلسفه، ج٢، ص ١٢٢) ـ وبدين وسيله از واقعيت، [يعني] دنيوي، بسوى خدا چشم بوشي **می شود...** برخی اشخاص مقدس اند و سایرین نامقدس» (همانجا، ص ۱۳۶) به این تر تیب وچشم پوشی، دقیق تری توصیف میگردد: وکلیهی این اشکال، (خانواد،کار، حیات سباسی و غیره) «مبتذل و نامقدس شمرده می شود.» (فلسفه ی دین، ج۲، ص ۳۴۲) . وهمانا یگانگی با علایق دنیوی و دنیادوستی است که آشتی ناپذیر است، علایق دنیوی که فی نفسه مبتدل و پیش با افتاده است، (هگل برای ایس درجای دیگری حتی واژهی «بربریت» را بکار می برد؛ به عنو ان مثال، مقاسبه کنید با تاریخ فلسفه، ج۲. ص ۱۳۶) و فی نفسه مبتذل و پیش با افتاده بودن، بطور ساده تابع سلطه قرار میگیرد. (فلسفه دین، ج۲. ص ص ٣٢٢/٣٢٣) - ١٩ ين سلطه، (هيرارشي كليساي كانوليك) بنابراين، سلطه رنج و الم است، اگر چه می بایست سلطه لاهو تی و روحانی باشد.، (تاریخ فلسفه، ج۳، ص ۱۳۴) \_ ومعهدا، سلطهی حقیقی روح، نمی تواند سلطه روح به این مفهوم باشد که هرآنچه مخالف آن است می با یست چیزی تابع و مادون باشد.، (همانجا، ص ۱۳۱) ـ دمعنای حقیقی همانا این است که خود روحانی، (بگفتهی،اشتیرنر،، ،مقدس،) ،می بایست عامل تعیبن کسننده

باشد، و این تا زمان ما چنین بوده؛ به این تر تیب، در انقلاب فرانسه می بینیم («اشتیرنر» بدنبال مگل آن را می بیند)» که ایده و تصور تجریدی می باست حاکم شود؛ قانون اساسی ر قرانین می باید توسط آن معین شوند و می باید رابطه میان مردم را تشکیل دهد، و مردم می بایست آگاه باشند که آنچه بعنزلهی معتبر تلقی می کنند، عقاید، آزادی و برابری انتزاعی و غیره، است.» (تاریخ فلسفه، ج ۳، ص ۱۳۲). سلطهی حقیقی روح آنگونه که توسط نیره، است.» (تاریخ فلسفه، ج ۳، ص ۱۳۲). سلطهی حقیقی روح آنگونه که توسط مفهوم توصیف شده، که وناسوتی، لاهوتی را در خود ساخته و بوجود آورده، (تاریخ فلسفه، منهوم ترصیف شده، که وناسوتی، لاهوتی را در خود ساخته و بوجود آورده، (تاریخ فلسفه مقهوم ترصیف شده، که والسی در حیطهی واقعیت بسامان می رسد.» (بنابراین «چشم پرشی کاتولیکی واقعیت خاتمه می باید ـ فلسفه دین، (ج ۲، ص ۲۴۳)؛ که وتضاده میان قداست ر علایق دنیوی «در اخلاقیات مستهلک می شود.» (فلسفه دین، چ ۲، ص ۳۴۳)؛ که وتضاده میان مقداست ر علایق دنیوی «در اخلاقیات مستهلک می شود.» (فلسفه دین، ج ۲، ص ۳۴۳)؛ که و تضاده میان مقدس است.» (فلسفه دین، ج ۲، ص ۳۴۳).

- هگل این سلطه جویی روح را بدو شکل بیان میدارد: «دولت، حکومت، قانون، مالکیت، نظم مدنی، (و همانطور که از سایر آثارش میدانیم، همچنین هنر، علم و غیره) «کلیهی اینها مذهبی است.....که در شکل مـنناهی اَشکار میشود.». (تاریخ فلمفه، ج۳، ص ۱۸۵)
- و بالاخره، این سلطه مذهبی، روحانی و غیره، به مثابه ی سلطه فلسفه بیان می شود: وآگاهی از روحانی اکنون، (در قرن هجدهم) واساساً شالوده است، و به این وسیله به فلسفه انتقال می یابد.، (فلسفه تاریخ، ص ص ۴۴۰)

بنابراین، هگل انگیزهی خواست «سلطه روح بودن» را به هیرارشی کاتولیکی قرون وسطی نسبت می دهد و در نتیجه آنرا به مثابه ی شکل محدود و ناقص این سلطه روح تلقی می کند، که ذروه ی اوج آن را در پروتستانیسم و تکامل بعدی فرضی اش می بیند. هرچند ممکن است این غیر تاریخی باشد، معهذا هگل از نگرش تاریخی بحد کافی بهرهمند است که استفاده از نام ، هیرارشی» را به ورای مرزهای قرون و سطی نکشاند. اما ماکس قدیس از خود همین هگل می داند که دوران پسین همانا ، حقیقت ، دوران پیشین است، از اینرو دوران سلطه ی کامل روح، حقیقت آن دورانی است که در آن سلطه روح هنوز ناکامل بوده، تا آن حد که پروتستانیسم حقیقت هیرارشی و از اینرو هیرارشی حقیقی است. معهذا، از آنجائیکه فقط هیرارشی حقیقی در خور آن است تا هیرارشی نامیده شود، بدیهی است هیرارشی قرون و سطی می باید ، ضعیف و عجز» باشد، و برای

اشتیر نر اثبات این بمراتب آسانتر است زیرا در قطعهی فوقاً یاد شده و صدها قطعات دیگر از هگل، نقیصه ی سلطه ی روح در قرون وسطی توصیف می شود. فقط کافی بود تا آنها را رونویسی کند، تمام کار «خاص» وی عبارت است از جایگزین ساختن واژهی «هيرارشي» بجاي «سلطه روح»، او حتى احتياج نداشت اين احتجاج ساده كه باكمك آن خود سلطه روح توسط او به هیرارشی تبدیل می شود را فرموله کند، زیرا در میان نظریه پردازان آلمانی باب شده که نام علت را به معلول بدهند، و فی المثل هر آنچه از الهیات نشئت گرفته و هنوز کاملا باوج اصول این نظریه پر دازان نر سیده . مثلا تعقل هگلی یا پانته ٹیسم اشتراثو سی، و غیرہ ۔ حقه ای که بویژه در سال ۱۸۴۲ رایج و معمول بود، را در مقوله، الهيات جايگزين سازند. از قطعات فوقاً انشاد شده ايضا نتيجه مي شود كه هگل: ۱) انقلاب فرانسه را بهمثابه مرحلهی جدید و کامل تر این سلطهی روح مورد ستایش قرار میدهد؛ ۲) فلاسفه را بهمثابهی حاکمان و فرمانروایان جهان قرن نوزدهم تلقی میکند؛ ۳) تاکید میکند که اکنون همانا فقط ایده های انتزاع در میان مردم دارای اعتبار است؛ ۴) که او از پیش، ازدواج، خانواده، دولت، کسب معاش خویشتن، نظم مدنی، مالکیت و غیره را به مثابه ی «ربانی، مقدس» و «اصل مذهبی» تلقی می کند و ۵) که اخلاقيات بهمثابهي فبداست دنيوي بهمثابهي عالميترين شكل نهاثي سلطمي روح برجهان نمایانده می شود -کلیهی این مطالب کیلمه بکیلمه در نیزد «اشتیرنر» تکرار می شود.

بنابراین نیازی به اظهار یا اثبات چیز بیشتری درباره هیرارشی اشتیرنر، سوای اینکه چرا ماکس قدیس به رونویس از هگل دست زده، نیست ـ واقعیتی کـه، مـعهذا بـرای توضیح آن به داده های اساسی بیشتری نیاز است، و از اینرو فقط برای آنانیکه بـا جو برلن آشنا هستند قابل تعبیر و تفسیر است. اینکه چگونه ایده های هگلی سلطهی روح بوجود آمـد، همانا مسالـهی دیگری است و در این خصوص بآنـچه فـوقاًگفته شـد مراجعه شود.

بهعاریت گرفتن سلطهی جهانی فلاسفه هگل، از طرف ماکس قـدیس و تـبدیل آنهیرارشی، ناشی از خوشباوری فوق العادهی غیر نقادانهی قدیس ما و ناشی از جهل «مقدس» یا نامقدسی است که با «نظرافکندن» بـه تاریخ (یـعنی، بـا از نـظر گـدرانـدن نوشتآرهای تاریخی هگل) بدون اینکه زحمت «دانستن» بسیاری «چیزها» دربارهی آن را به خود دهد، خشنود است .بطورکلی، او ناگزیر بود بمجرد اینکه «دریافت» دیگر قادر به «برانداختن و زایل کردن» نیست، دستخوش ترس شود. (ص ۹٦)، و از اینرو ناگزیر در «فعالیت پر جنب و جوش حشرات موذی» پا برجا ماند ـدلیلی کافی برای «تن در ندادن» به «برانداختن و امحاء» جهالت خاص خود.

اگر شخص همچون هگل برای نخستین بار چنین سیستمی که کل تاریخ و جهان امروزین را با تمام وسعت آن در برگیرد را بو جو د میآورد، متحملاً بدون شناخت جامع الاطراف و مثبت، بدون تلاشی عظیم و بصیرتی عمیق و دستکم در برخی قطعات بدون پر داختن به تاریخ آمپیریک نمی توانست چنین کاری را انجام دهد. از طرف دیگر، اگر شخص با استفاده از نمونه از پیش موجود، آن را برای مقاصد خاص خو دتغییر دهد و این استنباط از «خود» را با کمک امثاله مجزا بنمایاند (مثلاً با سیاهپوست، مغول، کاتولیک و پروتستان، انقلاب و فرانسه، و غیره) \_ و این درست آنچیزی است که جنگاور ما علیه مقدسات انجام می دهد \_ آنگاه قطعاً هیچ گونه معرفتی از تاریخ ضروری مصحکتر از همه هنگامی است که جهشی از گذشته بزمان حال بلاواسطه انجام گیرد، که مواردی از آن را قبلا در ارتباط با بلهو س منش مشاهده کر دیم.

در خصوص هیرارشی واقعی قرون وسطی، صرفا در اینجا نشان می دهیم که این هیرارشی برای مردم، برای توده های عظیم موجودات انسانی وجود نداشت. برای آنان همانا فقط فثودالیسم وجود داشت و هیرارشی تنها تا جایی که خود آن یا فثودالی بود یا ضد ـ فئودالی (در چارچوب فئودالیسم). پایه و اساس خود فئودالیسم بکلی دارای ضد ـ فئودالی (در چارزوب فئودالیسم). پایه و اساس خود فئودالیسم بکلی دارای مناسبات آمپیریک بود. هیرارشی و مبارزهٔ آن با فئودالیسم (مبارزهٔ اندیشه پردازان یک طبقه علیه خود طبقه) همانا فقط بیان اید تولوژیک نظام فئودالیته و مبارزاتی است که در درون خود فئودالیسم نضج می یابد ـ که ایضاًدر برگیرنده اقوامی است که از لحاظ فئودالی متشکل شده و با یکدیگر در ستیزند. سلسله مراتب و هیرارشی شکل اید تآل فئودالیسم است، فئودالیسم شکل سیاسی مناسبات قرون وسطایی تولید و مراوده است. در نتیجه، مبارزه فئودالیسم با هیرارشی تنها می تواند از طریق این مناسبات عملی مادی توضیح داده شود. این ایضاح خود، به تصورات پیشین از تاریخ که توهمات قرون وسطای را بدون چون و چرا می پذیرد، بویژه به تصوراتی که امپراطور و پاپ در مبارزه علیه یکدیگر ناگزیر به تحمل آن بودند، پایان می بخشد.

از آنجائیکه ماکس قدیس صرفا تجریدهای هگلی درباره ی قرون وسطی و هیرارشی را به ه کلمات پر طمطراق و افکار حقیرانه ، تنزل می دهد نیازی بدان نیست تا بتفضیل هیرارشی واقعی و تاریخی را مورد بررسی قرار دهیم. از آنچه فوقاًگذشت اکنون آشکار می شو دکه این خدعه ایضاً می تواند باژگونه شو د و کاتولیسیسم نه فقط به مثابه مرحله ی مقدماتی ، بل ایضاً به مثابه ی نفی واقعی هیرارشی تلقی گردد؛ که در این حالت کانولیسیسم - نفی روح ، [یعنی] و حسیّات ، غیر \_ روح و آنگاه شخص به حکم سترگ بهلول فرخنده خوی دست می یابد \_ دال براینکه ژزو ثیت ها «ما را از نابودی و تباهی رهانیدند. » ( ص ۱۱۸) از اینکه اگر «نابودی » حسیّات رخ می داد، چه بر سرمان می آمد، مطلع نمی شویم!کل جنش مادی از قرن شانزدهم باینظرف که ما را از «تباهی» حسیّات نرهانید، بالعکس ، «حسیّات» یارا به گستره ی برات و سیع تری تکامل داد ، برای «اشتیرنر» وجود ندارد - [بز عم وی] این همانا ژزو ثیت ها بودند که کلیه اینها را موجب شدند. خسان با فلسفه تاریخ هگل ، ص ۲۵ ما تا ژزه شانزدهم باینظرف که ما را از «تباهی» حسیّات

ماکس قدیس با منتقل نمودن سلطهی روحانیان به عصر جدید، این عصر را به مثابهی (روحانی گرایی) تعبیر میکند: و سپس با تلقی کردن این سلطه که به مثابه چیزی سوای قرون و سطایی روحانیت بـه عصر جـدید مـنتقل شـده است، آن را بـه مثابهی سـلطهای اید ثولوگها، و «فلسفه مدرسی» توصیف میکند. به این تر تیب روحانی گرایی = هیرارشی به مثابهی سلطه روح، فلسفه هدرسی = حاکمیت روح به مثابه هیرارشی.

«اشتیرنر» این انتقال ساده بهروحانیگرایی ـکه اصولا انتقال نیست ـ را باکمک سه دگرگونی وزین انجام میدهد.

اولاً، وی «واجد» «مفهوم روحانیگرایسی»، در هرکسی است «کـه بـرای آرمـانی سترگ، امری نیک» (بازهم امر نیک!) «و آثین و غیرهای» زندگی میکند.

ثانیاً، اشتیرنر در دنیای توهمات خود با «توهمات مجهور و قدیمی جهان که هنوز نیاموخته از روحانی گرایی بی نیاز باشد، یعنی ـ «بخاطر عقیده، و غیره زنـدگی و خـلق کند»، «وارد تصادم میشود».

ثالثاً «این همانا سلطهی ایده و عقیده، یعنی روحانیگرایی است، که به عنوان مثال،

117-

روبسپیر «(بهعنوان مثال!) سن \_ژوست، و غیره» (و غیره!) «سراپاکشیش بودند»، و غیره. بنابراین، کلیهی این سه دگرگونی که در آن روحانی گرایی «کشف میشود»، «با آن مصادف شده» و «اعلام میگردد» (کلیهی اینها در ص ۱۰۰) چیز دیگری جز آنچه ماکس قدیس بارها و بارها گفته بود، یعنی سلطهی روح، ایده و مقدس» را بر«زندگی» (همانجا) بیان نمی دارد.

بعد از اینکه «حاکمیت روح، یعنی، روحانی گرایی» به این ترتیب در تاریخ جازده شد، ماکس قدیس بطبع می تواند، بدون زحمت این «روحانی گرایی» را مجدداً در کل تاریخ متقدم بیابد و بدین نحو، به عنوان مثال روبسپیر، سن ژوست، و غیره» را به مثابه کشیشان توصیف کند و ایشان را با سه طفلان معصوم و گریگوری هفتم محشور سازد، و بدین ترتیب کلیهی یگانیت در قبال یگانه محو و مطموس میشود. اگر دقیقتر گفته شود، کلیهی اینها، صرفا نامها و استتارهای مختلفی برای یک شخص، یعنی «روحانی گرایی» می باشد که کل تاریخ را از آغاز مسیحیت ساخته است. از لحاظ اینکه چگونه با این نوع استنباط تاریخ «مفهوم روحانی گرایی» «نابود» و «مستهلک» می شود - از این لحاظ، ماکس قدیس بلافاصله نمونهی بارزی، به عنوان مثال در روبسپیر به عنوان «مثال» سن -ژوست - به عنوان «و غیره»» روبسپیر داده می شود، و بعد گفته می شود: «این نمایندگان منافع مقدس، با دنیایی از «منافخ خصوصی و دنیوی بی شمار روبرو

مى شوند.»

آنان با چه کسانی روبرو می شوند؟ با ژیروندن ها و تر میدوری ها، که («به عنوان مثال» نگاه کنید به خاطرات ر. لاواسور «وغیره»، یعنی تاریخچه ی زندانها اثر نوگاره؛ دو تن از دوستان آزادی <sup>۵۵</sup> (و تجارت)، اثر بارر؛ تاریخ فرانسه، اثر مونتلار؛ توسل به آیندگان، اثر مادام رولان؛ و خاطرات ژ.و. لوده و حتی رسالات تاریخی مشمئز کننده ی بولیو، و غیره و غیره؛ و هم چنین به مجموعه ی گزارش های عنوان شده در برابر دادگاه انقلابی، «وغیره»؛ ) دائماً آنان، [یعنی] نمایندگان واقعی قدرت انقلابی، یعنی طبقه ای که بتنها ثی واقعاً انقلابی بشمار می رفت و تو ده های «بی شمار» را بخاطر تخطی از «منافع مقدس»، هانون اساسی، آزادی، برابری، حقوق بشر، جمهور یخواهی، قانون، هالکیت همدس»، «به عنوان مثال» تقسیم قدرت، بشریت، اخلاقیات، میانه روی، «و غیره» مورد ملامت و سرزنش قرار می دادند. آنان از طرف کلیه ی کشیشان، که ایشان را به تخطی از کلیه مطالب اصلی و ثانوی مذهبی و اصول دین متهم می ساختند، مورد مخالفت و ضدیت قرار می گرفتند («به عنوان مثال» نگاه کنید به تاریخچه ی حوزه ی علمیه ی فرانسه در طول انقلاب، اثر هیپولیت رنییه دستور به؛ پاریس، کتابخانه ی کاتولیک، ۱۸۲۸ «وغیره»). تفسیر تاریخی بورژو آیی مبنی براینکه در طی «به عنوان مثال» رژیم ترور «روبسپیر»، سن - ژوست، و غیره»، سرهای ذوّات محترم از تن جدا شد (نگاه کنید به نوشتآ رهای متعدد «به عنوان مثال» مسیو پلتیدی سفیه، و «توطئه روبسپیر، اثر مونژویی» و غیره») از طرف ماکس قدیس در دگردیسی ذیل بیان می شود:

«همانا بهاین علت که کشیشان انقلابی و آموزگاران مدارس به انسان خدمت میکردند، آنان گلوی انسانها را بریدند.»

اين بطبع، ماكس قديس را از زحمت هدر دادن حتى يك واژهى كو چك «يگانه» درباره دلایل واقعی و آمپیریک گردن زدن حفظ میکند، ـ دلایلی کـه بـرمنافع جـداً دنیوی، اگر چه بطبع نه برمنافع سفتهبازان بازار بورس، بل برمنافع تودههای «بی شمار» مبتنی است. کشیش سابق، [یعنی] اسپینوزا پیش ازین در قرن هفدهم دارای این تهور گستاخانه بو د که با این اظهار مبنی براینکه «نادانی، استدلال محسوب نمی شود.» مانند «معلم سخت گیر مدرسهی» ماکس قدیس عمل کند. بدینسان ماکس قدیس از اسپینوزای کشیش باندازهای متنفر است که کشیش ضدا او، [یعنی] لایپ نیتس کشیش را یـ دیرا می شود، و برغم کل چنین پدیده ی شگفت آوری همچون «به عنوان مثال» ترور، گردن زدن، و «غیره»؛ «دلایل بسنده» عرضه میکند، یعنی اینکه «کشیشان مغز خود را با چیزی از این نوع انباشته ساختند.» (ص ۹۸) ماکس شریعت مآب که برای هرچیز دلایل بسنده یافته («من اکنون دلیلی در آنچه که لنگرم بطور جاودانه بدان بسته شده یافتهام.»،<sup>(۱)</sup> «به عنوان مثال» در ایده، در «روحانی گرایی»؛ و غیرهی (به عنوان مثال روبسپیر، سن ـ ژوست، و غیره ی»، ژرژ ساند، پرودن، دوزنده ی پاکدامن برلنی<sup>(۲)</sup>، و غیره.) ۔ این ماکس عابد و زاهد «طبقهی بورژو آزی را بخاطر جویا شدن از اگوئیسم خود که تا چهاندازه باید به ایده ی انقلابی بداته میدان دهد، سرزنش نمی کند.» برای ما کس قدیس «ایده ی انقلابی، که کت آبی ها habits bleus و مردمان درستکار ۱۷۸۹ honnetes gens را

۲. ماری ویلهلمینه دنهارت

برانگیخت، همان «ایدهی» سان \_ کولوتهای ۱۷۹۳ و همان ایدهای است که اشخاص دربارهی آن استشاره میکنند از اینکه آیا «بدان میدان دهند» یا خیر \_ اما «جای بیشتری به هیچ گونه ایدهی دیگری درباره این مطلب «نمی توان داد.»<sup>(۱)</sup>

اکنون به هیرارشی فعلی، یعنی به سلطه یا یده در زندگی معمولی می رسیم. تمام قسمت دوم «کتاب» مشحون از مبارزه با این «هیرارشی» است، بنابراین هنگامیکه به این قسمت می رسیم، بتفضیل بدان خواهیم پر داخت، اما از آنجائیکه ماکس قدیس، مانند بخش» «هوی و هوس» در اینجا از تقدم عقاید خود محظوظ می شود و آنچه بعداً در آغاز می آید، تکرار می کند، اکنون در اینجا ناگزیریم مواردی از هیرارشی او را ذکر کنیم. روش او در تحریر کتاب همانا «اگوئیسم» یگانه ای است که در کل کتاب می یابیم. التذاذ نفس او با لذتی که از طرف خواننده برده می شود، نسبت معکوس دارد.

از آنجائیکه طبقهی متوسط برای قلمرو و سبک حکومت خود خواستار عشق است،

بگفنه ی بهلول فرخنده خوی، آنان خواهان «بر قرار ساختن قلمرو عشق برروی زمین اند». (ص ۹۸) از آنجائی که آنان برای سلطه ی خود و مناسباتی که [این سلطه] در آن اعمال می شود خواستار احترام و توقیرند، و بنابراین خواهان بچنگ آوردن سلطه ی حرمت و احترام بذاته اند، بر خورد آنان به حرمت و احترام همان بر خورد به روح القدس است که در درون ایشان سکنی گزیده. (ص ۹۵) بهلول فر خنده خوی، به کمک ایمان خود که کو هها را بحرکت و امیدارد، شکل تحریف شده ی اید تولوژی زاهد مآبانه و ریاکارانه ی بورژو آیی که منافع خاص خود را به مثابه ی می گیرد. اینکه چرا این تو هُمً به مثابه ی شالوده ی و اقعی و معقولانه ی جهان بورژو آیی می گیرد. اینکه چرا این تو هُمً اید تولوژیک دقیقاً برای قدیسمان این شکل را می گیرد در رابطه با «لیبر آلیسم میاسی» دیده خواهد شد.

ماکس قدیس، مثال جدیدی در صفحهی ۱۱۵، هنگام صحبت از خانواده بدست میدهد. او اشعار میدارد که اگر چه رهایی از سلطهی خانواده خود پر آسان است، معهدا،، استنکاف از عهد و پیمان عذابهای وجدان را باعث میشود.، و بهایـن تـرئیب

۱. در متن آلمانی بجناس دست زده شده: Raum geben به معنی راه دادن، اجازه دادن و اتن دردادن، و به چیزی جا و فضا و میدان دادن است.

اشخاص دلبستگی و مفهوم خانوادگی را حفظ میکنند، و از اینرو «دارای تصور مقدسی از خانواده و، وقدوس»،اند» (ص ۱۱٦)

در اینجا مجدداً مرد نیک ما در جایی که کاملاً مناسبات آمیر یک مسلط است. سلطهٔ مقدس را متصور می شود. برخورد بورژو آ به قوانین رژیم خود نظیر برخورد یهودی بقانون است؛ او در هرمورد خاص هرگاه امکان آن باشد از قانون می گریزد، اما از هرکس دیگری می خواهد تا آنها را رعایت کند. اگر کل بورژو آزی، من حبث المجموع در يک زمان از قوانين بورژو آيي طفره مي دفت، به بورژو آبو دن خود خانمه میداد ـ رفتاری که بطبع، هیچگاه بمخیلهی بورژو آزی خطور نمی کند و به هیچ وجه وابسته بهاداره و میل و رغبت آنان نیست. بورژو آی هرزه از زناشو نی گریزان است و در خفا مرتکب زنا می شود؛ سود اگر با محروم ساختن سایرین از مالکیت، از طریق سفته بازی و ورشکستگی، و غیره از قانون مالکیت می گریزد؛ بورژو آزی جوان، در واقع ا گر بتواند خانواده را نابود سازد، خویشتن را تا جایی که باو مربوط می شود، از خانواده ی خود مستقل می سازد. اما زناشویی، مالکیت و خانواده در حیطه ی تئوری دست نخورده باقی میمانند، زیرا شالوده سودمندیاند که بورژو آزی سلطهی خود را برآن بنا ساخته، همانا مناسباتی اند که بشکل بورژو آیی خود، بورژو آ را بورژو آ می سازند، درست **همانطور که شریعتی که دائما از آن تخطی می شود، از یهودی مذهبی یک یهودی** مذهبی میسازد. این طرز برخورد بورژو T به مناسبات هستی خود، یکی از اشکال عام خود را در اخلاقیات بورژو آیی اختیار میکند. اصولاً از خانوادهی «بداته» نیمی توان سخن گفت. بورژو آ، از لحاظ تاریخی به خانواده خصلتی بورژو آیی می دهد که در آن بی حوصلگی و پول که زوال و فرویاشی بورژو آبی خانواده را نیز درمیگیرد، حلقه پیوند است که خود خانواده را از اینکه دستکم به حیات خود ادامه دهد مانع نمی شود. موجودیت کثیف بورژو آیی خانواده، همتای خود را در تصوّر مقدّس از آن، در عبارت بردازی رسمی و ریاکاری همگانی داراست. در جایی که خانواده واقعاً از میان میرودآنگونه که در نزد پرولتاریا؛ درست خلاف آنچه «اشتیرنر» تصور میکند، رخ مىدهد. در آنجا اصولاً مفهوم خانواده وجود ندارد، بلكه اينجا و آنجا بدون ترديد مهر و علاقهی خانوادگی که برمناسبات کاملا واقعی بنا شده، را می توان یافت. در قرن هجدهم مفهوم خانواده توسط فلاسفه برانداخته شد، زيرا خانوادهي واقعى از پيش در

بالاترین ذروه ی اوج تمدن در پروسه ی زوال و تلاشی بود. پیوند درونی خانواده، سازه های جداگانه تشکیل دهنده ی مفهوم خانواده از قبیل، احترام و حرف شنوی، وفاداری در امر زناشویی، و غیره دستخوش زوال گشت، اما کالبد واقعی خانواده، [یعنی] مناسبات مالکیت، برخورد خاص در رابطه با سایر خانواده ها، زندگی مشترک مامروزین، تشکیل سرمایه، و غیره؛ کلیه ی اینها برغم تخلفات و تخطی های بی شمار از آمروزین، تشکیل سرمایه، و غیره؛ کلیه ی اینها برغم تخلفات و تخطی های بی شمار از آمروزین، تشکیل سرمایه، و غیره؛ کلیه ی اینها برغم تخلفات و تخطی های بی شمار از مستقلاً از اراده ی جامعه بورژو آیی وجود دارد، ضروری شده است: اینکه انجام این عمل بدون آن غیر ممکن بود، به بارزترین نحو در انقلاب فرانسه، هنگامیکه برای مدتی کوتاه خانواده قانوناً ملنی شد، تجلی یافت. خانواده حتی در قرن نوزدهم نیز بحیات خود ادامه داد، فقط روند فروپاشی آن عمومیتر شد، نه بخاطر مفهوم، بل بخاطر تکامل عالیتر صنعت و رقابت؛ اگر چه مدتها قبل نابودی خانواده از طرف موسیالیستهای فرانسوی و انگلیسی اعلام شد، که این نیز سرداره موسیالیستهای فرانسوی و انگلیسی اعلام شد، ده این نیز سرانجام از طرف موسیالیستهای فرانسوی و انگلیسی اعلام شد، مه این نیز سرانجام از طرف موسیالیستهای فرانسوی و انگلیسی اعلام شد، که این نیز سرانجام از طرف مونیو در منه رو انگلیسی اعلام شد، که این نیز مرانجام از طرف رمانهای

موردی دیگر از حاکمیت ایده و تصور در زندگی روزمره. از آنجائیکه ممکن است به معلمان مدارس گفته شود بخاطر مواجب بخور و نمیر خود، در قداست امری که بدان خدمت میکنند تسلی بجویند (که فقط می تواند در آلمان اتفاق افتد)، این باور برای بهلول فرخنده خوی بوجود می آید که چنین صحبتی همانا علت حقوق ناچیز ایشان است. (ص ۱۰۰) او برآن است که «مقدسات» در جهان امروزین بورژ آیی، دارای ارزش پولی واقعی است، او معتقد است که تنخواه و موجودی ناکافی دولت پروس (از جمله، نگاه کنید به برائونینگ درباره این موضوع)<sup>(۱)</sup> با الغاء «مقدسات» بسی افزایش خواهد یافت و می توان به آموزگار \_ مدرسه هرده کده ای فوراً حقوق وزارتی پرداخت. این همانا هیرارشی لاطایلات است.

۱. ج ـ برائونینگ، شرایط داخلی و مالی بریتانیای کبیر: و غیرہ ـ

ه.ت.

۲۲۲ \_\_\_\_\_ ایدلولوژی آلمانی

همانگونه که «میشه لت» کبیر میگوید<sup>(۱)</sup>: «اصل اساسی و بنیادین هیرارشی کلیسای جامع ذیشوکت «گاهی اوقات» کار «شخص» است. «شخص کاهی اوقات مردم را بدو طبقه تقسیم میکند، فرهیختگان و نا فرهیختگان» (شخص گیاهی اوقات میمونها را بدو طبقه تقسیم میکند، بادمان و بی دمان.) فرهیختگان، تا جایی که لاین نام خود هستند، خویشتن را را با افکار و ارواح مشغول میدارند.ه اینان «در عصر ما بعد ـ مسیحی الویت داشتند و بخاطر افکار خود خواهان.... و ناتوانند» و «تحت سلطه آنها هستند. چنین است معنای هیرارشی.» و ناتوانند» و «تحت سلطه آنها هستند. چنین است معنای هیرارشی.» بنابراین، «فر هیختگان» (جوان، مغول، معاصران) مجدداً فقط با «روح»، تفکر محض و غیره سروکار دارند؛ آنان از لحاظ کسب و کار متافیزیک دان و در تحلیل نهایی، همگلی اند. «بدینطریق» نافرهیختگان غیر ـ همگلی اند.<sup>(۲)</sup> همگل بلاتردید فر هیختهترین همگلی بود و از اینرو در حالت وی باید «آشکار شود انسان چه اشتیاقی برای چیزها بویژه

هکلی بود و از اینرو در حالت وی باید «آشکار شود انسان چه اشتیاقی برای چیزها بویژه فرهیختهترین آنها داراست.» نکته این است که «فرهیخته» و «نافرهیخته» در خود با یکدیگر در تصادم و کشمکش اند؛ در واقع، در هرانسانی «نافرهیخته» با «فرهیخته» در نبرد و کشمکش است، و از آنجائیکه برزگترین اشتیاق برای چیزها یعنی، برای آنچه به «نافرهیخته» متعلق است، در هگل آشکار میگردد، در اینجا ایضاً روشن می شود که «فرهیخته ترین» انسان در عین حال «نافرهیخته ترین» است.»

ددر آنجا، در دنزد هگل، واقعیت می بایست کاملا مطابق با اندیشه باشد و هیچ مفهومی بدون واقعیت وجود نداشته باشد.

این را باید چنین تعبیر کرد: در آنجا ایده ی متعارفی واقعیت می بایست بیان کامل فلسفی خود را بیابد، در حالیکه هگل برعکس تصور می کند که «بدینسان» هربیان فلسفی، واقعیتی که مطابق با آن است، را می آفریند. بهلول فرخنده خوی توهم هگل درباره فلسفه اش را بجای سکه ی اصلی فلسفه او می گیرد.

فلسفهی هگل که بشکل سلطهی هگلیان برغبر ۔ هگلیان، بهمثابه تاج هیرارشی رخ میتابد، اکنون آخرین امپراطوری جهان را فتح میکند.

«سیستم هگل عالی ترین خودکامگی و فعال مایشایی فکر و قدرت مطلقه و قدرت تام روح بود.» (ص ۹۷)

بنابراین، در اینجا ما خود را در قلمرو ارواح فلسفه هگل می یابیم، که از برلن به لاهه و توبینگن گسترش می یابد، قلمرو ارواحی که تاریخچه ی آن توسط جناب «بایر هو فر»<sup>(1)</sup> نگاشته شد و «میشلهلت» کبیر برای آن داده های آماری جمع آوری نمود.

آمادگی برای این قلمرو ارواح همانا انقلاب فرانسه بو دکه هیچکاری جز تغییر دادن اشیاء به عقاید دربارهی اشیاء انجام نداد» (صفحه ۱۱۵؛ مقایسه کنید با هگل در فوق دربارهی انقلاب، ص [و....])

«به این ترتیب افراد، شهروند باقی ماندند» (در نزد «اشتیرنر این امر زودتر بوقوع می پیوندد، اما» آنچه اشتیرنر می گوید آنچیزی نیست که در نظر دارد، و آنچه در نظر دارد نمی تواند گفته شود» **ویکاند**، ص ۱۴۹) و «با تامل و اندیشه زندگی کردند، آنان چیزی را مورد امعان نظر قرار دادند، که در مقابل آن» (با کمک اتصال) احساس احترام و ترس کنند». «اشتیرنر»، در قطعه ای در صفحه ی ۹۸ می گوید: «راه جهنم با نیت خیر سنگفرش شده» ولی ما می گوئیم: راه یگانه با جملات پایانی بدی سنگفرش شده،<sup>(۲)</sup> که با اتصالات «نردبان آسمانی» عاریتی از چینی ها، و «ریسمان» ابژکتیف او» (ص ۸۸) که «برروی آن پر ش های ککی انجام می دهد» همراه است. در انطباق با این، «برای فلسفه ی فلسفه ی معاصر یا دوران معاصر» – زیرا پیدایش قلمرو ارواح دوران معاصر در واقع چیزی جز به تصورات تبدیل نماید»، صفحه ۱۹ کاری که ما کس قدیس دنبال می کند.

قبلا مشاهده کردیم که پهلوان افسرده سیمای<sup>(۳)</sup> ما حتی «قبل از آنکه کوهها بوجو د

| ه.ت.                                     | ۱. کارل تئودور بایرهوفر، ایده و تاریخ فلسفه       |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| Nachsätze, ۱ ـ جملاتپایانی،نتایج .       | ۲. در متن آلمانی بجناس دست زده شده: نیات orsätze/ |
| ه. ت.                                    |                                                   |
| قاه کنید به دون کیشوت اثر سروانتس، ترجمه | ۳. لقبی است که سروانتس به دون کیشوت داده است. نگ  |
|                                          | آفای محمد فاضی ۔ (م)                              |

آید.»<sup>(۱)</sup>، که او بعداً آنها را درست در آغاز کتابش حرکت داد، تندو تیز چهار نعل بسوی نتیجه سترگ «کلیسای جامع ذیشوکت خود» می تازد. «خر» او، [یعنی]، اتصال، نمی تواند باندازه ی کافی با چابکی برایش خیز بر دارد؛ و بالاخره، در صفحه ی ۱۱۴، باکمک «یاثی» زور مند، دوران معاصر به فلسفه ی معاصر تبدیل می شود، و او به مقصد خود می رسد.

به این وسیله دوران باستان (بعنی، باستان معاصر، سیاه ریخت، مغولی، و بسخن دقيق تر، فقط دوران ما قبل \_اشتيرنري) «به مقصد و هدف نهايي خود مي رسد»». اكنون مى توانيم فاش سازيم چرا ماكس قديس به كل قسمت اول كتاب خود عنوان «انسان» را داد و ادعا نمود تمامی تاریخچهٔ معجزات اشباح و پهلوانانش باید تباریخ «عباقلهمرد» باشد. بطبع عقاید و افکار آنان از خود و از مردم بطور اعم بو د \_زیرا این آگاهی صرفا نه آگاهی فرد جداگانه، بلکه آگانجی فرد در رابطه متقابل وی باکل جامعه و همانا دربارهی کل جامعهای بود که در آن زندگی می کرد. مناسبات، مستقل از آنان، که در آن زندگی خود را ایجاد میکردند و شکلهای ضروری مراودهی مرتبط با آن، و مناسبات خصوصی و اجتماعی که از آن ناشی میشد، می بایست .. تا جائیکه در افکار متجلی می گشت ۔ شکل اید ثال مناسبات و ارتباطات ضروری را می گرفت، یعنی، مے بایست به مثابه ی تعینات ناشی از مفهوم انسان بدا ته، ماهیت و سرشت انسان و انسان بدین مثابه در آگاهی تبیین می شد. آنچه مردم بودند و آنچه مناسبات آنان بود، به مثابه ی عقاید انسان بداته و شیوه هستی یا تعینات نگرشی بلاواسطهاش بمنضهٔ ظهور رسید. بدینسان بعد از اينكه ايدئولوگها پذيرفتند كه تاكنون عقايد و افكار برتاريخ مسلط بوده، كه تاریخ این عقاید و افکار، کل تاریخ را تا حال حاضر در برمی گیرد، بعد از اینکه تصور کردند که مناسبات واقعی باید از انسان بداته و مناسبات اید ثال او، یعنی، تعینات نگرشی، پیروی کند، بعد از اینکه آنان تاریخ آگاهی افراد از خود را، پایه و اساس تاریخ واقعی آنان ساختند، بعد از همه اینها، هیچ چیز آسان تر از این نبود که تاریخ آگاهی، عقاید، مقدسات، مفاهیم رایج، \_ را تاریخ «انسان» نامید و آن را بجای تاریخ واقعی عرضه نمود. یگانه وجه تمایز میان ماکس قدیس و تمامی پیشینیان او این است که وی

۱. کتاب مزامیر؛ مزمور نودم: آیهی ۲

هیچ چیز درباره یاین مفاهیم نمی داند - حتی در جداسازی دلبخواهانه ی آنها از زندگی واقعي، كه نتايج آن همانا آنها بودند \_وكار خلاقانه مبتذل وي رونويسي از ايد ولوژي هگل است که به تثبیت جهالت وی حتی از آنچه رونویسی میکند محدود می شود. ـ اکنون از این نکته واضع می شود که وی چگونه می تواند تاریخ فرد واقعی بشکل یگانه را با خیالبافی خود درباره تاریخ انسان بسنجد. تاریخ یگانه در ابتداء در «استو آ»ی آ تن وقوع می یابد، و بعدها تقریبا فقط در آلمان و سرانجام در کو پفرگرابن<sup>۵۳</sup> در برلن، که «فعال ما یشاء فلسفه یا خودکامه دوران معاصر» اقامتگاه امپراطوری خود را در آنـجا برپا نمود. این امر مبین آنست چگونه مطلبی که بدان پرداخته شده منحصرا موضوعی ملی و محلی است. ماکس قدیس بجای تاریخ جهانی، پارهای تعبیر و تفسیر و حتی چیزی بیشتر از آن، [یعنی] تفسیرهایی بیاندازه کلیشهوار و مغرضانه در بارهی تاریخ الهیات و فلسفهی آلمان تحویل میدهد. و اگر احیاناً وانمود سازیم آهنگ خارج از آلمان راکر دهایم، همانا برای اثر گذاشتن براعمال و افکار سایرین است، [بعنی] برای این است تا به عنوان مثال انقلاب فرانسه «به مقصد نهایی خبود» در آلمان، بعنی، در کو پفرگرابن برسد. همانا فقط حقایق ملی آلمان بدست داده می شود و بشیوهی ملی ـ آلمان مورد بحث و تفسير قرار مي گيرد، و ما حصل، نتيجه اي ملي - آلماني باقي مي ماند. اما حتى اين هم كافي نيست، نظريات و تربيت قديس ما نه تنها آلماني است، بلكه سرايا سرشتی برلنی دارد. نقشی که به فلسفه ی هگل محول می شود، نقشی است که در برلن ايفاء مي كند، و اشتيرنر برلن را با جهان و تاريخ جهاني خلط مي كند. «جوان» يك برلني است؛ شهروند خوبی که در سراسر کتاب با او مواجه می شویم، کو ته نظران آبجو خور برلنی اند. طبیعی است با چنین مقدماتی برای نقطه شروع، نتیجه ای که به آن رسیده می شود، صرفا نتیجه ای است که در چارچوب ملی و محلی محدود شده. «اشتیرنر» و کل اخوت فلسفی او، که وی در آن میان ضعیف ترین و نادان ترین عـضو است، تـفسیری عملي برابيات متهورانهي «هوفمان فون فالرس لبن» بهادر بدست مي دهد. تنها در آلمان و فقط در آلمان برای همیشه خواهم زیست.<sup>(۱)</sup> نتیجه گیری محلی برلنی قدیس دلاور ما . مبنی براینکه در فلسفهی هگل جهان

۱. اقتباس از چامه «درآوارگی» اثر هوفمان فون فالرس لبن -

ه.ت.

«یکسره از دست رفته» - اکنون او را قادر می سازد بدون صرف هزینه اضافی به امپراطوری جهانشمول «خاص» خود نزول اجلال فرمایند. فلسفه هگل هرچیزی را به تفکر و اندیشه، مقدسات، تجلی، روح، و ارواح و اشباح تحویل میکند. «اشتیرنر» بمبارزه با آنها برمی خیزد، و در تخیل خود بر آنها غلبه میکند و برروی اجساد بی جان آنها، امپراطوری «خاص»، «یگانه» و «جسمانی» خود، و امپراطوی «همگنان نیک» را بنا می نهد.

«زیراکه ما راکشتی مرفتن با خون و جسم نیست، بلکه با ریاست ها و قدرتها و جهانداران این ظلمت و با فوجهای روحانی شرارت در جاهای آسمانی، (به افسیسان) باب ۶ آیه ۱۲) اکنون «اشتیرنر» چهار دست و پا نعل شده با آمادگی «به مبارزه علیه افکار دست میزند. او نخست نیازی به «بر داشتن سپر ایسمان» ندارد، زیرا هیچگاه آن را بز مین نگذاشته. او که با «کلاه خود» نا امیدی و شمشیر» دلمردگی مسلح شده (نگاه کنید به همانجا<sup>(۱)</sup>، به نبرد می رود. «و بوی داده شد که با مقدسات بجنگد» اما «بر آن غلبه نیابد.» (مکاشفه یو حنا، باب ۱۳، آیه ۷)

۵-«اشتیرنر»، خرسند از تعبیر خود

اکنون خود را دوباره دقیقا همانجایی می یابیم که در صفحه ی ۹۱، در رابطه با جوان، که به عاقله مرد تبدیل شد، و در صفحه ی ۹۰ در رابطه با قفقازی مغولی، که قفقازی تغییر یافت و «خود را یافت». از اینرو در سومین مرحله ی خود یابی فرد اسرار آمیزی هستیم که «مبارزه حیاتی دشوار» او را ماکس قدیس برایمان توصیف می کند. اکنون فقط کل داستان را پشت سر گذاشتیم، و باتو جه به مصالح جامعی که بدانها پر داخته شد، باید نگاهی به بعقب، به جسد غول مانند عاقله مرد نابو د شده بیفکنیم.

اگر چه ماکس قدیس در صفحهای بعد، در جایی که مدتها تاریخ خود را از یاد برده، اشعار می دارد که «از مدتهاپیش نابغه به مثابه ی خالق نتایج جهان ـ تاریخی نوین تلقی شده.» (ص ۲۱۴) پیش از این دیدیم که حتی بدترین دشمنانش نمی توانند تاریخ او را از این جنبه مورد لعن و ناسزا قرار دهند، زیرا، بهر تقدیر در آن هیچ فردی، نوابع که جای

۱. بهافسیسان، باب ۶ آیات ۱۵و ۱۶و ۱۷ (تضمینی است)

خود دارند، رخ برنمی تابد، بلکه فقط افکار متحجر و علیل، و ارواح خبیثه هگلی **(ظاهر** میشوند).

تکرار، ما در آموزش است Repetition est mater Studiorum ماکس قدیس که کل تاریخ «فلسفه یازمان» خود را توضیح و تشریح کرده، فقط برای اینکه فرصتی یابد تا به مطالعاتی عجولانه از فلسفه ی هگل بپر دازد، سرانجام بار دیگر تاریخ یگانه ی خود را مرور میکند. ولی معهذا، آن را با چرخشی بسوی تاریخ طبیعی انتجام می دهد، و اطلاعات مهمی درباره ی علوم طبیعی «یگانه» بما عرضه میکند، و دلیل آن همانا این است، جهان که «هر زمان» برای او می بایست نقش مهمی ایفاء کند، بلافاصله به طبیعت تبدیل می شود. علوم طبیعی «یگانه» بلادرنگ با اقرار به عجز و ناتوانی خود آغاز می شود. این علوم طبیعی از تباط واقعی انسان با طبیعت که به وسیله ی صنعت و علوم طبیعی معین می شود را مورد بررسی قرار نمی دهد، بلکه ار تباط واهی انسان با طبیعت را نشان می دهد.

وبراستی که انسان چه اندک می تواند تسخیر کند! او باید اجازه دهد خورشید مسیر خود را دنبال کند، دریا امواج خود را بغلتاند، و کوهها سر به آسمان بسایند.» (ص ۱۲۲)

ماکس قدیس که نظیر کلیه یقدیسان، دوستدار معجزات است، اما فقط می تواند معجزهای منطقی انجام دهد، کفری است زیرا نمی تواند خورشید را به رقص کن کن وا دارد، او غمگین و ملول است، زیرا نمی تواند دریا را از حرکت باز دارد، او عصبانی است زیرا باید اجازه دهد کوهها سر بآسمان بسایند. اگر چه در صفحه ی ۱۲۴، جهان از پیش، در پایان عهد باستان «غیر شاعرانه» میشود، کماکان برای قدیس ما، کاملا شاعرانه باقی می ماند. برای او نه زمین که مسیر خود را دنبال می کند، بلکه «خورشید» بی حرکت است، و غم و زنجموره اش این است که نمی تواند به تقلید از یوشع قرمان دهد . ای آفتاب بایست». <sup>(۱)</sup> در صفحه ی ۱۲۳، اشتیرنر مکشوف می مازد که:

در پایان این جهان باستان، «روح» از نو بطور مقاومت ناپذیری کف کرد و کف برآورد، زیراگازهایی، (ارواحی)، که در درون آن بوجود آمد، بعد از بوخوردی مکانیکی با خارج بلااثر شد، و تنش شیمیایی که از درون بفعالیت وا داشته شد، نمایش عالی را آغاز نمود. این عبارت شامل مهم ترین داده ی فلسفه ی طبیعت «یگانه» است که از پیش در صفحه ی

۱. صحیفهی بوشع باب دهم: آیه ۱۲

قبل در نتیجه گیری بآن رسیده شد. مبنی براینکه طبیعت برای انسان «غیر قابل فنح» است. فیزیک این جهان هیچ چیز درباره تصادم و برخورد مکانیکی که بی نتیجه باشد، نمی داند فیزیک یکانه بتنهایی افتخار این کشف را داراست. شیمی این جهان هیچ نوع وگازی، که تنش شیمیایی را برانگیزد، و مهمتر، آن را از درون» بفعالیت وادارد، نمی شناسد. گازهایی که وارد ترکیبات و روابط شیمیایی جدید می شوند، هیچ گونه وتنشی، را برنمی انگیزد، بلکه حداکثر تا جایی به افت تنش منجر می شوند که به حالت انبوهش مایع بر سند و در نتیجه حجم شان به چیزی کمتر از یک هزارم حجم قبلی آنها میکند، اینها تا حد زیادی و تصادمهای مکانیکی، اند، و به هیچ و جه «تنش های شیمیایی» محسوب نمی شوند.

Tن ها به وسیله ی تبدیلات شیمیایی که توسط علل فیزیو لوژیکی، ترکیبات معینی، در دیگری تعیین می شوند، بوجود می آیند، که از طریق آن قسمتی از اجزاء ترکیب سابق، گاز شکل می شود، و بنابراین حجم بیشتری اشغال می کند. و بسبب عدم وجود فضا برای آن، باعث و تصادمی مکانیکی، می شود یا به خارج فشار وارد میآورد. [اینکه] این و تنش های شیمیایی، غایب، و نمای فوق العاده عالی، در «درون» ماکس قدیس بوجود می آورند، یعنی، اینبار در دماغ وی، از تصدق سر نقشی است که در علوم طبیعی «یگانه» ایفاء می کنند. ضمناً، باید آرزومند بود که ماکس قدیس آنچه از لاطا ثلاتی که همراه با عبارت احمقانه ی و تنش های شیمیایی، که «در درون نیز برانگیخته می شوند» در ذهن خود داراست، از دانشمندان طبیعی دنیوی دریغ نورزد. (انگار و اثری شیمیایی، بر معده چئین اثری را در اندرون نیز بر نمی انگیزاند).

ماکس قدیس تنها به این خاطر دست به نگارش علوم طبیعی میزند چون قادر نیست بدون اینکه در عینحال سخنانی چند درباره «جهان اشیاء» بهم ببافد بشیوهی مناسبی بهمردمان باستان برسد.

در اینجا به ما اطمینان داده می شود در پایان جهان باستان، مردمان باستان همگی به رواقیان تبدیل شدند، ,که هیچ فنا و نابودی، (چند بار تابحال تصور نابودی شده است؟) نتوانست اوقاتشان را تلخ کند.، (ص ۱۲۳) به این ترتیب، قدما چینی می شوند، که ایضاً نمی توانند از آسمان آسایش خیال خود توسط هرگونه حادثه غیر منتظره (یا

ایدهای<sup>(۱)</sup>) وبزمین افکنده شوند. و (ص ۹۰) در واقع، بهلول فرخنده خوی جداً معتقد است که وتصادم مکانیکی از خارج علیه آخرین مردمان باستان بی اثر ماند، اینکه این نکته تا چه اندازه با اوضاع و احوال واقعی رومیان و یونانیان در پایان جهان باستان و عدم ثبات و اعتماد کامل آنان، که بسختی می توانست هرگونه باقی مانده ی نیروی **ماندی<sup>(۲)</sup> را در مقابل وتصادم مکانیکی، قرار دهد \_ سازگار بود در این باره از جمله با** لوسیان مقایسه شود. ضربات مکانیکی نیرومندی که امپراطوری رم در نتیجه ی تقسیم Tن میان سزارهای جداگانه و جنگلهای آنان با یکدیگر، و در نتیجه تمرکز غول آسای مالکیت، بویژه زمینداری در رم، و کاهش سکنه ایتالیا، که ناشی از آن بود، و در نتیجه [الشار] اقوام هونها و توتونها \_ متحمل شد، \_ بزعم تاريخ نگار قدسی مآب ما، اين ضربات بی اثر ماند، و امپراطوری رم را همانا فقط وتنش های شیمیایی،، فقط گاز هایی که دمسیحیت، در درون برانگیخت، سرنگون ساخت. زمین لرز های عظیم [در باختر] و خاور، و سایر وتصادمهای مکانیکی، که صدها هزارتن را مدفن ساخت و [به هیچ وجه] Tگاهی مردم را تغییر ناپذیر باقی نگذاشت، بزعم «اشتیرنر» احتمالاً یا «بیاشر» بود با وتنش های شیمیایی». و در واقع، (!) وتاریخ باستان در این، که من جهان را مالکیت خود ساختهام پایان می بابد، \_ واقعیتی که باکمک ابن گفته انجیلی بثبوت می رسد: « پدر ، همه چیز را به من (یعنی، به مسیح) سپر ده است.»<sup>(۳)</sup> بنابراین، در اینجا، من = مسیح. در این رابطه، بهلول فرخنده خوی از اعتماد به مسیح که قادر بحرکت کو هها و غیره «فقط اگر می خواست، بود، نمی تواند خود داری کند. او به مثابه یک مسیحی خود را آقای جهان می خواند، اما فقط به مثابه ی یک مسیحی چنین است که خود را «مالک» جهان اعلام مىدارد. وبه ابن وسيله اكو تيسم، از آنجا تيكه من خود را ارتقاء دادم تا مالك جهان باشم، نخستین پیروزی کامل خود را بدست آورد.» (ص ۱۲۴) برای اینکه به سطح مسیحی کامل ارتقاء یافت، منیت اشتیرنر فقط باید مبارزه را به خوبی بپایان رساند تا در روح نیز مسکّین شود (که حتی قبل از اینکه کو هها ظاهر شوند بانجام آن توفیق یافت).

 در من آلمانی بجناس دست زده شده: Fall (حادثه) \_ و Einfall که میتواند بمعنای ایده، فکربکر، تهاجم یا نابودی باشد.

2. vis inertiae

۲. انجیل منی باب ۱۱: آیه ی ۲۷

«خوشا بحال مسکینان در روح: زیرا ملکوت آسمان از آن ایشان است.»<sup>(۱)</sup> ماکس قدیس از حیث فقر روح به کمال دست یافته و حتی از آن در مقابل خداوند با شادی و خوشحالی به خود می بالد.

ماکس قدیس، این مسکین در روح، بهتشکیل واهی گازی [شکل] مسیحیت که از تجزیهی جهان باستان ناشی شده، باور دارد. مسیحی عهد باستان صاحب هیچ چیز در این جهان نبود و از اینرو با مال و منال آسمانی موهومی خود و حق و حقوق روحانی اش برمالکیت خشنود بود. او بجای اینکه جهان را ملک مردم سازد، اعلام می نمود خود او و اخوت ژنده اش «ملک خاص خدا» است. (رساله اول بطرس رسول باب ۲: آیه ی ۹). بعقیده «اشتیرنر» تصور مسیحائی از جهان، همانا جهانی است که در آن جهان باستان واقعاً از میان می رود، اگر چه این حداکثر [جهانی] خیالی است که در آن جهان عقايد باستان [دستخوش تغيير گشته] و مسيحي [به وسيله ايمان] مي تواند كو هها را حرکت دهد و [قادر \_ مطلق] را احساس کند و به محلی پیش براند که «تصادم مکانیکی بی اثر بماند.» از آنجائیکه برای «اشتیرنر» اشخاص دیگر توسط جهان [خارجی] برانگیخته نمی شوند، دیگر به وسیلهٔ تصادم مکانیکی نیاز برای تولید کردن به کار و اداشته نمی شوند، زیرا به طور کلی تصادم مکانیکی و همراه با آن عمل جنسی نیز از عمل بازایستاده است، همانا فقط توسط معجزه است که قادر به ادامه ی حیات می باشند. بطبع برای خشکه مقدسها و معلمان \_مدارس آلمان با محتوای گازی نظیر محتوای واشتیرنر. بمراتب آسان تر است، با خیالبافی مسیحائی درباره مالکیت که در حقیقت چیزی جز مالکیت مسیحائی نیست ـ خشنود باشند، تا اینکه دگرگونی واقعی مناسبات مالکیت و توليدجهان باستان را توصيف كنند.

همان مسیحی عهد نخست، که د روهم و خیال بهلول فرخنده خوی، مالک جهان باستان بود، در واقع، تبا حبد زیبادی بیهجهان مبالکان تبعلق داشت، او یک ببرده ببود و می توانست در بازار فروخته شود. اما «اشتیرنر» که از تعبیر خود خرسند است، بطور غیر قابل بازخواستی به شادی و شادمانی خود ادامه می دهد.

«نخستین مالکیت و نخستین جاه و جلال بدست اَمده!» (ص ۱۲۴)

۱. انجیل منی باب ۵: آیدی ۳

بهمین نحو، اگو ٹیسم اشتیرنر به کسب مالیات و جاه و جلال و به«پیروزی کامل» نایل آمدن ادامه میدهد. برخورد الهیاتی مسیحی عهد نخست بهجهان باستان نمونهی کامل کل مالکیت و جاه و جلال است.

در ذیل دلایلی است برای این مالکیت مسیحی داده شده: «جهان خصلت الهی خود را از دست داده.... و منثور و ملال آور شده است، جهان ملک من است و آنگونه که صلاح بدانم آن را از سر خود باز میکنم.» (ص ۱۲۴)

این بدین معناست که: جهان خصلت الهی اش را از دست داده، از اینرو بخاطر آگاهی خاصم از تو هماتم رسته و منثور و ملال انگیز شده است، در نتیجه روابطش با من منثور است و بنحو ملالت آوری که ترجیح می دهد، و به هیچ وجه خوشایندم نیست، مرا از سر خود باز می کند. سوای این واقعیت که «اشیرنر» در اینجا واقعا تصور می کند که در ازمنهی باستان، جهان منثور و جود نداشت و اصل الهی در جهان دارای نفوذ بود، حتی تصور مسیحاتی که برای عجز و ناتوانی خود در رابطه با جهان بطور دائم زنجموره می کند را مورد تحریف و و اژگونسازی قرار می دهد، و خود وی پیروزی خویش را می کند را مورد تحریف و و اژگونسازی قرار می دهد، و خود وی پیروزی خویش را برجهان، در توهم و خیال خود صرفاً به مثابهی اید ثالی که آن را به روز داوری ارجاع می دهد، توصیف می کند. همانا فقط هنگامیکه قدرت دنیوی سترگی مسیحیت را درید بودن خود خاتمه داد، مسیحیت توانست خود را مالک جهان تصور کند. ما کس قدیس به مسیحی همان رابطه کاذبی که دنیای باستان بملاحظهای «جهان صغیر» بجوان نسبت می داد را نسبت می دهد؛ او، اگوئیست را در همان رابطهای نسبت بجهان صغیر» بر بوان نسبت

اینک مسیحی کار بیشتری جز این ندارد تا بسرعت در روح مسکین شود و جهان روح را با تمام سپنجی آن درک کند \_درست همانطور که با جهان چیزها چنین کرد \_ تا قادر شود «گریبان خود را از جهان چیزها، آنگونه که صلاح می داند، خلاص کند»، و به وسیله آن یک مسیحی و اگو ٹیست کامل شود. بنابراین بر خور د مسیحی به دنیای باستان، همچون ضابطه ای برای برخور د اگو ٹیست بجهان معاصر بکار می رود. آمادگی برای این فقر معنوی، مضمون، «تقریباً دو هزار سال» حیات است \_ حیاتی که اصلی ترین دو رانهای آن همانا فقط در آلمان رویداد. دروح مقدس پس از دکردیسی های متعدد، در سیر زمان به اید، مطلق تبدیل شد، که از نو در انعطاف های متنوع به اید، های گوناگون عشق بشریت، فضیلت مدنی، عقلانیت و غیر، منشعب گشت. (ص ص ۱۲۶/۱۲۶)

آلمانی گوشه گیر مجدداً مطلب را وارونه می سازد. ایده های عشق بشریت و غیره. -سکه هایی که اثرات آن قبلاً بویژه بخاطر گردش و دوران عظیم آنها، بکلی در قرن هجدهم از میان رفته بود -بار دیگر در سپرده یایده ی مطلق بجریان انداخته شد، اما در حفظ ارزش خود در خارج، بعد از این ضرب شدن مجدد، درست باندازه پول کاغذی پروسی، ناموفق بود.

نتیجه گیری منسجم ـکه قبلا بکرات آشکار شد ـاز دید اشتیرنر از تاریخ بشرح ذیل است.

دعقاید باید در همه جا نقش تعیین کننده ایفا کنند، باید زندگانی را نظم و نسق دهند و حکومت کنند. این آن جهان مذهبی است که هگل بیانی جامع و دستگاهمندی بـدان میدهد» (ص ۱۲۶)

که تنگ نظر نیک سرشت ما آن را آنچنان با جهان واقعی عوضی میگیرد کـه در صفحهی بعد (ص ۱۲۷) با اطمینان میگوید:

«اکنون هیچ چیز جز روح در جهان حکومت نمیکند.»

او که سفت و سخت به این جهان تو همات چسبیده، قبل از هرچیز می تواند «محرابی» بسازد و آنگاه «بگرد این محراب»، «کلیسائی» بر پاکند، کلیسائی که «دیوار هایش» پنا دارند تا برای پیش رفتن باز جلو تر حرکت کنند».

«این کلیسا بزودی کل این جهان را در برمیگیرد.» او، [یعنی] یگانه، و مهترش، سلیگا در بیرون درنگ میکنند، «بگرد این دیوارها پرسه میزنند، و تا منتهی الیه به بیرون رانده میشوند. ماکس قدیس که با اشتیاقی درد آور عربده میکشد، بغلام خود آواز در میدهد: «گامی دیگر و جهان مقدسات فتح میشود.» اما سلیگا بناگاه «در دورترین غرقاب» که بالای سرش قرار دارد، «فرو میرود» - اعجاز و کرامتی ادبی! زیرا، از آنجائیکه زمین جسمی کروی است، بمجرد اینکه کلیساکل زمین را در برگرفت، غرقاب فقط میتواند بالای سر سلیگا قرار گیرد. بدین ترتیب او قوانین جاذبه را واژگون می ساز د «یگانه» که از همه چیز برایش آسانتر است، عرضه میکند، زیرا طبق صفحهی ۱۲۲، «طبیعت اشیاء و مفهوم روابط» برای «اشتیرنر» موضوعی علی السویه است و او را در رفتار یا نتیجه گیریاش و «مناسبانی که» سلیکا بواسطه «یکانیت» سلیکاه همراه با جاذبه «درآن» داخل شد و «خود آن یگانه» است، هدایت نمیکند، و به هیچوجه بستگی به ماهیت جاذبه یا اینکه «سایرین» به عنوان مثال، دانشمندان علوم طبیعی، چگونه «آن را طبقه بندی میکنند» ندارد. بعلاوه، «اشتیرنر» به عمل سلیکاکه از سلیکای واقعی جدا شده اعتراض می نماید و «مطابق نص ضوابط انسانی قضاوت میکند».

ماکس قدیس که بدین تر تیب محل سکونت مناسبی برای مهتر وفادار خود در آسمان تدارک دیده، بهموضوع مورد علاقهی خاص خود می رسد. او در صفحهی ۹۵ کشف می کند که حتی «چوبه ی دار» نیز «رنگ قداست» دارد؛ «مردم از ایـنکه با آن تـماس برقرار سازند، بیزارند و درباره ی آن چیزی مرموز، یعنی، غیر عادی و عجیب وجود دارد.» ماکس قدیس برای رفتن بهفراسوی این شگفتی چوبه ی دار، آن را به چوبه ی دار خاص خود تبدیل می کند، که تنها با حلق آویز کردن خود می تواند انجامش دهد. شیر یهودا آخرین فداکاری خود نسبت به اگو ٹیسم را نیز انجام می دهد.<sup>(()</sup> مسیحی مقدس اجازه می دهد تا به صلیب چهار میخش کنند، نه برای نجات صلیب، بلکه برای نـجات خلق الناس از لامذهبی شان؛ مسیحی غیر مقدس خود را از دار حلق آویز می کند برای اینکه چوبه ی دار را از قداست و یا خود را از شگفتی چوبه ی دار نجات دهد.

«نخستین تلالؤ و نخستین مالکیت کسب شده و نخستین پیروزی کامل بدست آمده است.»! جنگجوی مقدس اکنون تاریخ را فنح کرده و آن را بهافکار و اندیشههای محض که چیزی جز افکار نیستند تبدیل نموده ـو در پایان زمان فقط لشگر و قشونی از افکار با او مواجه میشود. و بهاین ترتیب ماکس قدیس که «چوبه دارش» را برپشت گرفته، درست همچون الاغی که صلیبی را حمل میکند، و مهترش سلیگا، که در آسمان از او با مشت و لگد استقبال شد و با سرافکندگی نزد اربابش بازگشت، علیه چنین لشگری از افکار، یا بهتر بگو ثیم، با هالهی صرف این افکار آهنگ نبرد میکنند. این بار نوبت سانچو پانز است، که باکمک ضرب المثل های اخلاقی، جملات قصار و امثال و حکم

174

خود، پیکار با مقدسات را به عهده گیرد، و دون کیشوت نقش مهتر پارسا و وفادارش را. مانچوی صدیق درست همانطور می جنگد که پهلوان لامانش<sup>(۱)</sup> Caballero Manchego در ایام قدیم می جنگید، اما مانند او دچار این خبط که چند بار گله گوسفندان مغولی را بجای انبوهی از اشباح بگیرد، نمی شود. ماریتورن فربه «در پویهی زمان پس از دگردیسی های متعدد و در انعطاف های گوناگون» به یک خیاطه با تقوای برلنی<sup>(۲)</sup>، تبدیل می شود که از کم خونی مشرف بمرگ است، و سانچو پانزا درباره این موضوع مر ثبه ای می سراید، مر ثبه ای که باعث می شود کلیه ف ارغ التحصیلان جوان و ستوانهای گارد این گفته رابله را بیاد بیاورند که «اسلحهی اصلی سرباز برای آزادسازی -جهان، حاشیه شلوار اوست.»<sup>(۳)</sup>

سانچو پانزا از طریق تصور بطلان و بیهودگی کل لشگر افکار مخالف، بـهاعـمال قهرمانانهی خود نایل میگردد. تمامی اعمال سترگ او محدود بـهایـن تـصور صـرف میشود، که در پایان هرآنچه وجود دارد را همانگونه که است بحال خود رها سازد، و فقط تصور خود، آنهم نه حتی از چیزها بلکه از عبارات فلسفی درباره چیزها را تغییر دهد.

به این ترتیب، بعد از اینکه قدما بصورتی واقعی به مثابه طفل، سیاهپوست، قفقازی سیاه ریخت، حیوان، کاتولیک، فلسفهی انگلیسی، غیر فرهیخته، غیر \_ هگلیانی، جهان اشیاء و معاصران به مثابه جوان، مغول، قفقازی، مغولی، عاقله مرد، پر وتستان، فلسفهی Tلمانی، فرهیخته، هگلیانی، و جهان افکار عرضه شدند \_ بعد از اینکه همه چیزها همانگونه رخ داد که از قدیم الایام در شورای نگهبان معین شده بود، سرانجام وقت آن فرا می رسید. و حدت کلیشه ای قدما و معاصران، که قبلا به مثابه انسان [عاقله مرد] [یعنی] قفقازی، قفقازی و مسیحی کامل در هیئت مهتری نمو دار گشت و «در آینه بطور معما» دیده شد ( ۱ بقرنتیان ۱۲:۱۳) اکنون می تواند بعد از عذاب و مرگ اشتیرنر برچوبه ی دار و عروج سلیگا، با شکوه تمام بآسمان، به ساده ترین نامگذاری ها رجعت کند و در ابرهای

| ه.ت, | ۱. یعنی دون کیشوت                                                        |
|------|--------------------------------------------------------------------------|
| ه.ث. | ۲. ماری ویلهلمینه دن هارت                                                |
| ه.ت. | ۳. مقایسه کنید با سر فصل۸، کتاب سوم رابله موسوم بهGargantua, pantaguel _ |

Tسمان که با قدرت و جلالت عجین شده، ظاهر شود<sup>(۱)</sup> رو اینگونه آمده استو: آنچه مابقاً «واحد» بود (نگاه کنید به اقتصاد و صایای قدیم») تبدیل به منیّت، [یعنی] \_ وحدت کلیشهای رئالیسم و ایدئالیسم، وحدت جهان اشباء و ارواح می شود. شلینگ وحدت ایندو را «این همانی» یا بهتعبیر لهجهی برلنی Jleichjiltigkeit می خواند؛ و در نزد هگل تبدیل به وحدت کلیشه ای می شود که در آن دو برهه و مرحله استعلا می یابند. ماکس قديس كه يك فيلسوف شهودي واقعى آلماني است وكماكان توسط ووحدت اضداده مورد ايذاء و آزار قرار ميگيرد، از اين وضع خشنو د و خرسند نيست؛ او مي خواهد اين وحدت برای او بشکل «فردی جسمانی»، در «شخص نیک» هویدا شود، و در این کار به وسیله نظریات فویر باخ که در تذکاریه Anekdota (۲) و فلسفه آینده (۲) بیان شده، تشجيع مى شود. «من» «اشتيرنر» كه ثمره نهائى جهان تاكنون موجود است، بنابراين نه «فردی جسمانی» بل مقوله ای است که بر روش هگلی بنا شده و توسط اتصالات حمایت می شود؛ ما «جهشهای کلی بعد از آن را در وصایای عهد جدید دنبال خواهیم کرد. در اینجا فقط اضافه می کنیم که در تحلیل نهائی این منیّت هستی می یابد، زیرا دارای همان توهمانی درباره ی جهان مسیحی است که مسیحی در باره جهان اشیاء داراست. درست همانطور که مسیحی «با مطمئن شدن» از لاطابلات موهومی درباره جهان اشیاء، آنها را در تملک خود میگیرد، همانطور هم رمن، باکمک یک سلسله عقاید رموهومی، دربار، آن، جهان مسيحي و جهان افکار را به تملک خود در ميآورد. آنچه مسيحي در ارتباط خاص خود با جهان متصور می شود، واشتیرنر، با کمک ، خوش - ایمانی، می پذیرد و آن را عالی می بابد، و با صاف و سادگی به تقلید از او تکرار می کند. وزيرا يقين مىدانيم كه انسان بدون اعمال، محض ايمان، عادل شمرده مى شود.. (رساله يولس رسول برومیان با ۳ ـ آیه ۲۸) هکل، که جهان امروزین برایش ایضاً در جهان تجربه ی ایده ها مستحیل می شود،

وظيفهي فيلسوف معاصر را، برخلاف قدما، بدين شرح توصيف ميكند:

واو بجای اینکه، نظیر پیشینیان، خویشتن را از وآگاهی طبیعی، برهاند و وفرد را از روش بلاواسطه و حسی نجات دهد و بهجوهر درک شده و متفکر (بهروح) تبدیل کند، باید واندیشههای استوار، معین و مزاحم را از میان بردارد. و او اضافه میکند، این عمل، توسط ودیالکتیک و انجام میشود. و (فنومنولوژی، ص ص ۲۹/۲۷).

## **م گروه آزادان**

179

اینکه گرو، آزادان ودر اینجا چه نقشی را باید ایفاء کنند، در اقتصاد و صایای قدیم تصریح شده است. نمی توانیم از منیّت احتراز جو تیم که این چنین از نزدیک بآن تقرب جسته بو دیم و اکنون دوباره از ما به فاصله ای مبهم دور میشود. این ابداً گناه ما نیست که از صفحه ی ۲۰ وکتاب بلافاصله به منیّت می رسیم.

## الف \_ ليبرآ ليسم سياسي

کلید انتقاد از لیبر آلیسم که توسط ماکس قدیس و اسلافش اراثه شده، همانا تاریخچهی بورژو آزی آلمان است. توجه خاص [خواننده] را بهبرخی از جوانب این تاریخچه از زمان انقلاب فرانسه باینطرف، جلب میکنیم.

اوضاع آلمان در پایان قرن هجدهم بطور کامل در وسنجش عقل عملی، کانت باز تاب شده است. بورژو آزی فرانسه در حالیکه با کمک عظیم ترین انقلابی که تاریخ تا کنون شناخته بود، به سلطه برقاره ی ارو پا و فتح آن نایل میگشت، در حالیکه بورژو آزی انگلستان که قبلا از لحاظ سیاسی آزاد شده بود، صنعت را دستخوش انقلاب میساخت و از لحاظ سیاسی هند، و از لحاظ تجاری مابقی جهان را بانقیاد در می آورد، شارمندان ناتوان آلمانی دورتر از واراده ی نیک، نرفنند. کانت تنها با واراده ی نیک، حتی اگر بکلی بدون نتیجه می ماند، راضی و خرسند بود، و تحقق این اراده ی نیک، هم آهنگی میان آن و نیازها و انگیزه های افراد را به دنیای ماوراء منتقل می نمود. اراده ی نیک کانت میان آن و نیازها و انگیزه های افراد را به دنیای ماوراء منتقل می نمود. اراده ی نیک کانت میورژو آهای تمامی مایر ملل استئمار می شدند، نظابق داشت. این منافع حقیرانه شان به عنوان مکمل خود، از یک طرف، تنگ نظری و اقعاً محلی و ولایتی شار مندان آلمانی را دارا بود، و از طرف دیگر، باد غرور جهان وطنی شان را. بطور کلی، از زمان اصلاح دینی ببعد، رشد آلمان از خصلنی کاملاً خرد ، بورژو آیی برخور دار بود. اشرافیت قدیمی فئو دال، تا حد زیادی، در جنگ های دهقانی نابو د شده بود؛ آنچه از آن باقی ماند یا شازده قشمشم های قیصری بودند که بتدریج استقلال معینی کسب نموده و از مططنت مطلقه در مقیاس کوچک و شهرستانی تقلید کردند، یا خرده - ملاکانی بودند که تا حدودی مقدار ناچیزی دارائی خود را در دادگاههای عادی تضییع کردند، و آنگاه معاش خود را از شغل های کم اهمیت در آرتش های کوچک و دفاتر دولتی بدست می آوردند - و، بالاخره، یونکرهای از پشت کوه آمده، که در وضعی زندگی می کردند که حتی معمولی ترین ملاکان روستانشین انگلیسی یا نجیب زادگان شهرستانی فرانسوی از آن شرمسار می شدند. کشاورزی با روشی انجام می شد که نه خرده مالکی بود و نه تولید کلان، و با وجود حفظ وابستگی فئودالی و بیگاری، این وضع دهقانان را با وجود ابقای وابستگی و بیگاری، هیچگاه بصرافت رهائی نیانداخت، هم به این خاطر که این روش بورژو آزی انقلابی که متناسب با چنین طبقه دهقانی بود.

در خصوص طبقهی متوسط، در اینجا فقط میتوانیم برعوامل چندی مکت نمائیم. حائز اهمیت است که تولید پارچه، یعنی صنعتی که بر دستگاه بافندگی و پارچه بافی دستی مبتنی بود، در همان زمانی که این ابزار دست و پاگیر و کم تحرّک قبلا در انگلستان توسط ماشین آلات از میدان بدر شده بود، در آلمان هنوز از اهمیت چندی برخوردار بود. خصلت نماترین همه اینها، موقعیت طبقهی متوسط آلمان در ارتباط با هلند بود. هلند تنها عضو اتحادیه ها نزائی که از لحاظ تجاری با اهمیت شد، خود را از آن بیرون کشید، دست آلمان را از تجارت جهانی بغیر از دو بندر (هامبورگ و برمن) کو تا ماخت، و از آن پس برکل تجارت آلمان مسلط شد. طبقه متوسط آلمان بسیار ناتوان تر از آن بود تا بربهره کشی هلندیان حد و حدودی قائل شود. بورژو آزی هلند کو چک، با منافع طبقاتی بس رشد یافتهی خود، از طبقه متوسط عدیده ی آلمان، با همه بی تفاوتی و منافع محقرانهٔ مجزای آن، نیرومندتر بود. شقاق و چند پارگی منافع، به وسیله شقاق منافع محقرانهٔ مجزای آن، نیرومندتر بود. شقاق و چند پارگی منافع، به وسیله می قاق ماز مان سیاسی، تقسیم به امیرنشین های کو چک و شهرهای آزاد قیصری کامل می شد. می توانست بو جود آید؟ ناتوانی هر قلمرو جداگانه زندگی (در اینجا نه از زمر مها و نه از طبقات، بلکه دست بالا از زمر مها و طبقاتی که هنوز بو جود نیامده بودند، می توان سخن گفت) هیچیک از آنها اجازه نمی داد سلطه منحصر بفر دی را بدست آورند. نتیجه ناگزیر همانا این بود که در طی دوران سلطنت مطلقه، که در اینجا ناقص ترین و نیمه -پدر سالارانه ترین شکل را به خود گرفت، قلمرو خاصی که در نتیجه ی تقسیم کار، پاسخگوی اداره ی منافع عمومی بود، استقلالی غیر عادی بدست آورد که باز هم در بوروکراسی دوران معاصر عظیم تر شد. بدینسان، دولت خود را در نیروی بظاهر مستقلی مستحکم می سازد، و این وضع که در سایر کشور ها همانا فقط گذرا - مرحله ای گذرا -است، تا حال حاضر در آلمان حفظ شده است. این موقعیت دولت هم وظیفه شناسی مستخدم مدنی، که در جای دیگر یافت نمی شود، و کلیه تو همات درباره دولت که در آلمان متداول است را توضیح می دهد، و هم استقلال ظاهری نظر به پردازان آلمانی در ار تباط با طبقه متو سط را - [بعنی] تناقض آشکار میان شکلی که در آن این نظریه پردازان منافع طبقه متو سط را - [بعنی] تناقض آشکار میان شکلی که در آن این نظریه پردازان

شکل شاخصی که لیبر آلیسم فرانسوی، که برمنافع واقعی طبقاتی قرار داشت، در آلمان به خود گرفت را از نو در فلسفه کانت می یابیم. نه وی و نه طبقه متو سط آلمان، که او سخنگوی مداح گرآن بود، هیچکدام پی نبردند که منافع مادی و خواستی که تو سط مناسبات مادی تولید معین می شود، شالوده عقاید نظری بورژو آزی است. از اینرو کانت این بیان نظری را از منافعی که آن را بیان می نمود، جدا نمود؛ او تعینات از لحاظ مادی برانگیخته شده خواست بورژو آزی فرانسه را به خود - گردانی محض واراده آزاده اراده عقلانی محض و اصول موضوعه اخلاقی تبدیل ساخت. بدینطرین خرده - بورژو آزی عقلانی محض و اصول موضوعه اخلاقی تبدیل ساخت. بدینطرین خرده - بورژو آزی محض و را هم در او می او می محض و احماد می محض آنکه این مرآمد، خود را هم در مرومت ترور و هم در سود - ورزی بی شرمانه بورژو آئی نمایان ساخت، با وحشت

طبقه متوسط آلمان تحت سلطه ناپلئون، تجارت محقرانه و تو همات بزرگ خود را باز هم توسعه داد. سانچوی قدیس از حیث روحیه تجارت حقیرانه غالب در آلمان آن زمان، می تواند، از جمله، اگر فقط آثار تخبلی را ذکر کنیم، با «ژان پول» مقایسه شود، زبرا این آثار یگانه منبع قابل دسترسی برای او هستند. شهروندان آلمانی که علیه ناپلئون بخاطر مجبور ساختن آنان برای نوشیدن چیکوری<sup>40</sup> و برهم زدن آرام شان با سکنی دادن آرتش و سربازگیری مشتولان اظهار نارضایتی می کردند، تمامی غیظ و غیضب خود را به ناپلئون اختصاص می دادند و تحسین و ستایش شان را نثار انگلستان می کردند؛ معهذا ناپلئون با پاک کردن اصطبل او ژیامی آلمان و برقرار ساختن و سائل ار تباطی متمدنانه، بزرگترین خدمت رابدانان نمود، در حالیکه انگلیسیان فقط در پی فرصت بو دند تا آنان را، بسی پروا از چپ و راست مورد بهره کشی و سوه استفاده قرار دهند شاهزاده های آلمانی با همین روحیه خرده ـ بور ژو آثی تصور می کردند که آنان برای امری مشروع و قانونی و علیه انقلاب می جنگند، در حالیکه اینان فقط مزدوران امری مشروع و قانونی و علیه انقلاب می جنگند، در حالیکه اینان فقط مزدوران بور ژو آزی انگلستان بودند. در جو این توهمات همگانی این همانا کاملاً مطابق با نظم امور بود که زمره های صاحب امنیاز که دلبسته این توهمات بودند ـ اندیشه پردازان، آموز گاران، دانشجویان، اعضاء اتحادیه لفیلت (Dugenbund) ی می بایست لافزی را تروی آری دانشجویان، اعضاء اتحادیه لفیلیت (Dugenbund) ای می بایست لافزی را تو می می می در داخت و عاد انه منا می می می می می می می می دند . مان کاملاً مطابق با نظم موز گاران، دانشجویان، اعضاء اتحادیه لفیلیت (Dugenbund) می می می دازی و بی تفاوتی تو می می می دوند و عبارات پر طمطراقانه مناسب منش همگانی خیالپردازی و بی تفاوتی ای تروی را تحویل می دادند.

شکل های میاسی متناسب با یک بورژو آزی تکامل یافته به وسیله انقلاب ژوئیه، از خارج بآلمان منتقل شد ـ چون فقط پاره ای نکات مهم را ذکر میکنیم دوران رابط را حذف می نمائیم . از آنجائیکه مناسبات آلمان به هیچ وجه به مرحله تکامل با این شکل های میاسی نرمیده بود، طبقه متوسط صرفاً آنها را به مثابه ایده های انتزاعی، اصولی که در خود و برای خود معتبر بودند، آرزوها و عبارات پارسایانه، خود ـ گردانی های کانتی اراده و موجودات انسانی آنگونه که باید باشند، پذیرفت. در نتیجه، برخورد آنان به این شکل ها، به مراتب اخلاقی تر و بی غرضانه تر از برخورد سایر ملل بود، یعنی آنان کوته فکری کاملا خاصی را از خود نشان دادند و در کلیه مساعی خود ناکام ماندند.

و سرانجام رقابت فزایندهٔ نیرومند خارجی و مراوده جهانی ـکه در نتیجه آن برای آلمان بیش از پیش نا ممکن شد تا درکناری بایستد ـمنافع منفاوت محلی در آلمان را بنوعی اتخاذ برخورد مشترک مجبور ساخت. بویژه از سال ۱۸۴۰ ببعد، طبقه متوسط آلمان به نفکر درباره پاسداری و حفاظت از این منافع مشترک آغاز کرد و برخوردش ملی و آزادمنشانه شد و خواستار وضع تعرفه ها و قوانین حمایتی گشت. به این ترتیب مرحله ای رسید که بورژو آزی در سال ۱۷۸۹ بدان رسیده بو د.

اگر شخص نظیر اید تولوگ های (اندیشه پردازان) برلنی، لیبر آلیسم و دولت را در چارچوب تاثیرات محلی آلمان مورد قضاوت قرار دهد، یا صرفاً خود را به انتفاد از توهمات بورژو آزی آلمان درباره لیبر آلیسم محدود نماید، بجای دیدن ار تباط لیبر آلیسم با منافع واقعی ناشی از آن که بدون آن نمی تواند و جو د داشته باشد ـ آنگاه شخص بطبع به پیش پا افتاده ترین نتایج می رسد. این لیبر آلیسم آلمانی، بشکلی که خود را تا جدید ترین از منه نشانداده، همانطور که دیدیم، حتی در شکل عامه پسند و شور و شوق میان تهی آن، همانا خود اندیشی های عقیدتی درباره لیبر آلیسم واقعی است. از این رو چقدر سهل و آسان است که مضمون آن را کلاً به فلسفه، به نعینات محض هقلانی، و به شناخت تعقلی، تحویل نمود ابدینطریق، اگر کسی آنقدر شور بخت باشد، بطوریکه حتی این لیبر آلیسم بورژو آ ـ شده را تنها در شکل تمالی یافته ای که از طرف مقلاری و آموزگاران وابسته بدو بدست داده شده، درک کند، آنگاه به نتایجی می رسد که منعصرا متعلق به حیطه مقدسات است. سانچو در این مورد نمونه رفت انگیزی در اختیار ما میگذارد.

وبه تازگی، در محافل فعال «بقدری، دربار، حاکمیت بورژو آئی «سخنن گفته شد» » که اخبار آن، اگر فقط با و ساطت ل.بلان (ترجمه بو هل برلنی<sup>(۱)</sup>)، و غیر، «حنی به برلن رخنه کرده»، و درآنجا توجه آموزگاران خوش مشرب را به خو دجلب نموده باشد، [باز هم] شگفتی آور نیست. (ویگالد، ص. ۱۹) معهذا نمی توان گفت که «اشتیرنر» با روش اختصاص دادن عقاید جاری به خویشتن سبک فوق العاده ثمر بخش و قابل استفاده ای را زویگالد، همانجا) ـ آنگونه که قبلاً از بهره بر داری اش از هگل آشکار شد و اکنون بیشتر نشانداده می شود، «انخاذ» کرده باشد.

به خاطر معلم مدرسه ما خطور نکرده است که در ازمنه اخیر، لیبرآلها با بـورژو آ یکسان قلمداد شدهاند. از آنجائیکه ماکس قدیس، بورژوآرا با شارمند خوب، شارمند

۱. اشاره است به تاریخ یک دهه ۱۸۴۰ ـ ۱۸۳۰، اثر لوئی بلان، که در سالهای ۲۵ ـ ۱۸۴۴ در بـران تحت عنوان تاریخ ده سال با ترجمه لو دریگ بوهل منتشر شد.

حقیر آلمانی یکسان میگیرد، آنچه بدو منتقل شده، آنطور که در واقع است و آنطور که به و میله کلیه مصنفان مطلع، ابراز شده - بعنی اینکه عبارات لیبر آلی بیان اید ثالیستی منافع واقعی بورژو آزیاند - را درک نمی کند، بلکه بر عکس [آنها را] به این معنا درک می کند که هدف نهائی بورژو آزی آن است که به یک لیبر آل کامل و شهروند دولت تبدیل شود. بورژو آ برای ماکس قدیس، حقیقت شهروند Tioyen نیست، بلکه شهروند حقیقت بورژو آ برای ماکس قدیس، حقیقت شهروند Tioyen نیست، بلکه شهروند مقیقت بورژو آ بشمار می رود. این تصور که به مان اندازه ای مقدس است که در آلمان از چنان طول و نفصیلی برخور دار است که در صفحه ۱۳۰، طبقه متوسط و (باید و دولت و به مثابه وانسان واقعیو، که در وحقوق بشره، حق و حقوق وانسانه، [یـعنی] بزرگداشت واقعی درباره هربورژو آی جداگانه، را ارزانی می دارد، گام پیش می نهد. و تمامی اینها بعد از تو همات درباره دولت و حقوق بشره، حق و حقوق وانسانه، [یـعنی] آلمانی - فرانسوی<sup>(۱)</sup>، شرح داده شده، رخ می دهد، واقعیتی که سرانجام ماکس قدیس در و دولتان می از ماکس قدیس در ازه می دولت و مقوق بشر که قبلا باندازه کافی در سالناه در مالمان می در باره ماله مال در دولت و حقوق بشر که قبلا باندازه کافی در سالناه در سالناه در سالناه در مالناه در می درم در مه در در می می در می در می می در مالناه در مالناه در مالناه در مالناه در مالناه در می در در می می در می در می در می در مالناه در مالناه در مالناه در مالناه در مالناه در مازه در در می می در می در ماناه در مالناه در مالناه در مالناه در مالناه می در در در در در می در می در می در در می می در مالناه در مالناه در در در در می در می در می در می می در ماله می در مالناه در مالناه در مالناه میشیر توجیه گرانه مال ۱۹۷۵ خود بکشف آن نائل می شود.

بدینطریق وی می تواند \_ بعد از اینکه بورژو آ به مثابه لیبرال را از بورژو آی اهل عمل جدا ساخت \_ بورژوا را به لیبر آل مقدسی تبدیل کند، درست همانطور که دولت را چیزی ومقدس، و رابطه بورژو آ به دولت معاصر را به رابطه ای مقدس، بیک کیش تبدیل می کند (ص ۱۳۱) \_ که در واقع، همراه با آن، انتقاد خود از لیبر آلیسم سیاسی را جـ مع بندی می کند و آن را به ومقدسات، تبدیل می نماید.<sup>(۲)</sup>

در اینجا مایلیم موارد چندی از اینکه ماکس قدیس چگونه این سجیه خود را با شاخ

۱. در سالنامه آلمانی \_ فرانسوی، این کار با توجه به ترانن، و تنها در ارتباط باحقوق اعلام شده از طرف انقلاب فرانسه، انجام گرفت. [مقایسه شود با کارل مارکس، «درباره مسئله یهوده] ضمناً، کل این برداشت از رقبات بهمثابه «حقوق بشره را قبلا می توان در میان شمایندگان بورژوازی در سده گذشته بافت. (حان همایدن، پتی، بوآگیلبرت، چایلد، و مایرین). در خصوص رابطه نظری لیبرآلها با بورژوازی مقایسه کنید با آنچد با آنچه [فوقاً] در ارتباط با در میان شمایندگان بورژوازی در سده گذشته بافت. (حان ماین برداشت از مایت به مثابه «حقوق بشره را قبلا می توان در میان شمایندگان بورژوازی در سده گذشته بافت. (حان همایدن، پتی، بوآگیلبرت، چایلد، و مایرین). در خصوص رابطه نظری لیبرآلها با بورژوازی مقایسه کنید با آنچه [فوقاً] در ارتباط با ایدئولوگهای یک طبقه نسبت به خود طبقه، گفته شد.

۲. [قطمه ذیل در دستنوشته خط خورده است:]

در نتیجه، نقد برای او بهمثابه یک کل وبه هدف نهائی خود میرسد؛ و تمامی گربه ها خاکستری رنگ میشوند، از این رهگذر وی بهنادانی خود از شالوده و مضمون واقمی حاکمیت بورژوآزی اترار میکند. و برگ تاریخی زینت میدهد، بدست دهیم. او برای این منظور انقلاب فرانسه که راجع به آن کنترات کو چکی همراه با برخی داده ها برای او فراهم میشود و از طرف دلال و کارگزار علم تاریخ او، برونوی قدس، مورد بحث و گفتگو قرار میگیرد را به کمک می طلبد.

بر اساس برخی کلمات از ببله، که ایضاً از طریق داسطه گری وقایع بیاد سپردنی،<sup>(۱)</sup> برونوی قدیس کسب شده، این اظهار عنوان می شود که از طریق مجلس طبقات عامه (یا طبقات سه کانه) اتاژنرو Etats generaux، آنانیکه تا کنون رعایا بو دهاند به این آگاهی مى رسند كه مالكاند. (ص ١٣٢ ، بالعكس، يهلوان! با دعوت مجلس اتاژنر و آنانيكه تا بحال مالک بو دهاند آگاهی خود را از اینکه دیگر رعایا نیستند را نشان میدهند -T گاهیی که مدنها قبل، ـ در کتاب لنگه (تئوری قوانین مدنی، سال ۱۱۷۲)، مر سیه، مابلی، و بطور کل در نوشتآرهائی علیه فیریو کراتها بدان رسیدهاند. این تعبیر بلافاصله در T غاز انقلاب \_ في المثل، از طرف برسيو، فوشه و مارا در محفل اجتماعي <sup>٥٧</sup> و از طرف مخالفان دمو کرات لافایت درک شد. هر آینه ماکس قدیس مطلب را آنطو ر که مستقلاً از کارگزار تاریخی، یبش آمده بود، درک میکرد، متعجب نمی شد که ، کلمات بیله بطبع [اینگونه] بنظر می رسد [انگار اکنون همه مالک اند.....و اینکه بورژو آ....حاکمیت مالکان ....را می نمایاند.... که مالکان اکنون به معنای و اقعی این کلمه، یو رژ و T شدهاند ا. <sup>۸۸</sup> [....] از همان ۸ ژوئیه، اظهاریه اسقف او تون<sup>(۲)</sup> و بارر این توهمات را [از میان برد] که [هرانسان] و فردى در قوه مقننه حائز اهميت است؛ اين اظهاريه ناتواني كامل انتخاب كنندگان را إنشان داد اكثريت نمايندگان تبديل به سرور شدند «اشتيرنر، همان ماخذ، ص ۱۳۲ ف

اظهاریه اسفف اوتون و بارر، پیشنهادی است که از جانب شخص اولی در ۴ ژوئیه (ونه ۸ ژوئیه) مطرح شد، که «بارر» بجز اینکه همراه با بسیاری دیگر در ۸ ژوئیه از آن حمایت نمود، کار دیگری انجام نداد. این جریان تا نهم ژوئیه ادامه داشت. بدینطریق اصولاً روشن نیست چرا ماکس قدیس از ۸ ژوئیه، سخن میگوید.

۱. اشاره است به رساله ادگار باو تر «بیاه و نخستین روز انقلاب قرانسه» در «وقایع بیاد سپردنی در باب تاریخ عصر جدید از زمان انقلاب ببعد» اثر: برونوو ادگار بائوثر.-۲. یعنی، تالیران که از سال ۱۷۸۸ تا ۱۷۹۱ اسقف اوتون بود. ـ

141

این پیشنهاد به هیچ و جه و تو هماتی که هرانسان و هرفردی حائز اهمیت است، و غیره را ،از میان نبر د،، بلکه نیروی پیوند دهند، کتابچه های دستور العمل که به نمایندگان داد. شد را از میان برد، بعنی نه «نفوذ» و «اهمیت»، «هر انسان و هوفود را، بلکه تفوذ و اهمیت تبولي ۱۷۷ نواحي انتخاباتي و تقسيمات طبقاتي را. مجلس با تصويب پيشنهاد، خبود ويژگی ها مجلس اتاژنرو <sup>۵۹</sup> ېغديمی و فتودالی را رد نمود. وانگهی در آن دوران مساله به هيچوجه نه برسر نظريه اصلح نمايندگي عامه، بلكه برسر معضلات كاملاً عملي و اساسی بود. ارتش [مارشال دو ] برونی پاریس را تهدید می کرد و هرروز نز دیکتر می شد؛ پایتخت در اضطرابی فزاینده بسر میبرد؛ کمتر از دو هفته از گردهمائی در تالاربازی ژودوپوم و لیت دوژوستیس Jeu de paume , lit de justice میگذشت؛ دربار بهمراه خیل نجبا و روحانیان علیه مجلس ملی مشغول توطئه بود؛ سرانجام بسبب موانع تعرفهای فتودالي و شهرستاني كماكان موجود، و در نتيجه نظام فتودالي ارضي من جيت المجموع، اکثر شهرستانها دچار قحطی بودند و پول بسیار نایاب بود. در این برهه، همانگونه که خود تالیران اظهار نمود مساله برسر مجلسی مطلقا فعال بود، در حالیکه کتابچه های نجبا و سایر گروه های ارتجاعی فرصتی دراختیار دربار گذاشت تا تصمیم مجلس را با ارجاع به میال رای دهندگان کان لم یکن اعلام دارد. مجلس با پیشنهاد تالران استفلال خود را اعلام داشت و قدرتی که خواهان آن بود را به دست آورد که در حیطه سیاسی بطبع می نوانست در چارچوب شکل میاسی و با استفاده از نظریه های موجود روسو، و غیره انجام گیرد. (مقایسه کنید با موضوع روز اثر بارر و یوزاک، ۱۷۸۹، شماره های ۱۵ و ۱۷) مجلس ملی می بایست این گام را برمی داشت، زیرا از طرف قاطبه عظیم خلق که پشت خود داشت بجلو سوق داده می شد. از اینرو با انجام این عمل، خو د را ابدأ به كابينه اى كاملا خو دستاكه بكلى از بند ناف، جدا و ستمكّر باشد، إص ۱۴۷] تبدیل ننمود؛ برعکس، در واقع خود را از این رهگذر به **ارتان حقیقی اکثریت** عظیم فرانسویان، که به غیر از این، آن را خرد می کردند، تبدیل نمود، همانگو ته که بعداً نمايندگان ، كاملا خودخواه، كه خود را بكلي از بندناف جداساخته بودند، را خرد کر دند. اما ماکس قدیس باکمک کارگزار تاریخ خود، در اینجا صرفا حل نظری مساله را می بیند؛ او مجلس مؤسسان، شش روز قبل از حمله باستیل، را بجای شورا **آباء کلیسا** میگیرد که برسر اصول دین جروبحث میکردند. وانگهی مسئله مربوط به اهمیت

هرانسان و هرفرده، تنها می تواند از هیئت نمایندگیی ناشی شود که به طور دموکرانیک انتخاب شده باشد و همانا فقط در طی انقلاب برای بحث در کنوانسیون بوجود آمد، و بخاطر دلایل آمپیریک از همان هنگام مساله کتابچه ها، مساله ای که مجلس مو سسان از لحاظ نظری فیز تصمیم گرفت، تفاوت هیئت نمایندگی طبقه حاکمه با هیئت نمایندگی زمره های حاکمه بود؛ و این حاکمیت سیاسی طبقه بورژ و آتو سط موقعیت هرفرد تعیین میگشت، زیرا به واسطه مناسبات تولیدی که در آن دوران حاکم بود تعیین می شد. سیستم تمایندگی همانا محصول خود ویژه جامعهٔ معاصر بورژ و آتی است که همانقدر از آن جدالی ناپذیر است که فرد جدا و منفرد از دوران معاصر.

درست همانطور که ماکس قدیس در اینجا ۱۷۷ نواحی انتخابی و ۴۳۱ تقسیمات طبقاتی را بجای وافرادو می گیرد، همانطور هم بعدا در سلطان خوکامه و وزیرا اراده ما برآن تعلق کوفتو<sup>(۱)</sup> او، حاکمیت وفردو را دربرابر پادشاه مشروطه و حاکمیت شبح [--] (ص ۱۴۱) و در نجیبزاده و عضو صنف، ازنو وفردو را در تباین با شهروند می بیند. (ص ۱۳۷)

وانقلاب همانا نه علیه واقعیت، بلکه علیه این واقعیت و این هستی معین هدایت شد.» (ص ۱۴۵).

بدینطرین، نه علیه نظام واقماً موجود زمینداری، مالیات ها، عوارض گمرکی که د ر هر شکل و هیتی مانع از تجارت می شد، و [...]

[...<sup>(۲)</sup> واشتیرنر و تصور میکند] [برای شارمندان خوب که او از آنان] و اصول شان دفاع میکند، تفاوتی نمیکند از اینکه شاهی خودکامه یا مشروطه، جمهوری، و غیره باشد. ـ بدون تردید این امر برای وشارمندان خوب که آبجوی خود را با آسایش خیال در زیر زمین آبجو خوری سر میکشند وتفاوتی نمیکنده، ولی برای بورژو آی تاریخی به هیچ وجه امری علی السویه نیست. واشتیرنره، واین شارمند نیک و، در اینجا دوب اره ـ مانند سرتاسر این بخش ـ تصور میکند که بورژو آی فرانسوی، آمریکائی و انگلیسی، کو ته نظران آبجو خور خوب برلنی اند. هرآینه عبارت فوق را از زبان نوّ هم سیاسی به زبان ساده برگر دانیم، به این معنی است که: برای بورژو آزی و تفاوتی نمیکنده با

| ه.ث. | car tel n ـ کلمات پایانی فرامین همایونی ـ | otre plaisir .1 |
|------|-------------------------------------------|-----------------|
|      | •                                         |                 |

۲. در دستنوشته گــــتگی رجود دارد. ه.ت.

TFP

اختیارات نامحدود حکومت کند یا اینکه قدرت سیاسی و اقتصادی اش به وسیله طبقات دیگر تعدیل شرد. ماکس قدیس معتقد است که شاهی خودکامه، باکسی دیگری، می تواند از بورژو آزی درست با همان کامیابی دفاع کند که بورژو آزی از خود دفاع میکند. و حتی واصول او یکه عبارت است از تبعیت قدر رغ دولتی واز هرکسی بکار خود ببار خود، و بهر ، برداری از آن برای این منظور \_ ایمنی ا ، سکطانی مستبد، قرار است بانجام این کار قادر باشدا بگذار ماکس قدیس کشوری با تجارت و صنعت تکامل یافته و رقابتی نیرومند نام برد که در آنجا بورژو آزی دفاع از خود را به سلطانی مستبد. محول کر ده باشد.

واشتیرنر، بعد از این تبدیل بورژو آی \_ تاریخی به کو ته \_ نظران آلمانی فاقد تاریخ، نیازی به شناسائی هیچ بورژو آی دیگر جز وشارمندان مرفه و ماموران و قادار، (۱۱) ندار د - [بعنی] دوشیخی که فقط جرأت دارند خودشان را در خاک «مقدس» آلمان آفتابی کنند \_ و می توانند کل طبقه را به مثابه ، نوکران مطبع، دور هم گرد آورند. (ص ۱۳۸). بگذار وی فقط نگاهی به این نوکران مطبع در بازار های بورس لندن، منچستر، نیو یو رک و پاریس بیفکند. ماکس قدیس از آنجائیکه خیلی سردماغ است، اکنون می نواند کار را بهایان برساند<sup>(۱)</sup>، the whole hog، و معتقد است یکی از نظریه پردازان کو ته ـ بین بیست ویک صحیفه ای که می گوید ولیبر آلیسم همانا شناخت معقولانه ای است که بر شرایط موجود ما بکار برده می شود.»<sup>(۲)</sup> می تواند اعلام دارد ولیبر آل ها همانا مبارزان راه تعقل اند.، از این [...] عبارات آشکار می شود که آلمانی ها چه اندک [از ] تو هتات او لبه خود درباره لبر آلیسم رهائی یافتهاند. ابراهیم در ناامیدی به امید ایمان آورد.....و ایمان وی ابرای او عدالت محسوب شد.، (بر ومیان، باب ۴، آیات ۲۲ / ۱۸).

ودولت اجرت خوبی میدهد، بطوریکه شهروندان خوب میتوانند بدون بیم و مخاطره، مسکینانه اجرت دهند؛ دولت با کمک اجرت خوب، خود را با مستخدمانی تامین میکند که از آنان نیرونی - [یعنی] نیروی پلیس - را برای حفظ و حراست

the whole hog (کار را بپایان رساندن، از هیچ چیز دریغ نکردن، از هیچ کاری رویگردان نبودن) در دستنویس بانگلیسی نوشته شده است. ـ ه.ت.

۲. از رساله «بروس از زمان استخدام آرنت تا انفعال بانوتر» ـ که بدون امضاء در بیست و یک صحیفه از سولیس، بجاب رسد. ه.ت.

شهروندان خوب تشکیل میدهد و شهروندان خوب برای اینکه مبلغ بسیار اندکی بکارگران خود بپردازند با طیب خاطر بدولت مالیاتهای سنگین میپردازند.» (ص ۱۵۲) باید خوانده میشد: بورژو آ بدولت خود اجرت خوبی میدهد و ملت را مجبور به تادیه آن میکند تا اینکه بدون بیم و خطر قادر باشند مسکینانه اجرت دهند؟ با مزد خوب آنان تضمین میکنند که مستخدمان دولت نیرو ٹیاند ـ نیروی پلیس ـ موجو د برای پاسداری از آنان؟ و آنان بارضای خاطر اجرت میدهند، و ملت را مجبور پرداخت مالیاتهای سنگین میکنند که مستخدمان دولت نیرو ٹیاند . و ملت را مجبور پرداخت پاسداری از آنان؟ و آنان بارضای خاطر اجرت می دهند، و ملت را مجبور پرداخت اقتصادی جدیدی میکنند و آن این است که دستمزد، جریمه مالیاتی است که از طرف بورژو آ به پرولتار یا پرداخت میشود، در حالیکه سایرین؟ [یعنی] اقتصاددانان دنیوی؟ مالیات را بهمثابه باجی تلقی میکنند که پرولتار یا بهبورژو آ می پردازد.

اکنون پدر مقدس کلیسای ما از طبقه متوسط مقدس به پرولتاریای ویگانه و اشتیرنری میرسد. (ص ۱۴۸) این یک متشکل است از ولگردان، فواحش، دزدان، اشرار و جانیان، قماربازان، اشخاص نادار فاقد شغل و افراد الکی خوش. (همانجا) اینان و پرولتاریای خطرناک و را نشکیل می دهند و از طرف واشتیرنر و برای لحظهای به عربده جویان منفرد و بعد دست آخر به وانبان بدوشان و تنزل داده می شوند، که بیان کامل خود را در وانبان بدوشان روحانی و می یابند که و در محدوده طرز تفکو متعارفی قرار نمی گیرند...

وباصطلاح پرولتار یا دارای چنین معنای وسیعی یا، (با کمک الحاق و اقتصال) دریترزگی عمر میا، است (ص ۱۴۹).

[از طرف دیگر،] در صفحه ۱۵۱، دولت ، شیر، زندگی، پرولتاریا را می مکد. بدینطریق کل پرولتار یا متشکل از بورژو آو پرولتاریای خانه خراب شد، و مجموعهای از اجامر واوباش است که در هرعصری وجود داشتهاند، و بعد از زوال قرون وسطی، هستی شان بر تکوین تو دهای پرولتاریای معمولی بوده است، [واقعیتی که] ماکس قدیس می تواند آن را با مرور قوانین و ادبیات انگلیسی در یابد. قدیس ما دقیقا همان تصوری را از پرولتاریا دارد، که از ، شار مندان مرفه نیک و بخصوص از ، ماموران و فاداره دارد. او هم چنین در یکسان دانستن پرولتاریا با در یوزگی پیگیر است، در حالیکه دریرزگی فقط وضع و حالت پرولتاریای خانه خراب شده و پائین ترین حد سقوط پرولتاریا است که نتوانسته در مقابل فشار بورژو آزی تاب آورد، همانا فقط پرولتاریائی که نیرو و توانش بپایان رسیده و بهدریوزه گر تبدیل شده است. مقایسه کنید با سیسموندی،<sup>(۱)</sup> و سایرین. «اشتیرنر» و برادری او، برای مثال، از نظرگاه پرولتارها در شرایط معینی می تواند به عنوان دریوزه گر بحساب آید، اما هیچگاه نه به مثابه پرولتاریا.

چنین اند عقاید «خاص» ماکس قدیس دربارهٔ بورژو آزی و پرولتاریا. اما از آنجائیکه وى بطبع با اين خيالپردازيها درباره ليبر آليسم، شارمندان خوب و انبان بدوشان راه بجائی نمی برد، برای اینکه گذار به کمونیسم را ترتیب دهد، خود را مجبور می بیند بورژو آو پرولتاریای واقعی و معمولی تا جائی که آنان را در افواه و از طریق شایعات می شناسد، وارد گودکند. این کار در صفحات ۱۵۱ و ۱۵۲ اتفاق می افتد، در جائی که لومين \_ يرولتاريا به «كارگر» و پرولتارياى عادى تبديل مى شود، در حاليكه بورژو آ «در یویه زمان» گاه و بیگاه دستخوش یک سلسله «دگرگونی های متعدد» و «انعطاف های گوناگون» میگردد. در یک سطر می خوانیم: «حاکمیت دارا»، یعنی بورژو آزی دنیوی؛ شش سطر بعد می خوانیم: «شهروند هرچه هست از سر تصدق دولت است» یعنی [از سر تصدق]بورژو آی مقدس؛ باز هم شش سطر دیگر می خوانیم: «دولت، همانا شأن و مرتبه طبقه متوسط»، یعنی بورژو آی دنیوی است؛ و سپس همراه با این اظهار توضیح داده می شود که «دولت به توانگرودارا، اموالشان را بصورت دارائی فئودالی اعطا می کند» و اینکه «یول و اموال سرمایه داران»، یعنی، بورژو آی مقدم، آنچنان اموال دولتی است» که توسط دولت به «تملک فئودالی» منتقل می شود. و سرانجام، ایس دولت معتقد، دوباره«دولت توانگر و دارا» یعنی، به«بورژو آزی دنیوی تبدیل می شود، که در مطابقت با قطعه بعدی است: «در نتیجه انقلاب، بورژو آزی پراقتدار شد.» (ص ۱۵٦). حتی ماکس قديس هيچگاه قادر نمي شد به اين تناقضات «دلخراش» و «دهشتناک» دست يابد -بهر تقدیر، او اگر از کمک واژه آلمانی Bürger [شهروند] برخودار نبود، که آن را مي تو اند دلخو اهانه به مثابه «citoyen» يا «بورژو آ» يا به مثابه «شار مند خوب» آلماني معنى

۱. سیسموند دو سیسموندی، اصول نوین اقتصاد سیاسی. ه.ت.

کند، ـ هیچگاه جرات نمیکرد آنها را رسما اعلام نماید. قبل از اینکه جلوتر رویم، باید دو کشف بزرگ دیگری را مورد توجه قرار دهیم که هالوی «ما در اعماق قلبش بوجود میآورد [دو کشفی]که ویژگی «شادی جوانی» صفحه ۱۷ و ایضاً «اندیشه محض» بودن را مشترکاً دارا هستند.

در صفحه ۱۵۰ تمام بلایای مناسبات اجتماعی موجود به این فاکت خلاصه می شود که «شارمندان و کارگران» به «حقیقت پول باور دارند». بهلول فرخنده خوی تصور میکند که این همانا در قدرت «شارمندان» و «کارگران» که در میان کلیه ممالک متمدن جهان پخش شده اند، است که ناگهان در یک روز آفتابی، «ناباوری» شان به «حقیقت پول» را اظهار نمایند؛ او حتی معتقد است چنانچه این یاوه ممکن می بود، بتوسط آن چیز کی بدست می آمد. وی برآن است که هرنگارنده برلنی با همان سهولتی که «حقیقت» نحدایا فلسفه هگلی را در دماغش نابود میکند، می تواند «حقیقت پول» را از میان بردارد. اینکه پول محصول ضروری مناسبات تولیدی و مراوده معینی است و تازمانیکه این مناسبات وجود داشته باشند، «حقیقتی» باقی می ماند - بالطبع ربطی به مرد مقدسی چون ماکس قدیس که دیدگان خود را بسوی آسمان متوجه می سازد و قفای دنیوی اش را به سوی جهان دنیوی بر می گرداند، ندارد.

دومین کشف در صفحه ۱۵۲ صورت می گیرد و مبین آن است که، «کارگر نمی تواند کار خود را به سود و بهره تبدیل کند»، زیرا «این سود بدست کسانی می افتد که بنوعی اموال دولتی را بصورت تملک فئو دالی دریافت داشته اند.» این صرفاً توضیح دیگری از عبارت صفحه ۱۵۱ است که قبلا در فوق، در جائی که دولت، عصاره حیاتی پر ولتاریا را می مکد نقل شده است. و در اینجا هر کس بلافاصله «این خود اندیشی ساده» را مطرح می کند \_ و اگر «اشتیرنر» چنین نمی کند «تعجب آور نیست» \_ که پس چگونه است که دولت به «کارگران نیز به نوعی «اموال دولتی» را بصورت «تملک فئو دال» ارزانی نمی دارد. هر آینه ماکس قدیس این سوال را از خود کرده بود شاید بدون تأویل خود از شار مندان «مقدس» موفق بانجام این کار می شد، زیرا ناگزیر می بود رابطه ای که در آن

همانطور که حتی «اشتیرنر» میداند \_ همانا بهوسیله تنافض و تـضاد بـورژو آزی بـا پرولتاریا میتوان به کمونیسم رسید. اما اینکه **چگونه** بآن رسیده میشود، را تنها «اشتیرنر» 266.

مىداند.

کارگران عظیمترین نیرو را در دستان خود دارند... آنان فقط باید از کارکردن دست کشند و آنچه بهوسیله کارشان تولید کردهاند را تملک خود تلقی کنند و از آن متمتع شوند. این است معنی آشوب و بلوای کارگری که اینجا و آنجا شعله ور میشود.: (ص ۱۵۳)

آشوب و بلوای کارگری، که حتی تحت سلطه زینون، امپراط ور بیزانس به صدور مجموعه قوانینی منجر شد (زینون، فومان در باب کارهای نوین)، در قرن چهار دهم بشکل شورش ژاکری و وات تایلر «مشتعل گشت»، و در ۱۵۱۸ در روز نحس ماه مه<sup>(۱)</sup> در لندن، و در ۱۵۴۹ در قیام برزگ «تانرکت»<sup>۲۹</sup> و بعدها در لایحه ۱۵ دومین و سومین سال حکومت ادوارد ششم، و یک رشته لوایح متشابه پارلمان را بوجود آورد؛ آشوب هائی بزودی پس از آن در ۱۲۴۰ و ۱۵۹۹ (۸ قیام در یک سال)، در پاریس صورت گرفت، و با قضاوت درباره قوانین آن عصر، این آشوب ها از قرن ۱۴ ببعد می بایست در فرانسه و انگلستان متعدد بوده باشد؛ و جنگ دائمی که از ۱۷۷۰ ببعد در انگلستان و از زمان انقلاب در فرانسه با قدرت و زیر کی از طرف کارگران علیه بورژو آزی بدان دست یازیده شد ـ همگی اینها برای ماکس قدیس طبق گزارش های روزنامه های آلمانی، در اینجا و آنجا» در سیلسی، پوزنان، باگده بورگ و برلن، و جود . دارد.

آنچه بنابر تصور بهلول فرخنده خوی بهومیله کار تولید می شود، بـههستی [خـود] ادامه میدهد و بهمثابه شییء که تجدید تولید می شود در نظر گرفته شده و مورد تمتّع واقع می گردد»، حتی اگر تولید کنندگان «دست از کار بکشند.»

همانطور که شارمند نیکمان قبلا این کار را در مورد پول انجام داده بود، اینک دوباره «کارگران» که در سراسر جهان متمدن پراکنده شدهاند را بهباشگاهی خصوصی تبدیل میکند که تنها میبایست تصمیمی انخاذ کنند تا از کلیه مشکلات رها شوند. ماکس قدیس نمیداند که از ۱۸۳۰ ببعد در انگلستان دستکم به ۵۰ کوشش دست یازیده شد، و در حال حاضر به کوشش دیگری دست زده میشود تا کلیه کارگران انگلیسی در سازمانی مجزاگرد آورده شوند، و اینکه علل کاملا تجربی کامیابی کلیه این نقشهها را عقیم گذارده است. او نمیداند که حتی اقلیتی از کارگران که با هم متحد

. کلمات روز نحس ماه مه در دستنویس به انگلیسی ذکر شده است.

می شوند و دست به اعتصاب می زنند بزودی خود را ناگزیر می بینند بشیوه ای انقلابی عمل کنند \_ واقعیتی که وی می تواند از قیام ۱۸۴۲ در انگلستان و از قیام متقدم تر «ولش wetsh \* ۱۸۳۹ ، مطلع شود، که در آن سال هیجان انقلابی در میان کارگران، نخست بیان کامل [خود را] در «ماه مقدم» یافت که تواماً با تسلیح عمومی مردم اعلام شد. در «معنای حقایق تاریخی جگونه ماکس قدیس بطور مداوم می کوشد یاوه خود را به مثابه «معنای» حقایق تاریخی جازند (که در آن دست بالا در ارتباط با «واحد و یگانه» خود موفق است) \_ همانا حقایق تاریخی که «معنای» خود را قالب می کند، و بدینسان ناگزیر به یاوه منجر می شود». (ویگاند، ص ۱۹۴) ضمناً، بمخیله هیچ پر ولتری خطور نمی کند برای پندواند رز درباره «معنای» جنبش های پر ولتری یا آنچه می بایست در حال حاضر

بعد از این کارزار برزگ، سانچوی قدیس بابوق و کرنا بهنزد ماریتورن خود باز میگردد:

«دولت بربردگی کار قرار گرفته. هرآینه کار آزاد شود، دولت از دست خواهد رفت.» (ص ۱۵۳)

دولت امروزین، [یعنی] حاکمیت بورژو آزی بر آزادی کار قرار گرفته است، این ایده همراه با آزادی مذهب، دولت، بیان، و غیره، و از اینرو «گاه و بیگاه» «ایضاً» «ساید» همراه با آزادی کار، من آزاد نمی شوم، بلکه فقط یکی از اسارت گرانم آزاد می شود -این ایده از طرف ماکس قدیس، از سالناهه آلمانی فرانسوی، اگرچه بشکلی کاملا تحریف شده، بارها بعاریت گرفته شد.<sup>(۱)</sup> آزادی و کار همانا رقابت آزادانه کارگران در میان خودشان است. ماکس قدیس در اقتصاد سیاسی همانند دیگر حیطه ها بسیار واژگون بخت است. کار در کلیه کشورهای متمدن آزاد است؛ مساله نه بر سر آزادی کار، بلکه برسر رفع وارتفاع آن است.

ب ـ کمونیسم ماکس قدیس کمونیسم را «سو سیال ـ لیبر آلیسم» می نامد، زیرا به خوبی آگاه است که .

۱. مقایسه کنید با کارل مارکس و فریدریش انگلس، منتخب آثار، ج ۳، ص ۱۵۲. ـ ه.ت.

بدنامی واژه لیبر آلیسم در میان رادیکال های ۱۸۴۲ و آزاد - اندیشان» مترقی برلنی تا چه اندازه زیاد و گسترده است. این دگرگونی در عین حال این فرصت و تهور را باو میدهد تا انواع چیزهائی که هیچگاه در مقابل «اشتیرنر» بهم نبافته بود را در دهان «سوسیال - لیبرال ها» بگذارد، که هدف از رد آنها این است که به عنوان رد کمونیسم نیز بکار رود.

بر كمونيسم به كمك يك سلسله تدابير منطقي و تا حدودي تاريخي غالب مي آيد.

سانچو در اینجا با کمک تعدادی گیومه «همه» را به یک شخص، و جامعه به مثابه شخص، [یعنی] به مثابه فاعل = را به جامعۀ مقدس و مقدسات تبدیل می کند. اکنون قدیس ما می داند بچه چیزی بپردازد و می تواند کل سیلاب خشم آ تشین خود را علیه «مقدّس» رها سازد، که بطبع در نتیجه آن، کمونیسم نابود می شود. اینکه ما کس قدیس در اینجا دوباره یاوه خود را در دهان «سو سیال [لیبرالها]»، بطوریکه «فتوای» کلمات آنان باشد، می گذارد، «تعجبی ندارد». او قبل از هرچیز «بدهکار» به مثابه مالک زمین، به مثابه ربح -خوار، به مثابه بازرگان، به مثابه کارخانه دار، به مثابه کارگر \_ جائی که «بدهکار» می تواند بشکل کاملاً متمایز به همکاری و نظارت برکار سایر اشخاص یافت شود \_ کلیه این روابط را به «بدهکاری بذاته» تبدیل می کند.<sup>(۱)</sup>

[...] لیبرآلیسم سیاسی دیگر هیچ گونه «مالکیت شخصی» را از میان نـمیبرد، بـلکه حداکثر میبایست توزیع «تملک فئودالی» را همسان نماید و تساوی را در اینجا برقرار

۱. در اینجا چهار صفحه دستنوشته که شامل پایان «نخستین تعبیر منطقی» و اُغـاز «دومـین تـعبیر منطقی» بوده، مفقود است. سازد. در خصوص جامعه به مثابهٔ «مالک اعلی» و دربارهٔ اجامرواوباش» ماکس، قدیس، از جمله باید «مساوات خواه» ۱۸۴۰ را مقایسه کند. «مالکیت اجتماعی یک تناقض است، اما ثروت اجتماعی همانا نتیجه کمونیسم است. فوریه، برخلاف اصحاب اخلاق فروتن بورژوآئی، صدبار تکرار میکند که ایس همانا شری اجتماعی نیست که برخی ها زیاد دارند و بیشتری ها بسیار اندک» و از اینرو توجه را ایضاً به «فقر ثروتمند» جلب میکند»، در صنعت کادب La fausse industrie، پاریس، ما۲۵

هم چنین، از همان سال ۱۸۳۹ \_و بدینطریق قبل از تعهدات وایتلینگ<sup>(۱)</sup> \_در مجله آلمانی کمونیستی «ندای **خلق» شماره دوم، ص ۴۱) م**نتشره در پاریس، اظهار می شود: «مالکیت خصوصی، «نفع شخصی» بس ستایش شده، سختکوش، آسوده و معصوم، به ثروت حیات، آسیب و صدمه آشکار می رساند.»<sup>(۲)</sup>

ماکس قدیس در اینجاکمونیسم را بهمثابه عقاید برخی لیبرآل هائی که متمایل به کمونیسماند، و شیوه بیان برخی کمونیست ها که بخاطر ادله کاملا عملی، خود را بشکلی سیاسی بیان میکنند، در نظر میگیرد.

بعد از اینکه «اشتیرنر» مالکیت را به «جامعه» تبدیل کرد، بناگاه تمامی اعضاء این جامعه در دیدگان او به دریوزه گر و لومپن تبدیل می شوند، که اگرچه ـ حتی موافق ایدهٔ او از نظم کمونیستی امور ـ آنان «مالک» و «مالک اعلی»اند. ـ پیشنهاد خیرخواهانه او برای کمونیست ها ـ همانا «تبدیل واژه لومپن به شکل آبر و مندانه خطاب، درست همانطور که انقلاب این کار را با واژه «شهروند» نمود ـ مثال بارزی است از اینکه وی چگونه کمونیسم را با چیزی که مدتها قبل از میان رفته، خلط می نماید. انقلاب حتی واژه سان کولوت را «به شکل آبر و مندانه خطاب» در برابر «اشخاص شریف» دانقلاب حتی واژه سان او آن را بطور نامناسبی به مثابه شهروندان نیک ترجمه می کند، «تبدیل نمود.» سانچوی قدیس این کار را به این خاطر انجام می دهد تا شاید کلمات کتاب جناب مرلن جادوگر

۱. ویلهلم وایتلینگ، تعهدات هم آهنگی و آزادی. ـ
 ۲. چنین می نماید این شاهد مثالی از مقاله «دگرگونی های سیاسی و اجتماعی» باشد که در «صحایف
 آینده» در ۱۸۴۶، شماره ۵ بطبع رسید. یحتمل «صدای خلق» اشتباهاً ذکر شده است. ـ

باید که مهترت سانجو هردو **سرین جاق و چله** خود را لخت کند و سه هزارو سیصد ضربه تازیانه برآن بنوازد چنانکه سرینش بدرد آید و اثر تازیانه برآن باقی بماند. (دون کیشوت، ج۲، فصل ۳۵<u>)</u>

سانچوی قدیس نشان می دهد که «ار تقاء جامعه به مالکی اعلی» دومین دستبر د عنصر شخصی به منافع بشریت» است، در حالیکه کمونیسم فقط دز دی کامل شده و «دستبر د عنصر شخصی است». «از آنجائیکه سانچوی قدیس بگونه تر دید نا پذیری سرقت را بمنزله چیزی نفرت انگیز تلقی می کند»، از اینرو به عنوان مثال معتقد است که وی «قبلا توسط حکم» فوق، کمونیسم را «داغ و درفش کرده است.» («کتاب»، ص ۱۰۲)، «اشتیرنر» «بمجرد اینکه»، «حتی چپاول» را در کمونیسم مکشوف نمود، «چگونه می تواند درخود نسبت بدان انزجار عمیق و کراهت منصفانه» احساس نکند»! «ویکاند، (یاچار تیسم) دست به نگارش زده یا همین سخافت را با تاکید فوق العاده پیش کشیده را «بمبارزه می طلبیم». کمونیسم بطبع آن «غارتی» که بورژوآ آن را به عنوان چیزی «شخصی» تلقی می کند، مجری خواهد داشت.

نخستين استنتاج

صفحه ۳۴۹: «لیبرالیسم بلافاصله بااین اظهار قدم پیش نهاد که این همانا ویژگی اساسی انسان است که مایملک نباشد، بلکه مالدار باشد. از آنجائیکه مساله در اینجا برسر انسان بود و نه فرد، مساله چقدر آن، درست آنچیزی بود که منافع خاص افراد را تشکیل می داد و همانا به اختیار آنان واگذار شد. بنابراین خودخواهی افراد در خصوص این چقدر دارای وسیع ترین چشم انداز بود و رقابت خستگی ناپذیری را به دنبال آورد.»

یعنی، لیبر آلیسم، یا مالداران خصوصی لیبرال، در آغاز انقلاب فرانسه با اعلام مالکیت خصوصی به عنوان یکی از حقوق انسان، بدان جلوه ای لیبر آل منشانه دادند. آنان فقط بخاطر موقعیت خود به عنوان حزبی انقلابی مجبور به انجام این کار بودند؛ اینان نه تنها مجبور بودند؛ به انبوه سکنه [روستایی] حق مالکیت اعطاکنند [بلکه] ناگزیر بودند بدانان اجازه دهند دارایی واقعی را متصرف شوند و همه اینها را در نتیجه «چقدر» خاص خود، که همانا آنچیزی بود که عمدتاً مورد علاقه شان بود و دست نخورده باقی مانده و حتی امن و بی خطر شده بود، تو انستند انجام دهند. بازهم در اینجا می بینیم که ماکس قدیس رقابت رااز لیبر آلیسم بوجود میآورد، او ضربه تازیانه ای را بتلافی ضربه های تازیانه ای که باید در فوق به خود میزد، به تاریخ میزند. توضیح «دقیقتر» بیانیه ای که وی با آن لیبر آلیسم را وا می دارد «بلافاصله گام پیش نهد» را می توان در نزد هگل یافت که در ۱۸۲۰ آن را بدین نحو افاده نمود: «در خصوص چیزهای بیرونی و خارجی همانا معقولانه است» (یعنی، برای من به عنوان

یک انسان معقول می شود) وکه باید مالدار باشم.....بنابراین اینکه چه چیزی و چقدر را دارا باشم، قانوناً امری تصادفی است. وفلسفه حقوق، پاراگراف ۴۹.)

این همانا خصلت نمای هگل است که عبارت بورژو آ را بهمفهوم واقعی، بهماهیت مآل تحویل میکند، و «اشتیرنر» وفادارانه از او تقلید مینماید. ایـنک مـاکس قـدیس براساس تحلیل فوق اظهار دیگری میکند مبنی براینکه،

کمونیسم این مساله را عنوان نمود که چقدر مال، و آن را در این معنی پاسخ داد که انسان باید بهاندازه نیاز داشته باشد. آیا خودخواهی من می تواند با این ارضاء شود؟ خیر، من بطریق اولی هرچقدر که قادرم به خود اختصاص دهم، باید داشته باشم.» (ص ۳۴۹)

در اینجا پیش از هرچیز باید توجه داشت که کمونیسم به هیچ وجه زائیده پارا گراف ۹۹ فلسفه حقوق هگل و «چه چیز و چقدر» آن نیست. ثانیا، «کمونیسم» به هیچ وجه براین عقیده نیست که «انسان» به چیزی سوای تبیین موجز نقادانه ای نیاز دارد. ثالثا، اشتیرنر به کمونیسم مفهوم «نیاز» که بورژو آی معاصر مدافع آنست را قالب میکند؛ بدینطریق تفاوتی را قائل می شود که بسبب حقارت و لثامت آن، فقط می تواند د رجامعه کنونی و نسخه اید ثال آن، [یعنی] ـ یگانگی «عربده جویان فردی» و انبان بدو شان می بندوبار اشتیرنر \_ از اهمیتی برخوردار باشد. «اشتیرنر» مجدداً به «تیزبینی» برزگی در ماهیت کمونیسم دست یافته است. و سرانجام سانچوی قدیس در مطالبه خود برای ماهیت کمونیسم دست یافته است. و سرانجام سانچوی قدیس در مطالبه خود برای بورژو آنیست که هرکسی می بایست هرچقدر توانائی اش<sup>(۱)</sup> بدو اجازه می دهد، داشته باشد، که هرکسی می بایست حق سود و استفاده آزادانه را داشته باشد) کمونیسم را

۱. واژه آلمانی Vermögen که بکرات در این قطعه بکار برده شده نه تنها بـمعنی تـوانـائی و قـابلیت است، بلکه بمعنی ثروت، دارائی، مال، وسایل و بخت و اقبال نیز میباشـد. در اینجا مصنفّان بـا مـعنای متعدد این واژه بجناس دست میزنند. آنگونه می پندارد که قبلا بدان رسیده شده تا آزادانه قادر باشد «نوانائی» او را پرورش دهد و آن را بکار اندازد، که بهمان اندازه که وابسته به خود بخت و اقبالش نیست، به هیچ وجه وابسته بدو نیست، بلکه ایضاً وابسته به مناسبات تولید و مراوده ای است که وی در آن زندگی می کند. (مقایسه کنید با فصل درباره «یکانگی») ضمناً، حتی خود ماکس قدیس طبق آموزش خویش رفتار نمی کند، زیرا در سراسر «کتابش» به چیزهائی «نیاز دارد» و چیزهائی را مورد استفاده قرار میدهد که قادر به اختصاص دادن [آنها به خود] نیست.

دومین استنتاج «اما اصلاحگران اجتماعی برایمان قانونی اجتماعی را موعظه میکنند. بدینسان فرد برده جامعه می شود.» (ص ۲۴۶) «بزعم کمونیست ها، هرکسی می بایست از حقوق جاودانی انسان بهر ممند شود.» (ص ۲۲۸)

درباره عبارت «قانون»، «کان»، و غیره، اینکه چگونه از طرف نگارندگان پر ولتاریائی مورد استفاده واقع می شود و برخورد انتقادی بدانها چه باید باشد، و در رابطه با «سوسیالیسم واقعی» سخن خواهیم گفت (نگاه کنید به مجلد ۲) تا جائی که به قانون مربوط می شود، ما همراه با بسیاری دیگر تقابل کمونیسم با قانون را، هم [از لحاظ] سیامی و هم خصوصی، و هم چنین در کلی ترین شکل آن به مثابه حقوق انسان مورد تاکید قرار داده ایم، نگاه کنید به سالنامه آلمانی فرانسوی، که در آنجا امتیاز و حق ویژه به مثابه چیزی در تطابق با مالکیت خصوصی جدا از طبقات اجتماعی، و قانون به مثابه چیزی در تطابق با مالکیت خصوصی در نظر گرفته میشود (ص ۲۰۲ و جاهای دیگر)؛ به مثابه پیزی در تطابق با مالکیت خصوصی در نظر گرفته میشود (ص ۲۰۲ و جاهای دیگر)؛ به مثابه نتیجه انتقاد از مذهب عرضه می شود (م ۲۰۲ و جاهای دیگر)؛ به مثابه نتیجه انتقاد از مانکیت خصوصی در ارتباط با فلسفهٔ آلمانی قرار میگیرد و به می سان، خود حقوق انسانها همچون امتیاز و مالکیت خصوصی به مثابه انحصار در می شود که اصول بدیهی قضائی که قرار است به کمونیسم منجر شود، بدیهیات مالکیت می شود که اصول بدیهی قضائی که قرار است به کمونیسم منجر شود، بدیهیات مالکیت خصوصی است و حق مالکیت مشاع، مقده می موه می حق مالکیت اظهار می ۹۹/۹۹)<sup>(۱)</sup> اتفاقاً حتی در آثار کمونیست های آلمانی قطعاتی که بسیار زود منتشر ص ۹۹/۹۹)<sup>(۱)</sup> اتفاقاً حتی در آثار کمونیست های آلمانی قطعاتی که بسیار زود منتش

مقایسه کنید با «طرح انتقاد از علم اقتصاد» اثر انگلس و «مقدمه ای برنقد فلسفه حقوق هگل.

شد ـ برای مثال، در نوشتآرهای هس<sup>(۱)</sup>، بیست و یک صحیفه از سوئیس، ۱۸۴۳، ص ۳۲٦ و در جاهای دیگر، که می تواند از طرف اشتیرنر در انتفادش از قانون مورد تملک و واژگونسازی قرار گیرد. تصادفاً ایده استفاده از عبارت فوقاً نقل شده علیه بابوف، مبنی برتلقی او به مثابه نماینده نظری کمونیسم، تنها می تواند بذهن یک معلم مدرسه برلنی خطور می کند.

ولی معهذا «اشتیرنر» دارای این گستاخی است که در صفحه ۲۴۷ اظهار دارد: کمونیسم که تصور میکند «کلیه افراد بطور طبیعی و فطری دارای حقوق برابرند، همین تز خود را رد میکند و مدعی می شود که اشخاص بطور طبیعی و فطری دارای هیچ گونه حقی نیستند. زیرا، به عنوان مثال نمی خواهد بپذیرد که والدین در رابطه با فرزندانشان دارای حقوقی هستند؛ کمونیسم خانواده را ملغی می سازد. بطور کلی، این اصل تماما انقلابی یا بابوفیستی (مقایسه کنید با کمونیست ها در سوئیس، گزارش کمیون،<sup>(۲)</sup> ص ۳) براساس جهان بینی مذهبی یا کاذب بنا شده است.»

یانکیی بهانگلستان می آید، و در آنجا قاضی دادگاه بخش از اینکه، یانکی بردهاش را شلاق بزند ممانعت بعمل می آورد، یانکی با عصبانیت فریاد برمیاورد: «ایـن هـم شـد سرزمین آزادی، آدم نمی تواند در اینجا حتی کاکا سیاه خود را شلاق بزند؟»<sup>(۳)</sup>

در اینجا سانچوی قدیس خود را از دو جهت خنده آور می سازد. اولا در شناسائی «حقوق متساوی طبیعی و فطری» کودکان در ارتباط با والدین، و در واگذاری همان حقوق بشر به کودکان و هم چنین والدین، «الغای حقوق بشر» را می بیند، ثانیا، دو صفحه جلوتر بهلول فرخنده خوی بما میگوید که دولت هنگامیکه پدری پسر خود را تنبیه میکند، دخالت نمیکند، زیرا حقوق خانواده را به رسمیت می شناسد. بدینسان آنچه او از یک طرف، به مثابه حقی ویژه، (حق خانواده را به رسمیت می شناسد. بدینسان آنچه او در میان «حقوق برابر انسان با طبیعت» می گنجاند. و سرانجام، می پذیرد که بابوف را تنها از طریق گزارش بلونچلی می شناسد، در حالیکه این گزارش (ص ۳)، بنو به خود می پذیر د

ح دیباچه» و «درباره مساله یهود» از مارکس (نگاه کنید به مجموعه آثار مارکس \_ انگلس \_ مجلد \_ ۳ ص ص ٢٤ /١٧٥) -ه.ت. ۱. اشاره است بهرساله موزس هس «فلسفه عمل» که در بیست و یک صحیفه از سوئیس بطبع رسید. ۲. يوهان اسپار بلونچلي، كمونيستها در سوئيس پس از اسناد كشف شده وايتلينگ. ه.ت. ۳. این جمله در اصل بهانگلیسی است. ه.ت.

که خردمندی خود را از ل. شتاین<sup>(۱)</sup>، دکتر در حقوق، مأخوذ میکند. دانش جامع الاطراف سانچوی قدیس از کمونیسم از این شاهد مثال روشن میشود. درست همانطور که برونوی قدیس در خصوص انقلاب دلال و واسطه اوست، همانطور هم بلونچلی قدیس، در خصوص کمونیستها دلال و کارگذاراوست. با چنین وضعی نباید دستخوش تعجب شویم از اینکه چند سطر پایین تر واژه زنگ زدهمان از خدا<sup>(۲)</sup>، بوادری انقلاب را به بوابری فرزندان خدا<sub>ه</sub> (در کدام دگم مسیحی صحبتی از بوابری و جود دارد؟) تنزل می دهد.

وی در اینجاکمونیسم را از دولتی که برعشق بنا شده و ساخته و پرداختهٔ خود ماکس قدیس است، مأخوذ میکند، که بعد بطبع، کمونیستی منحصرا اشتیرنری باقی میماند. سانچوی قدیس از طرفی فقط خویشتن خواهی را می شناسد و از طرف دیگر دعوی خدمت مبتنی برعشق، ترحم و صدقه را، برای او اصولا در خارج و فوق این معضل، هیچ چیز وجود ندارد.

جامعه کنونی براساس نیروهای مولده موجود است. برای مثال، هرآینه، در ماشین، شرارتهای جانکاه مشاهده شود، هرآینه، برای مثال، ماشین از کار کردن سرباززند، و آنانیکه نیازمند ماشیناند (برای اینکه بهعنوان مثال پول درآورند) نقص را در ماشین مییابند و میکوشند آن را اصلاح کنند، و غیره. . آنگاه، بزعم سانچوی قدیس، آنان نه وظیفه هدایت مناسب ماشین، بلکه کشف حق ماشین، ماشین مقدس، ماشین به مثابه تجسم مقدس، مقدس به مثابه ماشین، و ماشین در ملکوت را [هدف] خود قرار می دهند. «اشتیرنر» بدانان اندرز می دهد عیب را «در خود» بجویند. آیا به عنوان مثال این عیب و شائبه آنان نیست که به کج بیل و خیش نیاز مندند؟ آیا نمی توانند دستان خالی خود را برای کاشت سیب زمینی، و بعددر آوردن آن از زمین، بکار گیرند؟ در صفحه ۱۵۲،

این صرفا پدیدهای است قدیمی که شخص بیش از هرچیز بدنبال آنست تا سرزنش را متوجه کس دیگری جز خود ـ و از اینرو متوجه دولت و خود خواهی توانگران نماید، در حالیکه باید خودمان را مورد سرزنش قرار دهیم.»

«ستم دیده ای» که بدنبال آن است تا «تقصیر» فقر عمومی را متوجه «دولت» سازد، همانگونه که فوقا ملاحظه کردیم، کس دیگری جز خود بهلول ساده فرخنده خوی نیست. ثانیا «ستم دیده ای» که باعت میشود «سرزنش» متوجه «خودخواهی توانگران» شود، باز هم کسی دیگری جز بهلول فرخنده خوی نیست. او میتوانست چیز بهتری درباره ستم دیده ای دیگر از حقایق و افسانه های جان واتس، خیاط و دکتر در فلسفه، و از مؤنس فقیر هابسن، و غیره بیاموزد. و ثالثاً شخص که باید «گناه را بگردن گیرد» بار آورده میشود و هنگامیکه هفت ساله است به کارخانه فرستاده می شود - یا شاید فرد کیست؟ شاید فرزند پرولتاریائی است که با خنازیر عفونی بجان می آید و بضرب افیون کارگری است که از او توقع می رود در اینجا بتنهائی علیه بازار جهانی قیام کند - یا شاید دختری است که همه «تقصیرها»، یعنی «گناه» هرچیزی در وضع کنونی جهان را «درخود می جوید» یعنی، باز هم هیچکس دیگری جز خود بهلول فرخنده خوی. «ایین صرفا پدیده قدیمی» دلجو ٹی مسیحی و ابراز ندامت بشکل نظرورزانه (شهودی) آلمانی همراه پدیده قدیمی» دلجو ٹی مسیحی و ابراز ندامت بشکل نظرورزانه (شهودی) آلمانی همراه

101

ندارم به تغییر واقعیت، که فقط می توانم آن را همراه با سایرین تغیر دهم، دست زنم، بلکه می بایست خودم را در خودم تغییر دهم. «این همانا مبارزه درونی نگارنده با خویشتن است.» (خانواده مقدس، ص ۱۲۲، ص ص ۷۲، ۱۲۱، ۳، ۲).

بنابراین، بزعم سانچوی قدیس، آنانیکه از طرف جامعه تحت ستم قرار دارند به دنبال جامعهای عادلانه اند. هر آینه او پیگر بو د می باید آنانیکه «بدنبال آنند تا گناه را بگر دن دولت بیاندازند» ـ و بعقیده او آنان همان مردهانند ـ را ایضاً بدنبال دولت عادلانه روانه میکرد. اما او این کار را نمی تواند انجام دهد، زیرا شنیده است که کمونیست ها می خواهند دولت را ملغی سازند. اکنون او می بایست این الغای دولت را از چنته بیرون کشد، و سانچوی قدیس ما بار دیگر این عمل را با کمک «خر» خود، [یعنی] اتصال، بشیوهای که «بسیار ساده بنظر می رسد» انجام می دهد:

«از آنجائیکه کارگران در مذلت و فقر [Notstand]، بسر می برند، وضع موجود [Stand der]، بسر می برند، وضع موجود [Stand der]، یـعنی، دولت [Staat] (دولت یارسته = Status) می بایست الغاء شود.» [همانجا]

|             |   | بەاين ترتيب       |
|-------------|---|-------------------|
| وضع موجود   | = | مذَّلت و فقر      |
| دولت يارسته | 2 | وضع موجود         |
| وضع         | = | دولت، رسته        |
| دولت        | 2 | وضع               |
| دولت        | = | نتيجه: فقر و مذلت |

چه چیزی می تواند «ساده تر به نظر رسد»؟ «فقط تعجب آوراست» که بورژو آی انگلیسی در ۱٦۸۸ و بورژو آی فرانسوی در ۱۷۸۹ همان «تاملات» و معادلات ساده را پیش کشید، زیرا در آن دوران قضیه بیشتر این بو د که رسته = وضع = دولت. از اینجا چنین نتیجه می شود که هرجا «فقرو مذلت» وجود داشته باشد، در آنجا «دولت» که بطبع همان دولتی است که در پروس و آمریکای شمالی است، می بایست الغاء شود. سانچوی قدیس همانگونه که عادتش است، اکنون برخی از امثال سلیمان را بما عرضه می دارد:

امثال سليمان شماره ا

صفحه ۱۹۳: «اینکه جامعه منیتی نیست که بتواند داد و دهش کند، بلکه ابزاری است که از آن می توانیم فایده بریم؛ اینکه ما دارای وظایف اجتماعی نیستیم، بلکه دارای منافع هستیم؛ و اینکه هیچ فداکاری را به جامعه مدیون نیستم، بلکه اگر چیزی را فداکنیم آن را برای خود فدا می کنیم - کلیه اینها از طرف [لیبرال های] اجتماعی نادیده گرفته می شود، چراکه آنان اسیر اصول مذهبی اند و مشتاقانه برای - جامعه ای مقدس می کوشند.» «بصیرت» در ماهیت کمونیسم از آنچه در ذیل می آید ناشی می شود:

۱ ـ سانچوی قدیس بکلی از یاد برده که این خود او بود که «جامعه» را به «من» تبدیل نمو د و بالنتیجه خود را همانا فقط در «جامعه» خاص خود یافت.

۲\_او معتقد است، کمونیستها فقط منتظرند تا «جامعه» چیزی بدانان هدیه کند، در حالکیه آنان حداکثر میخواهند جامعهای بهخود ارزانی نمایند.

۳\_او جامعه را، حتی قبل از اینکه وجو د داشته باشد، بهابزاری تـبدیل مـیکندکـه میخواهد از آن میخواهد از آن و بهرغم آن و سایر مردمان بـا مـناسبات اجـتماعی متقابلشان که جامعهای و در نتیجه این «ابزار» را بهوجو د می آورند، فایدهای ببرد.

۴- او معتقد است که مساله «وظایف» و «منافع» و دو جنبه مکمل آنتی تزی که فقط در جامعه بورژو آئی وجود دارد می بایست در جامعه کمونیستی و جود داشته باشد (تحت لوای منافع، بورژو آی خود اندیش همواره چیز سومی را میان خود و اسلوب عمل وارد می سازد - عادتی که در شکل واقعا کلاسیک [آن] در بنتام دیده می شود، که دماغش قبل از اینکه تصمیم بگیرد چیزی را استشمام کند، باید منافعی را تجربه کرده باشد، مقایسه کنید با «کتاب» درست در زیر دماغ خود، ص ۲۴۷).

۵- ماکس قدیس معتقد است هنگامیکه کمونیست ها حداکثر می خواهند جامعه موجود را فداکنند، می خواهند جامعه موجود را فداکنند، می خواهند برای «جامعه» فداکاری نیمایند، در این حالت او می بایست آگاهی شان را از اینکه مبارزه شان امر مشترک کلیهٔ کسانی است که نظام بورژو آیی را به مثابهٔ فداکاریی که برای خود می کنند پشت سر گذار ده اند، توصیف نماید.

٦- [ليبرال هاى] اجتماعي بويژه اسير اصول دين اند و

۷-اینکه آنان برای جامعهای مقدس میکوشند - این نکات قبلا در فوق مورد بحث قرار گرفته است. سانچوی قدیس، چقدر «مشتاقانه» برای «جامعه مقدس» میکوشد، برای اینکه همانطور که قبلا دیدیم، قادر باشد باکمک آن کمونیسم را ر دکند. امثال مىليمان شماره ۲ صفحه ۲۷۷: «هر آينه منافع در مساله اجتماعي كمتر عاطفي ترونابيناتر مي بود، آنگاه....انسان مي توانست دريابد كه جامعه تا زمانيكه از كساني شامل شده و آنان آن را تشكيل مي دهند، نمي تواند به جامعهاي نوين تبديل شود و همانطور قديمي باقي مي ماند.»

«اشتیرنز» معتقد است پرولتارهای کمونیست که جامعه را دستخوش دگرگونی می سازند و مناسبات تولید و شکل مراوده را بر شالوده نوینی بنا می کنند \_ یعنی، برخود به مثابه مردمانی نوین و بر شیوه نوین زندگی شان \_ «ه مانطور قدیمی باقی می مانند.». ترویج خستگی ناپذیری که توسط این پرولتارها انجام می شود و بحث های روز مره شان در میان خود، بقدر کافی مسجل می سازد که آنان و مردم تا چه حد ناچیزی میخواهند «همانطور قدیمی» باقی بمانند. آنان هرآینه همراه با سانچوی قدیس «گناه را بگردن گیرند»، «همانطور قدیمی» باقی می مانند؛ اما به خوبی می دانند که فقط تحت شرایط در اولین فرصت تغیر دهند. در فعالیت انقلابی تغییر خود با تغییر شرایط مصادف است. \_ این سخن برزگ با مثالی بهمین اندازه بزرگ که بطبع، مجدداً از جهان «مقدس» اتخار شده، توضیح داده می شود.

چه چیزی می تواند ساده تر بنظر رسد؟ ماکس قدیس که تو سط این معادلات تقویت شده، این کلمات ستُرک تاریخی را بهم می بافد<sup>(1)</sup>:

«موجودات انسانی که ابدأ قصد نیل به تکامل خاص خود را ندارند، معهدا خواهان آن بودهاند جامعهای را تشکیل دهند.»

موجودات انسانی که ابداً خواهان تشکیل جامعهای نیستند، معهذا فقط به تکامل جامعه نایل گشته اند، زیرا همواره خواستار آن بوده اند تا فقط به مثابه افراد مجزا رشد یابند واز اینرو تکامل خاص خود را در جامعه از طریق آن کسب نمایند. ضمنا فقط به مُخیِّلهٔ قدیسی از نوع سانچوی ما خطور می کند که تکامل «موجودات انسانی» را از تکامل «جامعه» ای که در آن زندگی می کنند جدا کند و آنگاه بگذارد تا پندارش براین شالوده پندار آمیز پرسه زند. او اتفاقاً حکم خویشتن که توسط برونوی قدیس القا شده را فراموش کرده، که در آن از پیش این خواست اخلاقی برای تغیر خود و در نتیجه تغیر جامعه را در مقابل اشخاص قرار داد \_ حکمی که بنابر آن وی تکامل افراد را با تکامل جامعه یکی می داند.

جهارمین تعبیر منطقی در صفحه ۱۵٦ او کمونیست ها را و ا می دارد در مخالفت با شهر وندان بگویند: وگوهر و ذات ماه(!) وعبارت از این نیست که همگی ما فرزندان یرابر دولتیمه(!) وبلکه عبارت از این است که همگی ما برای یکدیگر وجود داریم. ما همگی در این [امر] برابریم که برای یکدیگر وجود داریم، که هرکسی برای خود کار می کند و هریک از ما یک کارگر است.» او آنگاه می اندیشد وزیستن همچون یک کارگر» به مثابه برابر با این است که هر یک از ما تنها از طریق دیگری وجود دارد»، بطوریکه دیگری، وبرای مثال، برای ملبس نمودن من کار می کند، و من نیاز او را برای سرگرمی و مشغولیت بسرمیآورم، او بخاطر ملبس نمودن من کار می کند و من برای تعلیم و تهذیب او. بدینطریق شرکت در کار همانا وقار و مساواتمان است. ممشود؟ پایین ترین حد ممکن.....علیه ما چه چیزی می توانید بکار برید؟ باز هم، فقط می شود؟ پایین ترین حد ممکن.....علیه ما چه چیزی می توانید بکار برید؟ باز هم، فقط کارا» وهمانا فقط بخاطر کار ما غرامتی به شما بدهکاریم»، وفقط برای آنچه انجام می دهید

۱. تضمینی است از جملهٔ گوته درافیگنی در تائوریس، پرده اول، صحنه ـ ۳

ه.ت.

و برای ما سودمند است» «ادعائی نسبت بما دارید». «ما می خواهیم برایتان فقط آنقدر ارزشمند باشیم که عمل کنیم؛ و شما درست بهمین نحو میبایست برای ما ارزشمند باشيد.، «اعمالي كه براي ما واجد ارزش اند، يعنى كار سودمند بحال جامعه، تعيين كنند. ارزشند...آن کسی که کاری مفید انجام می دهد، دارای اهمیت قدر اول است، یا ۔ قاطبه كارگران (سودمند بحال جامعه) برابرند. ولي از أنجائيكه كارگر لايق دستمزدش است، پس بگذار دستمزد نیز یکسان باشد. (ص ص ۱۵۸ /۱۵۷)

برای «اشتیرنر» کمونیسم «همانا با کاوش برای «**کوهر ذات**»؛ آغاز می شود؛ او که جوان نيكي است، بار ديگر تنها مي تواند «وراي چيزها نفو ذكند». اينكه كمونيسم جنشي كاملا عملي است و توسط وسايل عملي بدنبال اهداف عملي است، و اينكه شايد فقط در Tلمان، در مخالفت با فیلسوفان آلمانی بتواند لحظه ای صرف مساله «ذات و گوهر» کند \_ این، البته به قدیس ما ربطی پیدا نمی کند. بنابراین این «کمونیسم» اشتیر نری، که این چنین برای «ذات» غش میکند، فقط به مقوله ای فلسفی، یعنی به «وجو د برای یکدیگر» می رسد که سپس باکمک برخی شاهد مثال های خود سرانه

تا حدى بهجهان تجربي نزديكتر آورده مي شود. وانگهى، مايليم سانچوى قديس را بمبارزه بطلبیم تا برای مثال قطعهای را درنزد آوثن (که بالاخره، به عنوان نمایندهٔ کمونیسم انگلیسی می تواند همچون مثالی از «کمونیسم» مورد استفاده قرار گیرد، و هم چنین برای مثال، [درنزد] پرودن غیر \_کمونیست<sup>(۱)</sup>، که بخش عظیمی از احکام فوق از او اقتباس شده و آنگاه مجدداً تدوین یافته) نشان دهد که شامل چیزی از این احکام درباره «ذات» جامعه عمومي كارگران و غيره باشد. اتفاقاً مجبور نيستيم به عقب بازگردیم. سومین شماره ندای خلق، مجله کمونیستی که قبلاً د رفوق شاهد مثال آورده شد،میگوید:

۱. پرودنی که از همان اوایل سال ۱۸۴۱، از طرف کارگران کمونیست مجله «ژورنال لا فراترنیته» بخاطر دفاع از دستمرد یکسان و جامعه کارگران بطور اعم و ایضاً بخاطر پیش داوریهای دیگر اقتصادی که مي توان در آثار اين نوسينده برجسته يافت، قويا مورد انتقاد قرار گرفت؛ پرودني كه كمونيستها از او هيچ چیز جز انتقاد از مالکیت را نپذیرفتهاند......[پی نوشت نا تمام رها شده است.]

«چیزی که امروزه کار نامیده می شود، تنها بخش کو چک حقیرانه ای است از روند عظیم و نیر و مند تولید؛ زیرا هدهب و اخلاقیات با نام کار فقط آن نوعی از تولید که مشمئز کننده و خطرناک است راگرامی می دارند، و بعلاوه به خود جرئت می دهند چنین کاری را با انواع کلمات قصار بیارایند ـ گوئی کلمات نعمت و برکت (یا جادوگری) اند ـ ، کار با عرق جبین، همچون آزمایشی تحمیل شده از سوی خداوند؛ کار، زندگی را شیرین می سازد، یمنظور ترغیب و تشویق، و غیره. اخلاقیات جهان که در آن زندگی می کنیم، ما را از اینکه اصلاح کار را د رجنبه خوشایند و آزاد مراوده انسانی بکار نبریم، بر حذر می دارد. این جوانب علیرغم اینکه تولید را تشکیل می دهد، به و سیله اخلاقیات تخطئه می شود. اخلاقیات آنها را مشتاقانه به مثابه چیزی بی ارزش، دلخوشی پوچ و هو اپر ستی مورد اهانت و دشنام قرار می دهد. کمونیسم، این موعظه سالوسانه و این اخلاقیات مسکیانه را افشاء نموده است.ه<sup>(۱)</sup>

ماکس قدیس کل کمونیسم را به مثابه جامعه عمومی کارگران، به دستمزد یکسان تقلیل می دهد کشفی که سپس با سه «واژگونسازی» ذیل در صفحه ۲۵۱ تکرار می کند، «علیه رقابت که اصل جامعهٔ ژنده پوشان - [یعنی] توزیع از آن سرچشمه می گیرد. پس آیا امکان دارد منی که بسیار با دست و پا هستم،<sup>(۲)</sup> امتیازی بر دیگری که بی دست و پا است، نداشته باشم»؟ بعلاوه، در صفحه ۲۲۳، او از «مالیات عمومی بر فعالیّت انسانی در جامعه کمونیستی» سخن می گوید. و بالاخره، در صفحه ، ۳۵، این نظر را به کمونیست ها نسبت می دهد که «کار» «یگانه منبع و سرچشمه» است. به این تر تیب، ماکس قدیس مجدداً در کمونیسم مالکیت خصوصی بشکل دوگانه آن را وارد می سازد - به مثابه توزیع و دستمزد -کار. ماکس قدیس همچون گذشته در رابطه با «دزدی» در اینجا از نو متمار فی ترین و تنگنظرانه ترین عقاید بورژو آئی را به مثابه «بصیرت» «خاص خود» از ماهیت کمونیسم به نمایش می گذارد. او خویشتن را کاملا شایسته افتخار تعالیم بلونچی

۱. چنین بنظر می سد این شاهد مثالی است از مقاله «دگرگونی سیاسی و اجتماعی» منطبعه در صحایف آینده، ۱۸۴۶، شماره ۵، شاید «ندای خلق» اشتباهاً ذکر شده است.

۲. در ایسن بسخش مسمنفان مسعانی مختلف واژه Vermögen و مشتقات آن vielvermögend و Unvermögend و غیره را می نمایانند. واژه Der Vielmögende می تواند بر شخصی دلالت کند که توانا، قادر، دولتمند، قدر تمند، زرنگ و با دست و پا و صاحب مال و غیره است؛ و واژه der Unvermögende از سوی دیگر می تواند به معنی، ناتوان، عاجز، نالایق، ضعیف، مفلس، بی عرضه و بی دست و پا و غیره باشد س نشان میدهد. وی سپس همچون خرده \_ بورژو آئی واقعی از این می هراسد که «او که بسیار با دست و پا است» «نکند امتیازی برکسی که بی دست و پا است نداشته باشد» \_ اگر چه نباید از هیچ چیز بیشتر از اینکه با «منبع و سرچشمه» خاص خود تنها گذاشته شود، بترسد.

ضمناً، «او که بسیار با دست و پا است.» تصور میکند شهروندی و تابعیت برای پرولتاریا، بعد از اینکه برای فرض میکند آنان واجد آنند، امری علی السویه است. این درست همان چیزی است که در فوق متصور میشود مبنی برایینکه برای بورژو آزی شکل حکومت علی السویه است. کارگران برای شهروندی، یعنی برای، تابعیت فعالانه آنچنان اهمیتی قائل اند که جائی که واجد آنند، برای مثال، در آمریکا، از آن «با کاردانی سود می برند»، و در جائی که فاقد آنند، برای کسب آن میکوشند. مقایسه کنید با گزارشات کارگران آمریکای شمالی در میتیگ های بی شمار، با تاریخ چاریتسم انگلیسی و با کمونیسم و رفرمیسم فرانسوی.

نخستین استنتاج «کارگر، با این آگاهی که چیز اساسی دربار، او کارگر بودنش است، خویشتن را از خودخواهی دور نگهمیدارد و خود را تابع سیادت جامعه کارگران می سازد، درست همانطور که بورژوآ صادقانه (ا) «از دولتی جانبداری می کند که برپایه رقابت قرار گرفته است. (ص ۱۶۲) کارگر حداکثر از این [امر] آگاه است که برای بورژو آ چیز اساسی درباره او این است که او کارگر است و از این رو می تواند از خود علیه بورژو آی بدین مثابه دفاع کند. هر دوی این کشفیات سانچوی قدیس، [یعنی] «صداقت بورژو آی و «دولتی که برپایه رقابت قرار گرفته»، می تواند به مثابه ادله تازه «زرنگی» «شخص زرنگ و با دست و پا» ثبت شود.

**دومین استنتاج** هدف کمونیسم از قرار باید «رفاه همکان» باشد. این حقیقتاً در واقع چنین مینماید انگار هیچ کس نیازی ندارد بدیننحو در موقعیت پست تری قرار گیرد. اما این چه نوع رفاهی خواهد بود؟ آیا همگان دارای رفاه یکسان و واحدی هستند؟ آیا کلیهٔ اشخاص خود را در شرایط

یکسان و واحد، برابر احساس میکنند؟ اگر چنین است، آنگاه مساله همانا بر سر درفاه واقعی» است. آیا ما عاقبتالامر بهنقطهای نمیرسیم که ظلم و ستم مذهب آغاز می شود؟ ... جامعه حکم داده است که نوع خاصی از رفاه، همانا رفاه واقعی است، و چنانچه این رفاه، برای مثال، التذاذ صادقانه کسب شده می بود، شما بطالت دلچسب را ترجیح میدهید، آنگاه جامعه... از تهیه دیدن آنچه برای شما عرف مقدس و هیرارشی] رفاه است، خودداری می ورزید. کمونیستم با اعلام رفاه برای همگان، رفاه آنانیکه تاکسون بمثابهٔ ربع خوار و غیره زندگی میکردهاند را نابود میسازد» (ص ص ۴۱۱/۴۱۲) «اگر چنین است»، معادلات ذیل از آن ناشی می شود: بهرورزی و رفاه همگان =کمونیسم = اگر چنین است = رفاه يکسان و واحد براي همگان = رفاه یکسان همگان در شرایط یکسان و واحد <sub>=</sub> رفاه حقيقي = إرفاه مقدس، مقدس، = ظلم و استبداد مذهب = ظلم و استبداد مذهب كمونيسم

«این حقیقتاً در واقع چنین می نماید انگار»، «اشیترنر» همان چیز را دربارهٔ کمونیسم<sup>.</sup> گفته، همانطور که قبلاً دربارهٔ هر چیز دیگری گفته است.

اینکه قدیس ما چطور عمیقاً در ماهیت کمونیسم «نفوذکرده است» ایـضاً از ایـن واقعیت روشن میشودکه وی میل انجام «رفاه واقعی» بشکل «التـذاذ صـادقانه کسب شده» را به کمونیسم نسبت میدهد. چه کسی جز «اشتیرنر» و برخی کفاشان و خیاطان بـرلنی دربـارهٔ «التـذاذ صـادقانه کسب شـده» \* میانـدیشد؟ و مـهمتر، ایـنرا از قـول

<sup>\*. [</sup>قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است] چه کسی، جز اشتیرنر، قادر است چنین سخافت اخلاقی را به پرولتارهای انقلابی غیر اخلاقی نسبت دهد، که همانطور که کل جهان متمدن می داند [برلن، که صرفاً «فرهیخته» [jebildet] است، بطبع بجهان متمدن تعلق ندارد)، دارای این نیت کینه توزانهاند که نه اینکه «النذاذ» خود را «صادقانه بدست آورند» بلکه آن را از طربق فتح، کسب نمایند!

کمونیست ها می گوید که بر ایشان اساس تفاوت میان کار و التذاد از میان می رود. بگذار قديس كاملاً اخلاقي مزاج ما ذهن خود را در مورد اين قضيه مشوش نسازد. «صادقانه بدست آمده» برای او و کسانی باقی میماند که برایش ناشناخته اند و آنان را نمایندگی میکند ـ برای صنعت کاران کوچکی که توسط آزادی صنعتی نابود شدهانـد و اخـلاقاً خشمگین و بر آشفتهاند. «بطالت دلچسب» نیز بالکل بجهان بینی حقیرانهٔ بورژو آئی متعلق است. اما نکتهٔ مکمل کل این اظهارات همانا شبههای است که بورژو آی نیرنگبار. عليه كمونيست ها بوجود مي آورد: مبنى بر اينكه آنان مي خواهند «رفاه» ربح خوار را از بین ببرند، و با این وصف دم از «رفاه همگان» میزنند. بدینسان، او معتقد است که در جامعهٔ کمونیستی، ربح خواران، که «رفاه» شان می بایست از بین برود، کماکان وجود خواهند داشت. او مدعی است که «رفاه» بمثابهٔ ربح خوار، ذاتی افرادی است که در حال حاضر ربح خوارند، [و این خصوصیت] از فردیت آنان جدائی ناپذیر است، او تصور میکند که برای این افراد هیچ گونه «رفاه» دیگری جز رفاهی که توسط موقعیت شان بمثابهٔ ربح خوار معین شده است، نمی تواند وجود داشته باشد. او هم چنین بر آن است جامعهای که کماکان می بایست علیه ربح خواران وامثالهم دست به مبارزه زند، از پیش بشیو های کمونیستی سازمان یافته است.\*

بهر تقدير، كمونيست ها هيچگونه شك و شبههاى درباره سرنگونى سلطه بورژو آئى، بمجرد اینکه بقدر کافی برای انجام این کار قدر تمند شدند، بخود راه نمی دهند \*\* برای

\*. [قطمهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] و بالاخره او این خواست اخلاقی را عنوان می سازد که کمونیست.ها می بایست با فراغت خاطر بگذارند تا ابدالاباد بوسیلهٔ ربح خوار، بازرگان، کارخانه دار، و غیره مورد استثمار قرار گیرند، زیرا آنان نمی توانند استثمار را بدون اینکه در عین حال رفاه این حضرات را از بین ببرند، ملغی سازند. بهلول فرخنده خوی که در اینجا بمثابهٔ مدافع بورژوآزی ـ بزرگ از خود ادا و اصول در می آورد، می تواند زحمت موعظه وعظهای اخلاقی برای کمونیستها که می توانند همه روزه بهتر از آنها را از «شارمندان نیک» خود بشنوند، را بخود ندهد.

\*\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] ... و آنان هیچ گونه شک و شبههای دربارهٔ آن نخواهند داشت. دقیقاً به این خاطر که برای ایشان «رفاه همگان» که بمثابهٔ «افراد جسمانی» تلقی میشود بیشتر اهمیت دارد تا «رفاه» طبقات اجتماعی تاکنون موجود، «رفاهی» که ربح خوار بمثابهٔ ربیح خوار [از آن] برخوردار است، همانا «رفاه» فرد بذاته نیست، بلکه رفاهی است کلی در چارچوب طبقه.

سومين استنتاج

آنان از اینکه این «رفاه» مشترک برای دشمنانشان و معین شده توسط مناسبات طبقاتی ایضاً همچون «رفاه» شخصی به رقت قلب منوسل میشود و وجود آن بطور تـنگ نظرانهای به تصور در می آید، ابداً مهم نیست.

در صفحهٔ ۱۹۰، در جامعهٔ کمونیستی «ناراحتی مجدداً بشکل کار ظاهر می شود». «اشتیرنر» شهروند خوب که از هم اکنون مشعوف است از اینکه دوباره «ناراحتی» دوست داشتنی خود را در کمونیسم یافته، با این وجود این بار حسابش غلط از آب در آمده است. «ناراحتی» چیز دیگری جز حالت روحی تشویش و نگرانی نیست که در طبقهٔ متوسط مصاحب ضروری کار و فعالیت مسکینانه برای تأمین کسب حقیرانه است. «ناراحتی» در شکل ناب آن در میان شارمندان خوب آلمانی شکوفا می شود که در آنجا مزمن و «همواره با خودش همانند» و محقر و حقیر است، در حالیکه فقر پرولتاریا شکل مزمن و «ممواره با خودش همانند» و محقر و حقیر است، در حالیکه فقر پرولتاریا شکل انقلابی می سازد، و از اینرو [در او] نه «نگرانی» بل شور و حرارت بوجود می آورد. پس اگر کمونیسم می خواهد هم «نگرانی» شارمندان و هم فقر پرولتاریا را از میان بردارد، اگر کمونیسم می خواهد هم «نگرانی» شارمندان و هم فقر پرولتاریا را از میان بردارد، اگر کمونیسم می خواهد هم «نگرانی» شارمندان و هم فقر پرولتاریا را از میان بردارد، اگر کمونیسم می خواهد هم «نگرانی» شارمندان و هم فقر پرولتاریا را از میان بردارد، اگر کمونیسم می خواهد هم «نگرانی» شارمندان و هم فقر پرولتاریا را از میان بردارد،

اینک به تعابیر تاریخی کمونیسم میرسیم.

نخستین تعبیر تاریخی «مادام که ایمان برای شرف و منزلت انسان کفایت میکرد، هیچ ایرادی نمی توانست علیه هیچ گونه کاری حتی سخت ترین آن عنوان شود»... «طبقهٔ ستمدیده تنها تا زمانی قادر به تحمل سیه روزی خود است که مسیحی باشد» (بیشترین چیزی که می توان گفت این است که آنان تا زمانی مسیحی بودند که موقعیت فلاکتبار خود را متحمل می شدند)، «زیرا مسیحیت» (که بیا چماقی پشت سر آنیان ایستاده) «غرولند و تنفر و انزجار را تحت کنترل دارد.» (ص ۱۵۸) انجام دهند، را از نخستین شمارهٔ آلگماینه لیترآ تور – تسایتونگ می آموزیم که در آنجا «نقد در هیئت صحاف باشی» قطعهٔ ذیل را از کتابی بی اهمیت شاهد مثال می آورد:<sup>(۱)</sup> «دریوزگی معاصر خصلتی سیاسی کسب کرده است؛ در حالیکه سابقاً دریوزه گر سرنوشت خود را بدون چون و چرا تحمل میکرد و آن را بمثابهٔ ارادهٔ خداوند تلقی مینمود؛ ژنده پوش معاصر می پرسد آیا او مجبور است زندگی خود را درست به این خاطر که از بد روزگار در فقر زاده شده، تحمل کند.»

بخاطر این قدرت مسیحیت بود که در خلال رهائی سرفهای فئو دال، خونبار ترین و ناگوار ترین مبارزات دقیقاً همان مبارزات علیه خداوندگاران روحانی فئودالی بود و برغم تمام غرولند و انزجار مسیحیت آنگونه که در کشیش ها تحسم یافنه بود، به سرانجام رسید. (مقایسه کنید با ایدن، تاریخچهٔ شخص مستحق، کتاب اول<sup>(۲)</sup>، گیزو، تاریخ تمدن در فرانسه؛ مونتل، تاریخ فرانسهٔ دولت های گوناگون، و غیره)، در حالیکه از جانب دیگر، کشیش های کم اهمیت تر، بویژه در آغاز قرون وسطی، سرف های فئو دال را برانگیختند تا علیه خداوندگاران وقت فئو دالیسم «غرولند» و «ابراز انزجار» نمایند.» (مقایسه کنید، از جمله، حتی با احکام معروف شارلمانی<sup>۳</sup>)، هم چنین با آنچه فوقاً در ار تباط با آشوب های کارگری که در اینجا و آنجا زبانه کشید و دربارهٔ «طبقات

شکلهای اولیهٔ قیامهای کارگری در هر مورد با درجهٔ تکامل کار ارتباط داشت و از مالکیت ناشی می شد؛ و قیامهای بیواسطه یا با واسطهٔ کمونیستی با صنایع کلان مرتبط می گشت. ماکس قدیس بجای اینکه به این تاریخ جامع بپردازد، گذاری مقدس را از طبقات ستمدیدهٔ شکیبا به طبقات ستمدیدهٔ ناشکیبا انجام می دهد:

«ولی هنگامیکه هر کس باید به انسانی تکامل یابد» (برای مثال «چگونه» کارگران کاتالونیایی «میدانند» که «هر کس باید به انسانی تکامل یابد»؟ «محدود ساختن انسان به کار ماشینی با بردگی برابر است.» (ص ۱۵۸)

۱. این قطعه از کتاب رسالات روزنامه نگاری اقتباس شده و توسط کبارل ارنست رایشآرت ۵-حاف باشی» - در مقالهٔ وی «نوشتارهایی دربارهٔ دریوزگی» نقل شده است. (مقایسه کنید با خانوادهٔ مقدس، مجموعهٔ آثار مارکس - انگلس - جلد ۴ - ص ص ۱۱-۹).

۲. فریدریک مورتن ایدن، وضعیت مستحق، یا، دربارهٔ تاریخچهٔ طبقات زحمتکش انگلستان.

11.

بدینطریق، پیش از قیام بردگان اسپارتاکوس، همانا مسیحیت بودکه از «محدود ساختن انسان به کار ماشینی»، و از «برابر شدن با بردگی» ممانعت بعمل آورد، و در روزگار اسپارتاکوس همانا فقط مفهوم «انسان» بودکه این مناسبات را از میان برد و بردگی را بوجود آورد. «یا شاید اشتیرنر»، «حتی» چیزی دربارهٔ ارتباط میان ناآرامی کار معاصر و تولید ماشینی شنیده که میخواهد از آن در اینجا خبر دهد؟ در این حالت، همانا برقراری کار ماشینی نبود که کارگران را به شورشی تبدیل نمود، بلکه برقراری مفهوم «انسان» بود که کار ماشینی را به بردگی مبدل ساخت. - «اگر چنین است» پس «حقیقتاً در واقع چنین می نماید انگار» در اینجا دارای تاریخچهٔ «یگانهٔ» جنبش های کارگری هستیم.

**دو**مین تعبیر تاریخی «بورژو آزی انجیل لذت مادی را موعظه کرده و اینک متعجب است از اینکه این آموزش در میان ما پرولتارها، هوادارانی می یابد.» (ص ۱۵۹)

کارگران میخواستند هم اکنون مفهوم «انسان» و مقدس را تحقق بخشند؛ و اینک «لذت مادی» و دنیوی را؛ در فوق حرف بر سر «خو حمالی» کار بود، و اکنون تنها بر سر کار لذت بخش. در اینجا سانچوی قدیس به هردو سرین چاق و چلهٔ خود ضربهٔ تازیانه مینوازد ـ قبل از هر چیز بر تاریخ مادی و سپس بر تاریخ مقدس اشتیرنر. بر حسب تاریخ مادی، همانا اشرافیت بود که نخست انجیل لذت دنیوی را بجای لذت از انجیل قرار داد؛ بورژو آزی واقع بین، نخست بخاطر اشرافیت بود که بخود زحمت کار داد و بسیار محیلانه از لذتی که توسط قوانین خاص خویش، خود را از آن محروم ساخته بود، با شرافت و اگذار نمود، (که از طریق آن قدرت اشرافیت بشکل پول بجیب بورژو آزی منتقل شد).

برحسب تاریخ اشتیرنر، بورژو آزی راضی شد تا «مقدس» را بجوید، کیش دولت را تعقیب کند و «تمامی اشیاء موجود را به اشیائی موهومی تبدیل نماید»، بورژو آزی، ژزوئیت ها را ملزم نمود «حسیات را از تباهی کامل» برهانند. بموجب همین تاریخ اشتیرنری، بورژو آزی کلیهٔ قدرتها را از طریق انقلاب و در نتیجه نیز انجیل خود، [یعنی]، انجیل لذت مادی را قبضه نمود، برغم اینکه طبق همین تاریخ اشتیرنری ما هم اکنون به نقطهای رسیدهایم که در آنجا «عقاید بتنهائی بر جهان حکومت میکنند». بهاین ترتیب هیرارشی اشتیرنر خود را «در میان دو سرین چاق و چله» می یابد.

سومین تعبیر تاریخی صفحهٔ ۱۵۹: «بعد از اینک به بورژو آ آزادی از اوامر و جور و ظلم افراد داده شد، جور و ظلمی باقی ماند که از تصادف اوضاع بوجود می آید و می تواند تصادف حوادث خوانده شود. در آنجا ـ خوشبختی و کسانی که مورد لطف خوشبختی بودند، باقی ماندند.»

سپس سانچوی قدیس، کمونیست ها را و امی دارد، قانون و نظم نوینی بیابند که به این نوسانات، (نامش چه بو د!)، خاتمه دهد، نظمی که او درباره اش آنقدر می داند، که کمونیست ها می بایست اکنون اعلام دارند: «بگذار این نظم از این پس مقدس باشد!» (در حالیکه او باید اکنون اعلام می داشت: بگذار بی نظمی پندارهایم همانا نظم کمونیست ها باشد). «در اینجا حکمت است» (مکاشفهٔ یو حنای رسول، باب ۱۳، آیهٔ ۱۸). «بگذار او درک شمارش تعداد یاوه هایی که اشتیرنر \_ معمولاً این چنین با ژاژ خائی تکرار می کند \_ [و در اینجا] به زور در [چند سطر] جا داده می شود، را داشته باشد.

در کلی ترین شکل نخستین حکم چنین آمده است: بعد از اینکه بورژو آزی، فئودالیسم را ملغی ساخت، خود بجا ماند. یا: بعد از اینکه حاکمیت افراد در تخیل «اشتیرنر» ملغی شد، دقیقاً خلاف آن بجا ماند تا انجام شود. «حقیقتاً در واقع چنین می نماید انگار» می توان دو دوران تاریخی بکلی بعید را در مناسباتی گنجاند که مناسبات مقدس، مناسباتی بمثابهٔ مقدس و مناسبات آسمانی است.

و آنگهی، این حکم سانچوی قدیس با شیوهٔ سخافت فوقاً یاد شده نسی خواند و می بایست آن را به شیوه مرکب و بسیط سخافت در آورد. زیرا، اولاً، ماکس قدیس معتقد است بورژو آزی که خود را رها می سازد، با رهائی خود از اوامر و ظلم و جور افراد، قاطبهٔ جامعه را بمثابهٔ یک کل از اوامر و ظلم و جور افراد رها می سازد. ثانیاً، بورژو آزی در واقعیت امر خود را نه از «اوامر و ظلم و جور افراد» بلکه از حاکمیت حرفه، صنف و زمره ها، رها می سازد، و بدینطریق اکنون برای نخستین بار، بمثابهٔ بورژو آی واقعی مجزا، در وضعی است که «اوامر و ظلم و جور» را بکار گران حقنه نماید. او، بورژو آ، خواستار آن بود تا «اوامر و ظلم و جورش» دیگر از طرف «اوامر و ظلم و جور» تاکنون موجود قدرت سیاسی که در پادشاه، نجبا و حرفه ها متمرکز شده بود، محدود نگردد، بلکه حداکثر فقط از طرف منافع عمومی کل طبقهٔ بورژو آ، آنگونه که در قوانین بورژو آثی تبلور یافته، محدود شود. او هیچ کار دیگری جز الغاء اوامر و ظلم و جور بر اوامر و ظلم و جور فرد بورژو آ انجام نداد (نگاه کنید به «لیبر آلیسم سیاسی»)

سانچوی قدیس بجای اینکه به تحلیلی واقعی از تصادف اوضاع دست زند که با حاکمیت بورژو آزی به تصادف بکلی متفاوتی از اوضاع بکلی متفاوتی تبدیل شد، آن را به شکل مقولهٔ کلی «تصادف و اتفاق» و غیره رها میکند و بطریق اولی نام مبهم «تصادف حوادث» را بآن عطا میکند، انگار خود «اوامر و ظلم و جور افراد» «تصادف اوضاع» نیست. به این ترتیب وی بعد از اینکه به اساس کمونیسم، یعنی تصادف اوضاع معین شرایط، تحت رژیم بورژو آثی خاتمه داد، اکنون می تواند این کمونیسم پا در هوا را به کمونیسم مقدس خود تبدیل کند. «حقیقتاً در واقع چنین می نماید» انگار «اشتیرنر» «مردی است فقط با یک ایدتال» که «ثروت» تاریخی - [یعنی] «ژنده پوش کامل» را

این تعبیر غلمبه، یا بهتر بگوئیم، حکم کبرای آن بار دیگر و با تاکیدی تند وتیز در صفحهٔ ۱۸۹، بشکل ذیل تکرار میشود:

«لیبراکیسم سیاسی نابرابری ارباب و خادم را ملغی ساخت؛ مردم را بدون ارباب و دولت ـ ستیز ساخت» (!) «آنگاه ارباب از فرد، از خودخواه، جدا شد، تا به شبح، قانون یا دولت تبدیل شود.»

حاکمیت اشباح = (هیرارشی) = فقدان حاکمیت، معادل با حاکمیت «توانمند» بورژو آئی. همانطور که می بینیم، این حاکمیت اشباح، برعکس، حاکمیت ارباب های عدیدهٔ واقعی است؛ بدینطریق با توجیه همانندی، کمونیسم می تواند بمثابهٔ رهائی از این حاکمیت عدیده تلقی شود. ولی معهذا، سانچوی قدیس نمی تواند این کار را انجام دهد، زیرا آنوقت نه تنها تعبیر منطقی او از کمونیسم بلکه کل تعبیر «آزادگان» نیز واژگون می شود. اما این وضع و چگونگی سر تاس «کتاب» است. یک نتیجه گیری جداگانه از مقدمات خود قدیس و فاکت تاریخی جداگانه ای، تمامی بصیرت ها و نتایج

را واژگون می سازد.

چهارمین تعبیر تاریخی. در صفحهٔ ۳۵۰، سانچوی قدیس، کمونیسم را مستقیماً از الغیاء سرواژ مأخوذ میکند.

I - حکم کبری: «هنگامیکه مردم موفق شدند، بمثابهٔ خداوندان مال تـلقی شـوند، چـیزهای بسـیاری بدست آمد. به این طریق سرواژ الغاء شد و هر کس که تا آنزمان مالکیت داشت، از آن ببعد تبدیل به ارباب شد.»

(طبق شیوهٔ بسیط سخافت این بدین معناست که: سرواژ بمجرد اینکه الغاء شد، ملغی گشت.) شیوهٔ مرکب این سخافت این است که سانچوی قدیس معتقد است که مردم از طریق تعمق مقدس و «تلقی کردن» و «تلقی شدن» تبدیل به «خداوندان مال» شدند، در حالیکه اشکال عبارت از تبدیل به «خداوند مال» شدن بود، و تفکر و تأمل بعداً بخودی خود آمد. شیوهٔ هرکب سخافت این است که هنگامی که الغای سرواژ، که نخست هنوز ناکامل بود، برای تکامل نتایج خود آغاز شد و به این وسیله همگانی گشت، مردم به اینکه قادر باشند شایستهٔ مالکیت «تلقی» شوند خاتمه دادند (چیزهائی که خداوندان مال داشتند برایشان پر هزینه شده بود)؛ بدینسان، تو دهٔ بسیار کثیر «که تا آنزمان دارای مالکیت بود»، یعنی، کارگران غیر آزاد، در نتیجه نه به «ارباب» بلکه به کارگران آزاد تبدیل شدند.

II - حکم تاریخی صغری که دربر گیرندهٔ تقریباً هشت قرن است، اگرچه «بطبع چگونگی اهمیت آن درک نمی شود». (مقایسه کنید با ویگاند، ص ۱۹۴) «معهذا، از این ببعد داشتن تو [Dein Haben] و آنچه داری [Deine Habe] دیگر کفایت نمی کند، و دیگر مورد قبول نیست؛ از طوف دیگر، کار کردن و کارت از لحاظ ارزش علاو می شود. ما اکنون همچون گذشته به تملک چیزهایت احترام می گذاریم» (!) «ما به تمالک تو نسبت بدانها ارج می نهیم. کارت همانا ثروت توست. تو اکنون ارباب و مالک آنچه با کارت و نه از طریق ارث بدست آوردهای هستی.» (همانجا) «از این ببعد» - «نه دیگر» - «از طرف دیگر» - «اکنون» - «همچون گذشته» - «اینک» -«یا» - «نه» - این چنین است مضمون و محتوای این حکم. اگرچه «اشتیرنر»، «اکنون» به این [نتیجه] رسیده، که تو، یعنی، (سلیگا) صاحب آنچه با کارت و نه از طریق ارث بدست آوردهای هستی، «اکنون» بمخیله اش خطور میکند که در حال حاضر قضیه بر عکس است. - و بدین نحو باعث می شو دکمونیسم همچون غولی از این دو حکم تعریف شده، زاده شود.

III. استنتاج کمونیستی «از آنجائیکه، معهذا، اکنون هر چیزی بارث می رسد و هر پشیزی که صاحبی، نه مُهر کار بلکه نشان ارث را دارد» (اوج سخافت) «بدین نحو همه چیز می بایست از نو شکل گیرد.» بر این اساس، سلیگا قادر است تصور کند که هم به ظهور و سقوط همبو دهای قرون وسطی دست یافته و هم به کمونیسم قرن نوز دهم. و ماکس قدیس از این رهگذر، برغم هر چیزی که «از طریق ارث» و «باکار بدست آمده»، به هیچ گونه «تمالکی نسبت بچیزها» نمیرسد، بلکه حداکثر به «داشتن» مهملات می رسد.

بعلاوه اکنون عاشقان سازندگی میتوانند در صفحهٔ ۴۲۱ مشاهده کننده چگونه ماکس قدیس، بعد از ساختن کمونیسم از سرواژ، مجدداً آن را نیز بشکل سرواژ تحت سلطهٔ خداوندگاری تیولدار \_ [یعنی] جامعه \_ بر همان الگوئی که قبلاً در فوق، وسائلی را تغییر داد می سازد و توسط آن چیزی را در «مقدسات»، بوسیلهٔ «نعمتی» که بما داده میشود، بدست می آوریم. و بعلاوه، در پایان فقط به برخی «بصیرتهائی» در ماهیت کمونیسم می پردازیم، که از مقدمات فوقاً بدست داده شده، ناشی می شود. قبل از هر چیز تنوری استثمار جدیدی بدین شرح ارائه می شود:

«کارگر در یک کارخانهٔ سنجاق سازی فقط بخشی از کار را انجام میدهد، فقط بازیچهٔ دست دیگری است و توسط دیگری مورد سوءاستفاده و استثمار قرار میگیرد.» (ص ۱۵۸)

باین ترتیب، «اشتیرنر» بدین کشف نایل میگردد که کارگران در کارخانه یکدیگر را استثمار میکنند، زیرا «بازیچهٔ دست» یک دیگر قرار میگیرند، در حالیکه صاحب کارخانه که اصولاً دستی در کار ندارد، بنابراین نمی تواند کارگر جماعت را استثمار کند. در اینجا «اشتیرنر» مثال بارزی از موقعیت قابل ترحمی که کمونیسم، نظریه پردازان آلمانی را در آن قرار داده، بدست میدهد. اکنون ایشان باید خود را با امور دنیوی از قبیل کارخانجات سنجاق سازی و غیره، که در ارتباط با آن همچون بربرهای واقعی، نظیر سرخپوستهای «اوجیبوی» و نیوزلندیها رفتار میکنند، نیز مشغول سازند. کمونیسم اشتیرنری «برعکس میگوید» (همانجا):

«کلیه کارها باید معطوف راضی ساختن «انسان» باشد. بنابراین او» (انسان») باید خداوندگار کار باشد، یعنی قادر باشد کار را من حیثالمجموع انجام دهد.»

«انسان» می بایست خداوندگار شود! \_ «انسان» سازندهٔ سر سنجاق است، اما این دلخوشی را دارد که می داند سر سنجاق قسمتی از سنجاق است و اینکه او قادر است کل سنجاق را بسازد. خستگی و اشمئزازی که بوسیلهٔ ساختن دائمی و تکراری سر سنجاق بوجود می آید، بوسیلهٔ این معرفت، به «رضایت خاطر انسان» تبدیل می شود. آه پردون! یک بصیرت دیگر:

«از آنجائیکه کمونیست ها اعلام می دارند که تنها فعالیت آزاد» (باز هم کریسپینوس<sup>\*</sup>) «ماهیت انسان است، آنان، مانند شیوهٔ یکنواخت تفکر، به یک شبنه ای، [یعنی] وقنی برای شادمانی و عبادت، علاوه برکار خسته کننده خود، نیاز دارند.»

سوای «ماهیت انسان» که باینجا خرکش شده، سانچوی بدبیار مجبور است «فعالیت آزاد» که برای کمونیست ها تجلی خلاقانهٔ حیاتی است و از تکامل آزاد کلیهٔ فعالیت های «تمام هم شغلی ها» ناشی می شود (برای اینکه آن را برای «اشتیرنر» قابل فهم سازد) را به «کار خسته کننده» تبدیل کند، زیرا برلنی ما متوجه است که مساله در اینجا بر سر یکی از «کار های شاق تفکر» نیست. با این تبدیل ساده، اکنون کمونیست ها نیز می توانند در «شیوهٔ یکنو اخت تفکر» جا خوش کنند. آنگاه، بطبع، همراه با روز رکار طبقهٔ متوسط یکشنبه او نیز می تواند دو باره در کمونیسم یافت شود.

باین ترتیب، کمونیست در اینجا بمثابهٔ «انسان» و «کارگر» ظاهر می شود. سانچوی قدیس (در همان مأخذ) «اشتغال دوگانه انسان تو سط کمونیست ها را اعلام می دارد ـ منصب در آمدی مادی و منصب در آمدی معنوی».

بنابراین، در اینجا، او حنی «درآمد» و بوروکراسی را به کمونیسم، که بطبع از این

\*. در اینجا بمعنی: باز هم من هستم. \_ یاداشت مترجم.

رهگذر «به هدف نهائی خود نایل میگردد»، و به کمونیسم بودن پایان میدهد، باز میگرداند. اتفاقاً او باید این کار را انجام دهد، زیرا در «اتحاد»ش که بعداً طرح میریزد، بهر یک «موقعیتی دوگانه ـ بمثابهٔ انسان و بمثابهٔ «یگانه» نیز داده میشود. برای حال حاضر، او این دو آلیسم را با جا زدن آن به کمونیسم، قانونی میسازد، شیوهای که مجدداً در تئوری فئودالیسم و مفیدیت او نیز خواهیم یافت.

در صفحهٔ ۳۴۴، «اشتیرنر» معتقد است که «کمونیست ها» می خواهند «مسألهٔ مالکیت را دوستانه حل و فصل نمایند»، و در صفحهٔ ۳۱۳، حتی آنان را وا می دارد به از خود گذشتگی مردم [و به] منش فداکاری سرمایه داران! متوسل شوند.<sup>(۱)</sup> معدود بورژو آ کمونیست های غیر \_انقلابی که از زمان بابوف به این طرف در صحنه ظاهر شدند، رویداد نادری بودند؛ اکثریت عظیم کمونیست های سراسر جهان همانا انقلابی اند. کلیهٔ کمونیست ها در فرانسه، پیروان سن سیمون و فوریه را به خاطر و عظ و موعظه های آنان مورد نکو هش قرار می دهند و از آنان عمدتاً بخاطر اینکه از تمام امیدهایشان در «حل و فصل دوستانه» دست شسته ان را از کمونیست ها متمایز می سازد.

ماکس قدیس می توانست نظر کمونیستی «منش فداکاری ثرو تمند» و «از خود گذشتگی مردم» را از پارهای قطعات [آثار]کابه کشف کند، همان کمونیستی که بیش از هرکس دیگری می توانست این تاثیر را بگذارد که برای فداکاری و از خودگذشتگی صلا در دهد. این قطعات علیه جمهور بخواهان و بویژه علیه حملات کمونیست ها معطوف بود که از طرف مسیو بوشه، که کماکان بر پیروان تعداد ناچیزی از کارگران در پاریس فرمان می راند، انجام گرفت:

«همین مطلب دربارهٔ از خود کدشتگی (dévoûment) صدق میکند؛ و این آموزش مسیو بوشه است، که این بار شکل کاتولیکی اش را از دست داده، زیرا بدون تردید مسیو بوشه می ترسد که کاتولیسیسم او برای تودهٔ کارگران مشمئز کننده باشد و آنان را فراری دهد. ـ

 ا. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] در اینجا ماکس قدیس مجدداً خردمندی بگیر و ببند را بخود نسبت میدهد، انگار کل نطق آتشین او دربارهٔ پرولتاریای عصیانگر، تقلید مسخره آمیز عبئی از وایتلینگ و پرولتاریای سارق او نبوده، ـ وایتلینگ از معدود کمونیست هائی است کـه مـاکس قـدیس از تصدق سر بلونچی میشناسد. مسیو بوشه می گوید: از خود کدشتگی لازم است تا کارگران وظیفه شان را بطور شایسته انجام دهند، ـ بگذار آنانیکه می توانند، تفاوت میان وظیفه و فداکاری را درک کنند. ـ ما از هر کس طالب فداکاری هستیم، هم برای و حدت سترگ ملی و هم برای سازمانهای کارگری... برای ما ضروری است متحد باشیم و همواره خو د را وقف یکدیگر سازیم، ـ و مردم مدتهاست که آن را می گویند و باز هم آن را بدون موفقیت بیشتری برای مدتهای مدیدی، اگر نتوانند و سائل دیگری بیابند خواهند گفت! بوشه از آزمندی ثرو تمندان گله مند است، اما فایدهٔ چنین گله مندیهائی چیست؟ بوشه کلیهٔ کسانی که برای فداکر دن خود اکراه دارند را دشمن اعلام می دارد.

وی میگوید، اگر انسانی که به خودخواهی سوق داده شده، از فدا کردن خود برای سایرین امتناع ورزد، چه باید کرد؟... بدون لحظهای درنگ پاسخ میدهیم:

جامعه همواره حق دارد از ما آنچه امر میکند برای آن فداکنیم را از ما بستاند... فداکاری تنها وسیله بانجام رساندن وظیفهٔ خود است. هر یک از ما می بایست همواره و در همه جا خود را فداکند. کسی که بسبب خودخواهی از انجام وظیفه قصور می ورزد، می باید بانجام آن مجبور شود.، - بوشه به این ترتیب به همگان ندا در می دهد: خود را فداکنید، خود را فداکنید! تنها به فداکردن خود بیاندیشید! آیا این نظری باطل نیست؟ در واقع می توانیم بگوئیم - نظری است کودکانه و احمقانه. (کابه، رد آموزشهای آتلیه، ص ص ۱۹/۲۰

بعلاوه، کابه، در صفحهٔ ۲۲، به بوشهٔ جمهوریخواه نشان میدهد که وی بطور اجتناب ناپذیری به «اشرافیت فداکاری»، با درجات متفاوت میرسد، و آنگاه بطور تمسخر آمیزی می پرسد:

وپس فداکاری چه می شود؟ اگر مردم فقط خود را بخاطر رسیدن به ذروهٔ اوج هیرارشی فدا کنند، از ایثار و فداکاری چه باقی می ماند؟ چنین ترتیبی فقط در ذهن انسانی می تواند بوجود آید که مایل است پاپ یاکاردینال شود \_ولی در اذهان کارگران چطور!!!، \_،مسیو بوشه نمی خواهد کار، مشغولیت دلپذیری باشد، و نه اینکه انسان می بایست برای رفاه شخص خود کار کند و خوشی های جدیدی بیافریند. او اشعار می دارد... که انسان بر روی زمین فقط برای انجام رسالت و وظیفه ای وجود خارجی دارد، او برای کمونیست ها موعظه می کند، خیر، انسان، این نیروی سترگ برای خود آفریده نشده... این ایده ای است خام. انسان همانا کارگری است در جهان، او می بایست کاری که اخلاقیات به فعالیت او تحمیل می کند را انجام دهد، این همانا وظیفهٔ اوست... بیائیم این واقعیت را هیچگاه از دید فرو نگذاریم که می بایست رسالت سترگی را انجام دهیم \_ رسالتی که با نخستین روز موجود یت انسان آغاز گشت و تنها در همان زمانی که بشریت پایان می یابد، بیایان

مىرسد؛ داما چەكسى چنين چيزهاى قشنگى را براى مسيو بوشە فاش ساختە است؟ -(که اشتیرنر آن را ترجمه میکرد: چگونه است که بوشه باین خوبی میداند انسان چه بایست انجام دهد؟) \_ «معهذا، بگذار کسی که می تواند، آن را درک کند» « \_ Du reste, \_ comprenne qui pourra بوشه ادامه می دهد: چی! انسان باید هزاران قرن صبر کند تا از شما کمونیست ها بیآموزد که برای خود آفریده شده و هدف دیگری جز زیستن در میان لذاید و خوشی های ممکنه ندارد... اما نباید دچار چنین خطائی شد. نباید فراموش کرد که ما برای کارکردن آفریده شده ایم، برای کار کردن همیشگی، و ایسنکه تسنها جسیزی ک. می توانیم طلب کنیم این است که چیزی برای زند**تانی ضروری** است، یعنی، رفاهی که برای ماکفاف میکند تا رسالتمان را بطور شابستهای بانجام برسانیم. و هر آنچه ورای این مرز است، بي معنى و خطرناك است، - اما بيا و ثابتش كن، ثابتش كن! و صرفاً با بزيان آوردن کلام خدا نظیر پیغمبری، خرسند مباش! و از همان ابتدا از هزاران قرن سخن میگوئی! و آنگاه چه کسی ادعا میکند که مردم طی تمامی این قرون در انتظار ما بودهاند؟ یا اینکه شايد مردم، يا تمامي تئوريهايتان دربارة ايثار و فداكاري، وظيفه، قوميت فرانسوي و تشکیلات کارگران منتظرتان بودهاند؟ بوشه در پایان میگوید، از شما میخواهیم از آنچه گفتیم نرنجید، \_ما نیز فرانسویان مؤدبی هستیم، و ما نیز از شما میخواهیم نرنجید.» (ص ۳۱). . بوشه میگوید، دباور کنید، جامعهای وجود دارد که مدتها پیش خلق شده و شما نيز اعضاء آن هستيد.، ـکابه جمع بندي ميکند، بوشه، باورکن، «کمونيست شو!» «از خود -گذشتگی»، «وظیفه»، «تعهد اجتماعی»، «حقوق جامعه»، «رسالت»، «مقدرات انسان»، «كارگر بودن رسالت انسان»، «علت اخلاقی»، «تشكيلات كارگران»، «خلق أنچه برای زندگی حیاتی است، \_ آیا اینها همان چیزهائی نیست که سانچوی قدیس کمونیست ها را برای آن مورد سرزنش قرار میدهد، و سرزنش هایش از طرف «کابه» مورد سخریه قرار میگیرد؟ آیا در اینجا حتی «هیرارشی» اشتیرنر را نمی بابیم؟ و بالاخره، سانجوي قديس در صفحة ١٦٩، با بيان حكم ذيل، ضربة مرتباري بر كمونيسم وارد ميآورد: «سوسياليست ها ايضاً با از ميان بردن مالكيت» (۱) «در نظر نمى گيرند كه تداوم آن توسط خصوصیات موجودات انسانی حفظ میشود. آیا فـقط تـنخواه گـردان و اجـناس مـال هستند، یا آیا هر عقیده ای ایضاً چیزی نیست که مال من و متعلق بمن باشد؟ بدینطریق، هر عقید،ای میبایست یا ملغی شود یا غیر شخصی گردد.» و يا اينكه عقيدة سانچوى قديس، تا جائي كه به عقيده سايرين نيز تبديل نشود، باو

تسلطی بر هر چیز، حتی بر سایر عقاید میدهد؟ ماکس قدیس با وارد کردن رأس المال

عقیدهٔ خود علیه کمونیسم، کار دیگری جز پیش کشیدن قدیمی ترین و مبتذل ترین ایرادات بورژو آئی علیه آن انجام نمی دهد و تصور می کند چیز جدیدی گفته است، زیرا برای او، برلنی «فرهیخته»، این عقاید مبتذل و پیش پا افتاده، همانا جدید است. دستوت دو تراسی، از جمله و بعد از بسیازی دیگر، همین را بمراتب بهتر تقریباً سی سال پیش، و حتی دیر تر، در کتابی که ذیلاً نقل میشود، اظهار داشته. برای مثال:

«گزارش هائی صوری علیه مالکیت آغاز شد، و احتجاجاتی له و علیه آن پیش کشیده شد، انگار این بما بستگی داشته تصمیم بگیریم از اینکه مالکیت باید یا نباید در جهان وجود داشته باشد؛ اما این بر سوء تفاهم کامل نسبت به سرشت ما بنا شده.» (رساله دربارهٔ اراده، پاریس ۱۸۲۶)

و آنگاه مسیو دستوت دوتراسی، بعهده میگیرد تا ثابت کـند مـالکیت، فـردیت و شخصیت همانا یکسانند، و اینکه «منیت [Moi] ایضاً شامل «مال من» [Mien] است، و بمثابهٔ شالوده طبیعی برای مالکیت خصوصی کشف میکند که

«طبیعت، مالکیت اجتناب ناپذیر و لاینفکی را بانسان اعطا کرده است، مالکیت بشکل فردیت خاص خود وی». (ص ۱۷) \_ فرد «بوضوح می بیند که این منیت من، صاحب منحصر بفرد جسمی که روح می بخشد، اندام هائی که بحرکت در میآورد، کلیه قابلیت های آنها، تمامی نیروهایشان، کلیهٔ اثراتی که بوجود میآورند و کلیه سوداها و اعمالشان می باشد؛ زیرا کلیهٔ این پایان ها و آغازها با این منیت آغاز می شود، فقط از طریق آن وجود دارد و از طریق عمل آن بحرکت در میآید؛ و هیچ شخص دیگری نمی تواند از این ابزارهای همانند استفاده کند، یا بهمین نحو بوسیلهٔ آنها متأثر شود.» (ص ۱۶

«مالکیت، اگر نه دقیقاً هر جاکه فردی سریع الاحساس، دستکم هر جاکه فردی مستعد وجود داشته باشد، وجود دارد.» (ص ۱۹)

باین ترتیب دستوت دوتراسی مالکیت خصوصی و شخصیت را با بازی با کلمات مالکیت و سجیه همانند میسازد، نظیر «اشتیرنر» که با بازی با کلمات هال هن، عقیده، هالکیت و خصوصیت، به نتیجه گیری ذیل میرسد:

«بنابراین، بحث دربارهٔ اینکه آیا برای هر یک از ما بهتر نیست چیزی از خود داشته باشیم، کاملاً بیهوده است... این در هر حال معادل با این پرسش است که آیا برای ما پسندیده تر نیست از اینکه کاملاً متفاوت از آنچه هستیم، باشیم، و حتی بررسی کنیم از اینکه آیا برایمان بهتر نبود اصولاً وجود نمیداشتیم.» (ص ۲۲). «اینها بی اندازه عامه پسند»، و ایرادهای عرفی تاکنونی به کمونیسم است، و بهمین علت «عجیب نیست که اشتیرنر» آنها را تکرار میکند.

هنگامیکه بورژو آی تنگنظر به کمونیست ها میگوید: با الغای مالکیت، یعنی هستی من، به عنوان سرمایه دار، زمیندار و کارخانه دار، و هستی تو، به عنوان کارگر، فردیت من و خودت را از میان می بری؛ برایم ناممکن میسازی، تا شما کارگران را استثمار کنم و سود، بهره و اجاره به جیب زنم و برایم غیر ممکن میساز د تا به عنوان فرد زندگی کنم. ـ بنابراین، هنگامیکه بورژو آ به کمونیست ها میگوید: با از میان بردن هستی من بعنوان یک بورژو آ، هستی مرا بعنوان یک فرد از میان می برید؛ و هنگامیکه به این نحو خود را بمثابهٔ بورژو آ با خود به مثابهٔ فر د یکسان می شمار د دستکم می بایست صراحت و بی شرمی اش را مورد تصدیق قرار داد. در واقع وضع برای بورژو آ از این قرار است، او بخودش از اینکه فرد باشد تا جائی که بورژو آست، باور دارد.

اما هنگامیکه نظریه پردازان بورژو آزی پیش می آیند و برای این اظهار، بیانی کلی بدست میدهند، هنگامیکه مالکیت بورژو آزی را با فردیت، در حیطهٔ تثوری نیز معادل میسازند و میخواهند برای این معادله توجیهای منطقی بدست دهند، آنگاه این یاوه رو به باشکوه گردیدن و مقدس شدن میگذارد.

«اشتیرنر» الغاء کمونیستی مالکیت را در فوق نخست با تبدیل مالکیت خصوصی به «داشتن» رد نمود و آنگاه فعل «داشتن» را واژه ای ضروری و حفیقتی جاودانی اعلام می نماید، زیرا حتی در جامعۀ کمونیستی ممکن است چنین پیش آید که اشتیرنر «دارای» دل دردی شود. در اینجا دقیقاً بهمین نحو، احتجاجات او دربارۀ عدم امکان الغاء مالکیت خصوصی به تبدیل مالکیت خصوصی او به مفهوم مالکیت و به تدوین رابطۀ ریشه شناختی میان واژه های مالکیت خصوصی او به مفهوم مالکیت و به تدوین رابطۀ خود، [بمثابۀ] حقیقتی جاودانی، وابسته است، زیرا حتی در نظام کمونیستی ممکن است چنین پیش آید که دل دردی خاص خود او باشد، هر آینه مالکیت خصوصی و واقعی که کمونیستی ای میخواهند ملغی سازند به مفهوم انتزاعی «مالکیت» تحصوصی و واقعی این لاطایلات نظری که در ریشه شناختی پناه می جوید غیر ممکن می بود.

از طرف دیگر، این دگرسانی [ما را] از زحمت بازگو کردن، یا صرفاً دانستن چیزی دربارهٔ مالکیت خصوصی واقعی بی نیاز میسازد و کشف تناقض در کمونیسم را آسان میگرداند، زیرا ب<mark>عد از الغا</mark>ی مالکیت (واقعی) بطبع کشف انواع چیزها در کمونیسم که می تواند در مفهوم «مالکیت» گنجانده شود، آسان است. در واقعیت امر، بطبع، واقعیت درست عکس این است.<sup>(۱)</sup>

در حقیقت، من تنها تا جائی که دارای چیزی قابل فروش هستم صاحب مالکیت خصوصيام، در حاليكه آنچه خاص خود من است، اصولاً نمي تواند قابل فروش باشد. قبای من برایم تا زمانی که بنوانم آن را معاوضه کنم، بگرو بگذارم یا بفروشم، تا زمانیکه [باب بازار] است، برايم مالكيت خصوصي است. هر آينه اين خصيصه را از دست دهد، هر آینه ژنده شود، کماکان می تواند دارای تعدادی خصایصی باشد که آن را برایم ارزشمند میسازد و حتی می تواند خصیصهای از من شود و مرا به یک ژنده پوش تبدیل كند. اما هيچ اقتصادداني تصور اين را هم نمي كند كه آن را به مثابة مالكيت خصوصي من طبقه بندى كند، زيرا مرا قادر نمى سازد، حتى بر كمترين تعداد كار اشخاص ديگر كنترلى داشته باشم. وکیل [یعنی]، اندیشه پرداز مالکیت خصوصی، شاید هنوز بتواند به چنین ياو مهائي دل بندد. مالكيت خصوصي، فرديت را نه تنها از افراد، بلكه از اشياء نيز بيكانه [ent fremdet] میسازد. زمین راکاری با بهرهٔ زمین نیست و ماشین هیچ کاری با سود ندارد. زمین برای زمیندار، فقط از لحاظ بهرهٔ زمین اهمیت دارد؛ زمیندار قطعات زمین خود را اجاره میدهد و بهره دریافت میکند؛ همانا این ویژگی است که زمین میتواند بدون از دست دادن حتی یکی از ویژگی های ذاتی اش از دست بدهد، برای مثال، از دست دادن «قسمنی از حاصلخیزیاش»؛ این ویژگی است که حدود و حتی هستی آن وابسته به مناسبات اجتماعی است که بدون حمایت زمیندار جداگانه بوجود می آید و نابود میگردد. همین امر در مورد ماشین صدق میکند. اینکه چه رابطه اندکی میان پول و کلیترین شکل مالکیت، و خصوصیت شخصی وجود دارد، و اینکه تا چه اندازه مستقیماً با یکدیگر در تضادند، قبلاً بهتر از خرده ـ بورژو آی نظریه پردازمان توسط شکسیبر درک شده است:

۱. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است: ] مالکیت خصوصی واقعی چیزی بی اندازه کلی است که ابداً کاری با فردیت که در واقع کاملاً نافع آن است ندارد. تا جائی که من بمثابهٔ مالک تلقی میشوم، بمثابهٔ فرد تلقی نمی شوم \_گواهی که هر روز بوسیلهٔ ازدواج هائی که بخاطر پول انجام می گیرد، تأیید میشود. ای فلّز پربها، ای جادوی رخشنده، ای زر زشت از تو گشته زیبا، تیره گون از تو منوّر پست والا، پیر برنا، کذب حق، ناکس دلاور چیست گوئید ای خدایان از چه رو این دیواصفر کاهنان و زاهدان را راند از معبد به معبر بالش آرامش بیمار برباید ز بستر گه بسازد دین و گاهی دین دهد بر باد یکسر مایهٔ آمرزش جرم است بی فرمان داور از جذامی دور سازد زشتی آن رنج مُنکر دزد را بر مسند اقبال سازد تاج بر سر بخشد او را شهرت و جاه و جلال و قدرت و فرّ و آن عجوز شوم را سازد عروسی نیک منظر.

بیک کلام، اجازه زمین، سود، و غیره، این اشکال واقعی موجودیت مالکیت خصوصی، مناسباتیاند اجتماعی که با مرحلهٔ معینی از تولید مطابقاند، و فقط تا جائی «خاص» بشمار میروند که به پابندی بر نیروهای مولدهٔ موجود تبدیل نشدهاند.

بنابر عقیدهٔ دستوت دو تراسی، اکثریت مردم، یعنی، پرولتارها، می بایست مدتها قبل فردیت خود را از دست داده باشند، اگر چه امروزه چنین بنظر میرسد انگار دقیقاً در میان آنان بود که فردیت بیش از همه تکامل یافته است. برای بورژو آ بمراتب آسان تر است تا بر اساس زبان یکسانی تجارت و فرد، یا حتی مناسبات عام و بشری ثابت کند که خود این زبان فرآوردهٔ بورژو آزی است، و از این جهت، هم در واقعیت و هم در زبان مناسبات، خرید و فروش همانا اساس و شالودهٔ کلیهٔ چیزهای دیگر شده است. برای مثال، مالکیت [Eigentum] و خود - ویژگی [Eigenschaft]؛ مالکیت - مال [Eigentum] و ویژگی صفت ممیزه [Eigentimlichkeit]، و خاص خود "eigen" - بمفهوم تجاری و فردی؛ ارزش (Wert تجارت و مراوده این میادله مادله مادله و مناسبات متقابل افراد بذاته. در مناسبات تجاری بکار میرود و هم برای خود ویژگی ها و مناسبات متقابل افراد بذاته. در

۱. ویلیام شکسپیر، تیمون آتنی، پردهٔ چهارم، صحنهٔ سوم ـ م اقتباس از ترجمه فارسی کاپیتال ـ ج ۱ ـ ص ۱۴۹) سایر زبانهای مدرن وضع نیز چنین است. هر آینه ماکس قدیس بطور جدی فکر و ذکر خود را معطوف این ایهام بنماید بآسانی می تواند، بدون اینکه چیزی دربارهٔ علم اقتصاد بداند، بیک سلسله کشفیات مشعشعانهٔ جدید اقتصادی دست زند، زیرا، در واقع، حقایق نوین اقتصادی او، که بعداً آنها را مورد امعان نظر قرار خواهیم داد، کلاً در این حبطهٔ هم معنایی و ترادف قرار می گیرد.

بهلول خیراندیش و خوش باورمان، بورژو آ را میگذارد تا باکلمات مالکیت و خود - ویژگی چنان طابق النعل بالنعل و با چنان جدیتی بازی کند که حتی میکوشد مانند صاحب مالکیت خصوصی در ارتباط با ویژگی های خاص خود، همانطور که بعداً خواهیم دید، رفتارکند.

و بالاخره، «اشتیرنر» در صفحهٔ ۴۲۱ به کمونیسم میآموزد که

«در واقع آن» (یعنی، کمونیسم) «نه به مالکیت بلکه به بیگانگی مالکیت حمله میکند.» ماکس قدیس در این مکاشفهٔ جدید خود صرفاً شوخی قدیمی که برای مثال، قبلاً بارها و بارها از طرف سن ـ سیمونیست ها بکار برده شده را تکرار میکند. بعنوان مثال مقایسه کنید با «درس گفتارهایی دربارهٔ صنعت و مالیه، پاریس ۱۸۳۲، که در آنجا از جمله اظهار میشود:

«مالکیت الغاء نخواهد شد، بلکه شکل آن تغییر خواهد کرد... برای نخستین بار تجسم واقعی خواهد یافت... و برای نخستین بار خصلت واقعی جداگانهٔ خود را خواهد یافت.: (ص ص ۴۲/۴۳)

از آنجائیکه این عبارت، که توسط فرانسویها باب شد و از طرف «پی یر لرو» شرح و بسط یافت، بوسیلهٔ سوسیالیستهای نظرورز آلمانی با مسرت فراوان فراگرفته شد و برای نظروروی بیشتر مورد استفاده قرار گرفت و سرانجام جای خود را بـه تـوطئههای ارتجاعی و اعمال زیرکانه داد ـ ما نه در اینجاکه چیزی دربارهٔ آن گفته نمی شود، بلکه بعداً در رابطه با سوسیالیسم بآن خواهیم پرداخت.

سانچوی قدیس، [با پیروی از نمونه»] ونیگر، که رایشآرت [مورد استفاده قمرار میدهد]، از اینکه پرولتارها، و [در نتیجه] ایضاً کمونیستها را به «ژنده پوشان» تبدیل میکند، اظهار مسرت میکند. او، «ژنده پوش» خود را در صفحهٔ ۳٦۲، بمثابهٔ «شخصی که فقط دارای ثروت ایدئال» است توصیف میکند. اگر «ژنده پوشان» اشتیرنر اصولاً پادشاهی انبان بدوشان خود را بنا نهند، همانگونه که گدایان پاریس در قرن پانزدهم آن را بنا نهادند، آنگاه سانچوی قدیس شاهنشاه طایفهٔ اوباش خواهد شد، زیرا او همانا انبان بدوش «کامل» و کسی است که حتی فاقد ئروت ایدئال است و از اینرو از بهرهٔ سرمایهٔ عقیدهاش گذران میکند.

ج -ليبرآليسم بشر دوستانه

بعد از اینکه ماکس قدیس، لیبر آلیسم و کمونیسم را بمثابهٔ شیوه های ناکامل هستی «انسان» فلسفی و از این رهگذر ایضاً فلسفهٔ معاصر آلمان بطورکلی، تعبیر نمود (و با آن توجیه شد، زیرا در آلمان نه تنها به لیبر آلیسم بلکه به کمونیسم نیز شکلی خرده ـ بورژو آئی و در عین حال شکل اید تولوژیک پر طمطراقانه داده شد)، بعد از این کار، برای او نشان دادن آخرین اشکال فلسفهٔ آلمان، که وی آن را «لیبر الیسم بشر دوستانه»، بمثابهٔ لیبر آلیسم کامل و کمونیسم، و در عین حال، بمثابهٔ انتقاد از هر دو آنها میخواند، آسان است.

اکنون باکمک تعبیر مقدس، این سه تبدیل ذیل را بدست می آوریم (ایضاً مقایسه کنید با «اقتصاد عهد عتیق»):

۱ - فرد، انسان نیست، از این جهت هیچ گونه ارزشی ندارد - فقدان اراده و حکم شخصی - «که نام آن»، «بی صاحب» نامیده میشود - «لیبر آلیسم سیاسی، که قبلاً در فوق مورد بحث قرار دادیم.

۲ ـ فرد دارای هیچ چیز انسانی نیست، از این جهت هیچ گونه اعتباری برای مال من و مال تو یا مالکیت قائل نیست: «بی چیز» ـ کمونیسم، که ایضاً مورد بحث قرار دادیم.

۲- در انتقاد، فرد می بایست جای خود را به انسان دهد، اکنون برای نخستین بار معلوم میشود: «بی خدا» = همانندی «بی صاحب» و «بی چیز» ـ لیبر آلیسم بشر دوستانه. (ص ص ۱۸۱ ـ ۱۸۰) ـ در توضیح مشرو حتر این آخرین و حدت کلیشهای، اصیل آئینی راسخ بهلول به نقطهٔ اوج ذیل میرسد (ص ۱۸۹):

«خودخواهی مالکیت، آخرین تملک خود را حتی اگر کلمات «خدای من» بسی معنی شود، از دست میدهد؛ زیرا» («زیراثی» سترگ!) خدا فقط اگر در قلب دارای رستگاری هر فرد باشد، وجود دارد، درست همانطور که فرد

رستگاریاش را در خدا میجوید.»

موافق این [اظهار]، هر آینه واژهٔ خداحافظی از زبان طرد شود، بورژو آی فرانسوی فقط «آخرین» «مالکیت» خود را «از دست میدهد.»

در تطابق کامل با تعبیر سابق، در اینجا، مالکیت در خدا، مالکیت مقدس در ملکوت، مالکیت پندار، پندار مالکیت، همانا مالکیت اعلی و آخرین لنگر نجات مالکیت است. وی اکنون از این سه خیال واهی دربارهٔ لیبرآلیسم، کمونیسم و فلسفهٔ آلمان، گذار جدیدش به «منیت» را از چنته بیرون میکشد \_باکمک «مقدس»، و این بار برای آخرین دفعه. قبل از دنبال نمودن او در این [حیطه]، بیائیم یکبار دیگر نگاهی به آخرین «مبارزه حیاتی طاقت فرسای» او با «لیبرآلیسم بشر دوستانه» بیفکنیم.

بعد از اینکه سانچوی برازندهٔ ما، در نقش جدیدش، پهلوان سرگردان و در واقع پهلوان افسرده سیما، کل تاریخ را در نوردید، و در همه جا با ارواح و اشباح، اژدها و شتر مرغ، غول و عفریت، و حوش بیابان و لاشخورها، مرغ سقا و خارپشت» (مقایسه کنید با کتاب اشعیاء نبی ۔ باب سی و چهارم، آیات ۱۹-۱۱) رزمید و «بزمین شان افکند»، اکنون چقدر باید بعد از سرگردانی هایش در این همه سرزمین های مختلف خوشحال باشد که سرانجام به جزیرهٔ مفت آباد، خود آمده، به کشور بذاته، جائی که «انسان» در حالت طبیعی صرف Puris naturalibus باینور و آنور میرود.

بیائیم یکبار دیگر تز سترگ او و دگمی که باو تحمیل شد، که کل تعبیر او از تاریخ بر آن قرار داد را با این قصد بخاطر بیاوریم که:

«حقایقی که از مفهوم انسان ناشی میشود بمثابهٔ مکاشفه های دقیق این مفهوم تقدیس میشود و بمثابهٔ مقدس تلقی میگردد»؛ «مکاشفه های این مفهوم مقدس»، حتی با الغای بسیاری از حقایقی که با کمک این مفهوم متجلی میشوند، از قداستشان محروم نمی گردند.» (ص ۵۱)

نیازی نیست تا آنچه قبلاً برای مصنف مقدس خود در خصوص مثال هایش مسجل ساختیم را تکرار کنیم، یعنی، آن مناسبات آمپیریک (تاریخی ـ تـجربی) کـه تـوسط اشخاص واقعی در مراودهٔ حقیقی شان بو جود آمده، و نه مطقاً بوسیلهٔ مفهوم انسان، و پس از آن توسط اشخاص بمثابهٔ مکاشفهٔ مفهوم «انسان»، تعبیر، ترسیم، تصور، تثبیت و توجیه میشود. می توان ایضاً هیرارشی او را بیاد آورد. و اکنون بسوی لیبر آلیسم بشـر

دوستانه.

در صفحهٔ ۴۴، جائی که ماکس قدیس «باختصار» نظر (الهیاتی) فویرباخ را در مقابل نظر ما قرار میدهد، بدو آچیز دیگری جز عبارات علیه فویرباخ پیش کشیده نمی شود. همانگونه که در خصوص کارخانهٔ ارواح دیدیم، جائی که «اشتیرنر» معدهاش را در میان ستارگان قرار می دهد (سومین دیئوسکورس، قدیس حامی و محافظت کننده در مقابل دریا زدگی ۲۹) زیرا او و معدهاش «نامهای متفاوتی اند برای چیز هائی بکلی متفاوت» (ص ۴۲)، به این ترتیب در اینجا نیز ذات<sup>(۱)</sup> [Wesen] پیش از همه بمثابهٔ شئی موجود بنظر میرسد، و «بدینسان اکنون گفته میشود» (ص ۴۴):

«واجب الوجود، در واقع ذات و ماهیت انسان است، اما درست به این خاطر که ماهیت اوست، و نه خود انسان، مطقا هیچ کونه فرقی نمی کند از اینکه این ذات را در خارج از انسان ببینیم و آن را بمثابهٔ «خدا» متصور شویم، یا آن را در انسان بیابیم و «ذات انسان» یا «انسان» بخوانیم. من نه خدا هستم و نه انسان، نه واجب الوجودم و نه ذاتم ـ و، فرقی نمی کند از اینکه دربارهٔ ذات بمثابهٔ (چیزی) در درون یا خارج از خودم بیاندیشم.»

بدینطریق، در اینجا «ذات انسان» بمثابهٔ شئی موجود فرض میشود، و این همانا «واجب الوجود» است و «نه منیت»، و ماکس قدیس به جای گفتن چیزی دربارهٔ «ذات» خود را به این اظهار ساده محدود میکند که «فرقی نمیکند» «از اینکه دربارهٔ ذات بمثابهٔ چیزی در درون یا خارج از خودم، در این محل یا آن محل «بیاندیشم.» اینکه این بی تفاوتی نسبت به ذات همان مسامحه کاری صرف سبک نیست، از این واقعیت روشن میشود که خود وی وجه تمایزی میان اساسی وغیر اساسی قائل میشود و اینکه در نزد

ضمناً، هر آنچه نظریه پردازان آلمانی تاکنون دربارهٔ ذات و غیر ـذات گـفتهانـد، بمراتب بهتر توسط هگل در منطق وی گفته شده و آن را می توان در آنجا یافت.

ما اصیل آئینی بی حد و حصر «اشتیرنر» نسبت به تو همات فلسفهٔ آلمان که بشکلی فشرده بیان شده را در این واقعیت مییابیم که «عاقله مرد» را دائماً بمثابهٔ یگانه شخص نمایش dramatis Persona بتاریخ تحمیل میکند و بر آن است که «عاقله مرد» سازندهٔ تاریخ است. اکنون در مییابیم همین چیز در رابطه با فویرباخ تکرار میشود که تو هماتش

۱. Wesen هم می تواند بمعنی ذات باشد و هم ماهیت و وجود.

ـ هات.

را «اشتیرنر» صادقانه می پذیرد تا بر شالودهٔ شان [تو همات] بیشتری را بنا نهد. صفحهٔ ۷۷: «فویرباخ بطور کلی فقط دات را با صفت خلط می کند، و الویت را به این یک می دهد. اما از آنجائیکه خود او می گوید: ، عشق نه مقدس است، زیرا صفتی از خداست (و نه اینکه تاکنون افراد بر این عقیده بو ده اند که بدین خاطر مقدس است) بلکه صفتی از خداست چرا که بتنهائی و بالفعل الهی است، قادر شد نتیجه گیری کند که مبارزه می بایست با خود صفات، عشق و هر چیز مقدسی آغاز میشد. چگونه او می توانست امیدوار باشد اشخاص وقتی که آنان را با مقدس باقی گذارده است از خدا رو برگردانند؟ و اگر، همانگونه که فویرباخ می گوید، چیز عمده برای اشخاص نه خدا، بلکه صفات او بوده است، پیش از هر چیز می توانست بدانان اجازه دهد این پولک را نگاهدارند، زیرا

بنابراین، از آنجائیکه «خود» فویرباخ اینرا میگوید، برای بهلول فرخنده خوی دلیل کافی است تا باور کند اشخاص عشق را بدین سبب که «بتنهائی و بالفعل الهی» است گرامی میدارند. اگر درست عکس آن چیزی که فویرباخ میگوید صورت میگرفت . و ما «بخود اجازه گفتن اینرا میدهیم» (ویگاند، ص ۱۵۷) \_ اگر نه خدا و نه صفات او هیچگاه چیزی عمده برای افراد نبودهاند، و اگر خود این فقط پندار مذهبی تئوری آلمانی باشد \_ این بدین معناست که بر سر سانچومان همین آمده است، همانطور که قبلاً بر سرش در نزد سروانتس آمد، هنگامیکه چهار قطعه کنده در حالیکه خواب بود زیر پالانش گذاشتند و خری که بر آن سوار بود را از زیرش ربودند.

سانچو با تکیه بر این اظهارات فویرباخ، نبردی را آغاز میکند که سروانتس قبلاً در فصل نوزدهم نیز تدارک دیده بود، جائی که نجیب زادهٔ ساده دل ingenioso hidalgo با صفات و نقابداران که جنازهٔ جهان را بگور می بردند مصاف می دهد، و آنان که در دامن های بلند و دست و پاگیر خود درمانده شده بودند، نمی تو انستند تکان بخورند و نجیب زاده ساده دل ما به این تر تیب تو انست ایشان را از خانهٔ زین بر خاک افکند و همه را تار و مارکند.

واپسین کوشش برای بهرهبرداری بیشتر از انتقاد از مذهب بمثابهٔ حیطهای جداگانه (انتقادی که تا سرحد خستگی کوبیده شده است)، و باقی ماندن در مقدمات تئوری آلمانی و باز وانمود کردن باینکه ورای آنها میرود، و پخت و پزکردن با این استخوان، که تا آخرین نسج آن جویده میشود، و سوپ آبکی را مفرود برای فقرا<sup>.۷</sup> [برای]

«کتاب» ۔ این آخرین کوشش عبارت بود از حمله به مناسبات مادی، نه در شکل واقعی آنها، و نه تنها در شکل توهمات دنيوي آن کساني که در عرصهٔ عمل درگير جهان کنونی اند، بلکه در جوهر آسمانی شکل دنیوی شان بمثابهٔ صفات، بمثابهٔ فیض خداوند، و بمثابة ملائكه. به اين ترتيب، ملكوت آسماني اينك از نو مجال توطن يافته و مشحون از مواد نوینی شده که بخاطر شیوهٔ قدیمی بهرهبرداری از این ملکوت آسمانی بوجود آمده است. بدینسان، مبارزه با توهمات مذهبی و خدا یکبار دیگر جایگزین مبارزهٔ واقعی شده است. برو توی قدیس، که نانش را از راه الهیات درمیآورد، در «مبارزهٔ حیاتی دشوار» خود با جو هر، همین کوشش را بمثابهٔ الهیات دانی بخاطر خانه وکاشانه Pro aris et focis برای رفتن به ورای الهیات، انجام میدهد. «جوهر» او چیزی جز صفات خدا نیست که تحت لفافة یک نام متحد شده است؛ به استثنای شخصیت که برای خود محفوظ نگاهمیدار د \_ این صفات خدا باز هم چیزی نیست جز اسامی پرستیده شده برای عقاید افراد دربارهٔ مناسبات معین و تجربی آنان، عقایدی که سپس آنها را بخاطر ملاحظات عملی ریاکارانه حفظ میکنند. بطبع با تجهیزات نظری بارث رسیده از هگل، حتى ممكن نيست برخورد تجربي و مادي اين افراد را درك نمود. به خاطر اين واقعيت که فویرباخ، جهان مذهبی را بمثابهٔ ینداری از جهان دنیوی نمایاند \_ جهانی که در نوشتآ رهای او صرفاً بمثابهٔ یک عبارت ظاهر میشود \_ تئوری آلمانی نیز با مساله ای مواجه میشود که او بی جواب گذاشت: چگونه پیش می آید که اشخاص این تو همات را «در دماغشان دارا می شوند؟» حتی برای نظریه پر دازان آلمانی این پر سش راه را برای بینش ماترياليستي جهان هموار نمود. بينشي كه عارى از مقدمات نيست، بلكه مقدمات واقعى مادی را بذاته بطور حسّی - تجربی مورد بررسی قرار میدهد و به این خاطر، برای نخستين بار، بينشى حقيقتاً نقادانه از جهان است. اين سير قبلاً در سالنامه آلماني -فرانسوی ـ در مقدمه ای در نقد فلسفهٔ حقوق هگل، و دربارهٔ مسالهٔ یهود نمایانده شد. اما از آنجائیکه در آنزمان این کار با عبارات پردازی فلسفی انجام شد، اصطلاحات سنتی موجود فلسفی از قبیل «ماهیت انسان»، «انواع»، و غیره به نظریهٔ پردازان آلمانی دلیل مطلوبی برای درک غلط از جریان واقعی تفکر واعتقاد دادکه در اینجا دوباره صـرفاً مسالهای بود از ارائه شکلی جدید به جامهٔ مندرس نظری آنان \_درست همانطور که دکتر آرنولد روگه، **دوتوره گرازیانوی** فلسفهٔ آلمان، تصور میکرد که مانند سابق میتواند.

تکان دادن جنگ افزار بد قوارهٔ خود را به اطراف از سر بگیرد و ماسک فضل فروشانه -و خنده آور خود را بنمایش بگذارد. «باید فلسفه را بکناری نهاد» (ویگاند، ص ۱۸۷، مقایسه کنید با واپسین فلاسفه، ص ۸، اثر هس)، باید از آن فرا جست و خود را همچون انسانی عادی وقف مطالهٔ واقعیت نمود، زیرا برای آن نیز مقدار معتنابهی مصالح ادبی وجود دارد که بطبع برای فلاسفه ناشناخته است. هنگامیکه، زان پس، شخص دوباره با افرادی نظیر «کروهاخر» یا «اشتیرنو» مواجه میشود، در می بابد که آنان را مدتها قبل «پشت سر» و در أسفل گذاشته است. فلسفه و مطالعهٔ جهان واقعی باریکدیگر همان رابطهای را دارا هستند که استمناء و عشق جنسی. سانچوی قدیس، که صرفنظر از حواس پرتی اش -که از طرف ما صبورانه و از طرف او پر طمطراقانه خاطر نشان شد - در کمک پیش شرطی اخلاقی، [یعنی] پیش شرط «بی فکری» حفظ کند. (ص ۱۹٦، هکتاب»). آن کسی بورژو آست که خود را در قبال تجارت بوسیلهٔ ورشکستگی خوک مفتانه، ۳ حفظ میکند، که بطبع بواسطهٔ آن نه بیک پرولتاریا، بلکه بیک بورژو آی مفلس و ورشکسته تبدیل میشود. او نه یک انسان جهان، بلکه یک دیگر می می مفلس و ورشکسته تبدیل میشود. او نه یک انسان جهان، بلکه یک فیلسوف ورشکسته مفلس و ورشکسته تبدیل میشود. او نه یک انسان جهان، بلکه یک فیلسوف ورشکسته مفلس و ورشکسته تبدیل میشود. او نه یک انسان جهان، بلکه یک فیلسوف ورشکسته واقد افکار میشود.

صفات خداکه بمثابهٔ نیروهای واقعی مافوق افراد و بمثابهٔ مقدسات از فویرباخ بارث رسیده، همانا چیزهائی عجیب و موحش اند که جایگزین جهان حسّی ـ تجربی میشوند و «اشتیرنر» آنها را در قید حیات می یابد. این چنین سخت و شدید کل «ویژگی و خصوصیت بارز» اشتیرنر صرفاً به «قصد و انگیزه» وابسته است. اگر «اشتیرنر» (ایضاً نگاه کنید به ص ٦٣) فویرباخ را بخاطر عدم وصول به هیچ گونه نتیجهای بخاطر اینکه صفت را به ذات و بالعکس تبدیل میکند، مورد سرکوفت قرار می دهد، خود او بمراتب ناتوان تر از آنست که به چیزی بر سد، [زیرا] خود وی صادقانه این صفات فویر باخی که به ذات تبدیل شده است، را بمثابهٔ شخصیتهای واقعی حاکم [بر جهان] می پذیرد، او صادقانه این عبارات را در خصوص مناسبات بمثابهٔ مناسبات واقعی می پذیرد و صفت «مقدس» را بدانها الصاق میکند، یعنی **تأویل این صفت به یک ذات**، و به «مقدس»، یعنی، درست این عبارات را در خصوص مناسبات بمثابهٔ مناسبات واقعی می پذیرد و صفت «مقدس» را بدانها الصاق میکند، یعنی **تأویل این صفت به یک ذات**، و به «مقدس»، یعنی، درست

نمود، مبارزهٔ خود \_ يعنى، «انزجارش»، را عليه اين «مقدس» كه بطبع، همواره همان باقى میماند، آغاز میکند. فویرباخ هنوز از این آگاهی برخوردار است که «برای او»، مساله فقط بر سر از بین بردن یک پندار است،» \_و همانا این [پندار]است که ماکس قدیس او را با آن مورد سرزنش قرار میدهد (ص ۷۷، «کتاب»] \_ برغم اینکه هنوز اهمیت بسیار زیادی به مبارزه با این پندار می دهد. در نزد «اشتیرنر» حتی این آگاهی، «یاک از دست رفته» است، او در واقع به حاکمیت عقاید تجریدی ایدئولوژی در جهان معاصر باور دارد؛ او معتقد است که در مبارزهاش با «صفات»، و مفاهيم، ديگر نه بيک يندار، بلکه به نيروهاي واقعى حاكم بر جهان حمله ميكند. از اينجا روش برگرداندن باژگونهٔ هر چيز او و خوش باوری بی حدش ناشی میشود که وی با آن کلیهٔ تو همات ریا کارانه در ارزش ظاهريشان و کليهٔ توکيدات سالوسانهٔ بورژوازي را در نظر ميگيرد. ضمناً، اينکه چقدر اندک «عروسک»، «هستهٔ واقعی»، «يولک»، است، و اينکه اين تشبيه تا چه اندازه معيوب است را به بهترين وجهي مي توان از «عروسک» خود «اشتيرنر» \_ يعني «کتاب» [او] مشاهده نمو دکه عاری از هر گونه «هسته و مغزی است»، نه «واقعی»، و نه «غیر واقعی»، وحتی در آنجا همان مقدار ناچیزی که در صفحات ۴۹۱ آن وجود دارد، بسختي در خور نام «پولک» است. ٢ اگر، مع الوصف، مجبور به يافتن نوعي «پسته مغز» در آن باشیم، آنگاه این پستهٔ مغز همانا خرده بورژوآی آلمانی است.

در ضمن، در خصوص منشاء تنفر ماکس قدیس از «صفات»، خود وی به افشاگری بغایت ساده لو حانه ای در «تفسیر توجیه گرایانه» دست میزند. او قطعهٔ ذیل را از ماهیت مسیحیت (ص ۳۱) شاهد مثال میآورد: «آ ته ٹیست واقعی فقط آن کسی است که صفات و جود الهی، بعنوان مثال، عشق، خر دمندی و عدالت، و نه فقط ذات این صفات، برایش هیچ است.» - و آنگاه پیروز مندانه ندا در می دهد: «آیا این در مورد اشتیرنر نیز صادق نیست ؟» - خر دمندی همانا اینجاست.» در قطعهٔ فوق ماکس قدیس از حیث اینکه چگونه باید جلو راند تا «از همه دورتر» رفت، نشانه ای را می بابد. او به فویر باخ باور دارد که در قطعهٔ فوق «ماهیت»، «آ ته ئیست واقعی» را آ شکار می بابد. او به فویر باخ خور دارد که در «آ ته ئیست واقعی» شدن را بدو تحمیل کند. او در ار تباط با فویر باخ حتی ساده لو حانه تر مسائلی را در ار تباط با برونوی قدیس یا «نقد» مورد بحث قرار میدهد. ما بندریج کلیهٔ مراقبت پلیس قرار میدهد و شیوهٔ زندگی و حرفه خود را نشان میدهد، را مشاهده خواهیم کرد. برای حال حاضر کافی است بعنوان نمونهای از ایمان وی به «نقد» ذکر شود که وی «نقد» و «توده» را بمثابهٔ دو شخص مورد بحث قرار میدهد که علیه یک دیگر مبارزه میکنند و «میکوشند خود را از خودخواهی برهانند»، و در صفحهٔ ۱۸۷، هر دو را «برای آنچه… اعلام میکنند»، می پذیرد.

با مبارزه علیه لیبر آلیسم بشر دوستانه، مبارزهٔ طولانی عهد عتیق، هـنگامیکه عـاقله مرد، معلم یگانه بود، بپایان میرسد؛ زمان کامل میشود و انجیل فـیض و شـادی بـرای بشریت گناهکار اعلام میگردد.

مبارزه بر سر «عاقله مرد» و همانگونه که در فصل بیست و یکم سروانتس مکتوب است و به «ماجرای بزرگ جایزهٔ گرانقیمت کلاهخو د مامبرن» می پردازد، همانا وفای بعهد است. سانچوی ماکه در همه چیز از ارباب سابق و مهتر کنونی اش تقلید می کند، «قسم یاد کرده تاکلاهخود مامبرن»، [یعنی] عاقله مرد - را برای خود بدست آورد. وی بعد از اینکه طی «کارزارهای»<sup>(1)</sup> متعدد خود، بیهوده برای یافتن کلاهخو د مورد نظر در میان قدما و معاصران، لیبرآل ها و کمونیست ها جستجو نمود، «چشمش به سواری افتاد که چیزی براق و درخشان بر سر داشت، چنانکه گفتی از طلا بود». و وی به دون کیشوت - سلیگا میگوید: «اگر اشتباه نکنم اینک مردی را می بینم که بسوی ما پیش می آید وکلاهخو د مامبرن راکه من برای بدست آوردن آن قسم خورده ام، و تو لابد فراموش بینم، مگر تو آن پهلوانی که سوار بر اسب قزل بسوی ما پیش می آید و کلاهخو د زرینی میکنم، مردی است سوار بر خری خاکستری مثل خرمن و چیزی دارد که برق می زند». مینم و تماشا

۱. در اصل آلمانی واژهٔ Auszuege بکار برده شده است، که می تواند بمعنی عزیمت، کارزار و یا گزیده و چکیده، باشد. سرش، به یرونو نزدیک میشود؛ سانچوی قدیس نیزه در دست باو حمله میکند، برونوی قدیس خود را از پشت خر به زیر میاندازد، و لگن خود را بجا میگذارد (که بهاین خاطر او را در اینجا [یعنی]، در شورا بدون لگن می بینیم) و سبکبال از وسط صحرا پا بدویدن میگذارد، «چراکه خود او نقد است».

سانچوی قدیس با مسرت فراوان کلاهخود مامبرن رااز زمین بر میدارد، و در پاسخ به اشارهٔ دون کیشوت مبنی بر اینکه دقیقاً به لگن سلمانی میماند، می گوید: «این کلاهخود معروف و جادوئی، که «شبح الموتی و خیالی» شده است، بدون تردید بدست کسی افتاده که قدر و قیمت آن را ندانسته، و نیمی از آن را آب کرده، و نیم دیگر آن را چکش خورش کرده که به این صورت در آمده و چنانکه تو می گوئی در واقع بی شباهت به لگن سلمانی نیست؛ لیکن هر چه میخواهد به چشم جهان بین بیاید، برای منی که چشم جان بین دارم و آن را می شناسم این تغییر شکل اهمیتی ندارد.» «اکنون دومین شوکت و جلال و دومین مالکیت بدست آمده است!»

حال که وی کلاهخودش، [یعنی] «عاقله مرد» را بدست آورده، خود را در مقابلش قرار میدهد، با او همانگونه رفتار میکند که با «آشتی ناپذیرترین دشمن خود»، و آشکارا باو اعلام میدارد (چرایش را بعداً خواهیم دید) که او (سانچوی قدیس) نه «عاقله مرد»، بلکه «موجودی غیر انسانی و ضد بشری است». او اکنون در زیر نقاب این «ضد بشر» بسوی کوههای سیرامورنا حرکت میکند تا با عمل توبه، خود را برای جلال و شکره عهد جدید آماده کند.

او خود را «لخت مادرزاد» میسازد (ص ۱۸۴) تا به ویژگی خود دست یابد و از آنچه سلفش، سروانتس در فصل بیست و پنجم انجام میدهد، سبقت جوید: «وهول هولکی شلوار خود را از پا بیرون آورد و یکتا پیراهن شد، سپس بدون مقدمه یکی دو اردنگ به ماتحت خود زد، دوبار به هوا جست و دست بر رانهای خود کوبید و دو پشتک و وارو زد و سر بر زمین گذاشت و پا به هواکرد و چنان اسافل اعضای خود را عریان نمود که سانچو، عنان رسینانت را برگرداند تا این منظره را نبیند.

«ضد بشر» بمراتب از نمونهٔ دنیویاش سبقت میجوید. و «قاطعانه پشت خود را بخود برهی کرداند و به این ترتیب از ناقد دلهره آور نیز رو برمی گرداند، و «او را پشت سر می گذارد». سپس «ضد بشر» با نقد که «پشت سر گذاشته شده» و ارد جر و بحث میشود؛ او «از خودش بیزار است»، «خود را در قیاس با دیگری درک میکند»، «بخدا فرمان میدهد»، «بهتر خود را در خارج از خویش میجوید»، «خود را از اینکه هنوز یگانه نیست عذاب میدهد، «خودپسند و یگانه» [است]، \_اگرچه برایش بسختی لازم بود تا ایزا بعد از اینکه قاطعانه پشت خود را بخود کرد، اظهار دارد. «ضد بشر» کلیهٔ اینها را با مساعی خویش انجام داده است (نگاه کنید به فیستر، تاریخ آلمانها) و اکنون بی غل و غش و ظفرمند سوار بر خرش در ملکوت یگانه میتازد.

عهد جدید: «منیت»<sup>۳</sup>

ا \_اقتصاد عهد جديد

نظر باینکه در عهد عتیق موضوع اصلاح و تهذیب ما همانا منطق «یگانه» در چارچوب گذشته بود، اکنون با آن در زمان حاضر در منطق چارچوب منطق «یگانه» مواجه می شویم. قبلاً بحدکافی «یگانه» را در «انعطافهای» متنوع ماقبل توفان نوح آن - بمثابهٔ عاقله مرد، قفقازی قفقازی، مسیحی کامل، حقیقت بشر دوستانه، وحدت کلیشهای رئالیسم و ایدئالیسم، و غیره و غیره روشن ساختیم. همراه با تعبیر تاریخی «منیت»، خود «منیت» نیز متلاشی میشود. این «منیت» [یعنی]، پایان تعبیر تاریخی، منیتی تأویلی برای وجود داشتن نیاز نداشته باشد، [بلکه] منیتی است که بطور لاهوتی بو سیلهٔ دو مقولهٔ «ایدئالیسم» و «رئالیسم»، [یعنی] صرفاً توسّط هستی خیالی بو جود آمده است.

عهد جدید، که قبلاً همراه با مقدمهاش، [یعنی] عهد قدیم مستهلک شد، دارای اقتصادی داخلی است که طابق النعل بالنعل همانقدر خردمندانه طراحی شده که اقتصاد عهد قدیم، یعنی با همان «تبدیلات متعدد»، همانگونه که از جدول ذیل می توان مشاهده نمود:

I- **ویژگی \_ پی**شینیان، کو دک، سیاهپوست و غیره؛ در حقیقت آنان، یعنی؛ تکامل از «جهان اشیاء» به نگرش «خود» و تملک این جهان.

در ميان پيشينيان اين و يژگي منجر به خلاصي از جهان ميشود، در ميان معاصران ـ به

خلاصی از روح، در میان لیبر آلها \_ به خلاصی از فرد، در میان کمونیستها \_ به خلاصی از مالکیت، و در میان [لیبرالهای] بشر دوست \_ به خلاصی از خدا؛ و بدینطریق، بطور کلی به مقولهٔ خلاصی (رهائی) بمثابهٔ یک هدف. مقولهٔ نفی شدهٔ خلاصی همانا ویژعی است، که بطبع محتوای دیگری جز این خلاصی ندارد.

II-مالک ـ بدین مثابه اشتیرنر به ورای کذب جهان اشیاء و ارواح نفوذ میکند؛ و از اینجا معاصران و مرحلهٔ مسیحیت طی تکامل منطقی: جوان و مـغول، نـاشی مـیشود. درست همانطور که معاصران به آزادگان معین شدهٔ سه گانه تقسیم میشوند، همانطور هم مالک به سه تعین دیگر تقسیم میشود:

۱ ـ قدرت من، مطابق با ليبر آليسم سياسي كه در آنجا حقيقت حق تعيين مي شود و حق بمثابة قدرت «عاقله مرد» در قدرت بمثابة حق «منيت» مستهلك مي كردد. مبارزه با دولت بداته.

۲ مراودهٔ من، مطابق با کمونیسم، که از طریق آن حقیقت جامعه آشکار میشود و جامعه (در صور ز<sup>ند</sup>ان، جامعه، خانواده، دولت و جامعه بورژوآئی و غیره) بـمثابهٔ مراو دهای اندیشیده میشود که بوسیله «عاقله مرد» در مراودهٔ «منیت» مستهلک میگردد.

۳-التداذ نفس، مطابق با لیبر آلیسم نفادانه و بشر دوستانه، که در آن حقیقت نقد، زوال و امحاء و حقیقت خود آگاهی مطلق، بمثابهٔ زوال ـ خود ظاهر میشود، و انتقاد بمثابهٔ امحاء منافع انسان به امحای منافع «منیت» تبدیل میگردد.

ویژگی افراد، همانگونه که دیدیم، در مقوله عام ویژگی مستهلک گشت که نفی خلاصی و رهائی بطور کلی بود. بنابراین توصیفی از خصائل خاص افراد بار دیگر فقط میتواند بستگی به نفی این «رهائی» در سه «انعطاف» آن داشته باشد؛ هر یک از این رهائی ها سلبی اکنون میتواند توسط نفی آن به خصلتی ایجابی تبدیل شود. همانطور که در عهد قدیم، خلاصی جهان اشیاء و افکار از پیش بمثابهٔ تملک هر دوی این جهان ها تلقی میگشت، همانطور هم در اینجا نیز امری بدیهی است که این ویژگی یا تملک اشیاء و افکار بنوبهٔ خود بمثابهٔ خلاصی کامل نمایانده شود.

«منیت» با خاصیت خود و دنیایش، که مشتمل بر خصوصیاتی است که هم اکنون «خاطر نشان شد» همانا هالک است. «منیت» بدین مثابه همانا التذاد نفس و زوال ـ خود است که بتوان دو [یعنی] به مالکان مالک رسیده، و بهمان اندازه گریبان خود را از مالکی رها میسازد که بآن متعلق است؛ نتیجه همانا «سلبیت مطلق» در تعین دوگانهاش بمثابه بی نفاوتی، و «بی قیدی و بی اعتنائی»<sup>(۱)</sup> است و رابطه سلبی با خود، [یعنی] با مالک است. خاصیت آن از لحاظ جهان و خلاصی اش از جهان اکنون به این رابطهٔ سلبی و منفی با خود، و به این امحاء نفس و مالکیت نفس تغییر یافته است.

منیتی که به این تر تیب تعیین می شود، ـ بگانه ای است که

۱۱۱ - بنابراین باز هم مضمون دیگری جز مضمون مالک باضافۀ تعین فلسفی ورابطه منفی با خود، ندارد. بهلول بالغ نظر وانمود میکند که دربارۀ این یگانه چیزی برای گفتن وجود ندارد، زیرا نه یک فرد تأویل شده، بلکه فردی جسمانی است. اما موضوع در پاینجا همان است که در نزد ایدۀ مطلق هگل در پایان علم منطق و شخصیت مطلق در پایان آنسیکلوپدی است، و دربارۀ آن نیز چیزی گفته نمیشود، زیرا این تعییر و تأویل شامل کلیۀ چیزهای است، و دربارۀ آن نیز چیزی گفته نمیشود، زیرا این تعیر و تأویل شامل کلیۀ چیزهای است که در خصوص چنین شخصیت های تاویل شده، یک فرد یاویل شده، بلکه فردی جسمانی است. اما موضوع در پایان آنسیکلوپدی است، و دربارۀ آن نیز چیزی گفته نمیشود، زیرا این تعییر و تأویل شامل کلیۀ چیزهائی است که در خصوص چنین شخصیت های تأویل شده ای براین می میکند می کند می و بازه این این این آنسیکلوپدی است که در خصوص چنین شخصیت های تأویل شده می بوان گفت. می میکند می و بیزان گفته استیرنر ریا کارانه ادعا میکند می و تاویل که ، پگانه بان این آن بائی ندارد، در حالیکه اشتیرنر ریا کارانه ادعا میکند می تواند به بان آید، این آنه یال این آنهای است که در خصوص چنین شده بنهائی است و چیزی است که میکند می توان گفت.

«زهی عمق دولتمندی و حکمت و علم یگانه چه قدر بعید از غوررسی است! براسنی که چقدر اندیشه هایش غیر قابل درک است، و طریقت هایش مافوق کاوش است!» «اینک اینها حواشی طریقت های او است: و چه آواز آهسته دربارهٔ او می شنویم!» (کتاب ایوب، باب بیست و ششم؛ آیهٔ ۱۴)

۲- انومنولوژی اگولیست در توافق با خود، یا نظریهٔ برالت نفس همانطور که در «اقتصاد عهد قدیم» و بعد از آن مشاهده کردیم، اگو ثبست واقعی

۱. در دستنوشته لهجهٔ بولنی شکل Ilcichjueltigkeit (بیقیدی و بی اعتنائی) بکار رفته است. . دت.

مانچوی قدیس در توافق با خود به هیچ وجه نباید با اگوئیست مبتذل و عادی، واگوئیست بمفهوم متمارفی، خلط شود. وی البته هر دو را بمثابهٔ حدس و فرض خود دارا است (فردی اسیر جهان اشیاء، کودک، سیاهپوست، پیشینیان، و غیره) و اگوئیست فداکار (فردی اسیر جهان افکار، جوان، مغول، معاصران و غیره). مع الوصف، این بخشی از ماهیت اسرار یگانه است که این آنتی تز و وحدت کلیشهای که از آن ناشی میشود - واگوئیست در توافق با خوده - اکنون می تواند در عهد جدید مورد بررسی قرار گیرد.

از آنجائیکه ماکس قدیس آرزو منداست تا واگوئیست حقیقی، را بمثابهٔ چیزی کاملاً جدید، بمثابهٔ هدف کل تاریخ پیشین عرضه کند، از سوئی میبایست به فداکار، به مدافعان از خودگذشتگی ثابت کند که برخلاف خواست خود، اگوئیست اند، و به اگوئیست ها بمفهوم متمارفی ثابت کند که فداکارند و اگوئیست های حقیقی و مقدس نیستند.

بيائيم با اولى، [بعنى] با فداكار آغاز كنيم.

پیش از این بکرات دیدیم که در دنیای بهلول فرخنده خوی هر کس از طرف مقدس مورد ایذاء و آزار قرار میگیرد. ومعهذا اینکه کسی فرهیخته یا نا فرهیخته باشد، نفاوتی نمیکند. فرهیختگان که با تفکر محض سر و کار دارند، با ما در اینجا بمثابه وتسخیر شدگان، توسط مقدس بمعنای واقعی این کلمه، مواجه می شوند. آنان تحت لفافهٔ عملی شان همانا وفداکار، ند.

وپس چه کسی فداکار است؟ وبطور کامل (۱) وبیشتر (۱۱)، واحتمالاً، (۱۱۱) وکسی که هر چیز دیگری را بخاطر یک چیز، یک هدف، یک منظور و یک سودا بخطر می اندازد... او توسط سودائی کنترل میشود که برای آن سایرین را قربانی میکند. و آیا این فداکاران، همانا خودخواه نیستند، شاید؟ از آنجائیکه آنان فقط دارای یک سودای حاکماند، تنها با یک رضایت خاطر مجزا مرتبط میشوند، و به این خاطر با حدت بیشتری. تمامی اعمال و حرکات آنان اگو ٹیستی است، اما اگو ٹیستی است یکجانبه، مستور و تنگ نظرانه؛ این اگو ٹیسم محمانا سودازدگی است. و (ص ۹۹)

بدینطریق بزعم سانچوی قدیس، آنان فقط دارای یک سودای حاکماند؛ آیا آنان باید با سوداهائی که نه ایشان بلکه دیگران دارا هستند نیز مرتبط شوند، تا بیک اگو نیسم همه جانبه، آشکار و نامحدود ارتقاء یابند، و با این مقیاس بیگانهٔ اگو ئیسم "مقدس»

دمساز شوند؟

و آنگهی، در این قطعه وبخیل و لذت \_جو، نیز نمو ده میشوند. (شاید به این خاطر که اشتیرنر تصور میکند که ولذت و بذاته، لذت مقدس، و نه انواع مختلف لذایذ و اقعی را می جوید)، همانطور هم، برای مثال، وروبسپیر، سن \_ ژوست، و سایرین. (ص ۱۰، ) بمثابهٔ نمونه های واگو ٹیست های فداکار و سودازده. واز نظر گاه معین اخلاقی،، (یعنی، اگو ٹیست مقدس ما، در توافق با خود، از نظر گاه خود در هم آهنگی کامل با خود، استدلال میکند)، تقریباً چنین استدلال میشود: این سودا فدا نمیکنم، و ببرکت اینکه واقعاً خودم هستم، هیچ چیزی را فدا این سودا فدا نمیکنم، و ببرکت اینکه واقعاً خودم هستم، هیچ چیزی را فدا

نمیکنم.» (ص ۳۸۶)

ماکس قدیس توسط این دو حکم ،در نا هم آهنگی با یکدیگر ، مجبور میشود، و جه تمایز ،اندگی ، قائل شود مبنی بر اینکه فرد بخوبی می تواند ،برای مثال ، شش، یا هفت، و غیر ، سودا را برای یک سودای جداگانه بدون اینکه ،واقعاً خودم ، باشم، فداکند ؛ اما نه مطفاً ده سودا، یا باز هم تعداد بیشتری را. طبعاً، نه روبسپیر و نه سن ـ ژوست ،واقعاً خود ـ من ، نبود، درست همانطور که حقیقتاً ،عاقله مرد ، نبود، بلکه آنان واقعاً روبسپیر و سن ژوست ، این افراد یگانه و بی همتا بودند.

این حیله که به وفداکار و ثابت نمو د که آنان اگو ٹیستاند، تر فندی قدیمی است که بقدر کافی از طرف هلوسیوس و بنتام بسط و توسعه یافته است. حیلهٔ «خود» سانچوی قدیس مبتنی است بر تبدیل واگو ٹیست ها بمفهوم متعارض، ایعنی به بورژو آ، به غیر اگو ٹیست ها. بهر تقدیر، هلوسیوس و بنتام، به بورژو آها ثابت میکنند که بوسیلهٔ تنگ نظریشان در عمل بخود زیان میرسانند، اما حیلهٔ وخود ماکس قدیس مبتنی بر این است که ثابت کند آنان با واید ثال،، ومفهوم»، وجو هره، وحرفه و غیره اگو ٹیست. در اینجا وی مجدد آ و اینکه برخورد آنان نسبت بخود همانا برخورد نفی مطلق نیست. در اینجا وی مجدد آ باینکه در صفحهٔ ۹۱ قدیس ما از بخیل، سیمائی همچون یک واگو ٹیست فداکار » میسازد، از سوی دیگر، رد صفحهٔ ۸۷ وخسیس، را در میان واگو ٹیست ها بمفهوم متعارفی، می گنجاند، [یمنی] در میان و غیر مقدس ها. این دومین گروه تاکنون موجود اگو ئیستها، در صفحهٔ ۹۹، بهاین شرح توصیف میشود:

وبنابراین این افراد» (بورژو آها») وفداکار، مشوق، ایدثال، پیگیر و مشتاق نیستند. اینان بمفهوم متعارفی مردمانیاند خودخواه و به امتیاز خاص واقعی و حسابگرانه و غیرهٔ خود و غیره، میاندیشند.»

از آنجائیکه وکتاب و ابدا اثری هنری نیست، قبلاً فرصت داشتیم، در ارتباط با وبلهوس منش، بینیم که چگونه اشتیرنر، عمدتاً بهخاطر جهل مرکبش از مردم و شرایط واقعی به این تردستی نایل می شود که بورژو آ را به بک غیر \_اگوئیست تبدیل کند. خود همین جهل برای او در اینجا بمثابهٔ اهرمی بکار میرود.

«این» (یعنی پندار اشتیرنر دربارهٔ ایثار) «برای عقل خود رای انسان دنیوی مشمئز کنند» است منتها برای هزاران سال دستکم تا بحال به این تسلیم شده که باید گردن خود سر خویش را خم کند و قدرتهای برتر را بپرستد.» (ص ۱۰۴) اگر ٹیست ها بمفهوم متعارفی انیمی رو حانی منشانه رفتار میکنند و نیمی بشیوهٔ دنیوی، آنان هم به خدا خدمت میکنند و هم به قارون.»

در صفحهٔ ۷۸ اطلاع مییابیم: وقارون ملکوت و خدای جهان، هر دو دقیقاً همان اندازه از خود گذشتگی را خواهانند،، بدینطریق درک اینکه چگونه از خودگذشتگی برای قارون و خدا می نواند بمثابهٔ «دنیوی» و «روحانی منشانه» در مقابل یکدیگر قرار گیرند، ناممکن است.

در صفحهٔ ۲ ۱ ۱ ـ ۵ ـ ۱ ، بهلول فرخنده خوی از خود می پرسد: وپس چگونه است، که اگو ٹیسم آنانبکه از منافع شخصی خود دفاع میکنند، مع الوصف مدام تسلیم منافع کشیشی یا آخوندی، یعنی، نفسانی خود میشوند؟:

(در اینجا بطور گذرا باید ,خاطر نشان ساخت, که در این قطعه بورژو آها بمثابهٔ نمایندگان منافع منقول توصیف می شوند.)

این به این خاطر انفاق می افتد که: ه شخصیت آنان به نظر شان آنچنان حقیر و بی اهمیت است ـ در واقع همین طور هم هست ـ که ادعای چیزی را کند و قادر به مطالبه حق خود باشد. نشانه ای مطمئن از این، همانا این واقعیت است که آنان خود را به اشخاصی صرمدی و ناسوتی نقسیم می کنند؛ یکشنبه ها مراقب جنبهٔ سرمدی اند و در روزهای هفته مراقب جنبهٔ ناسوتی. آنمان در خود، آخوند خود را دارند از اینرو نمی توانند گریبان خود را از دست او برهانند. سانچو در اینجا اندکی دچار شک و تردید میشود؛ با نگرانی می پرسد آیا «همین چیز « برای و بژگی، [بعنی] اگو ئیسم بمفهوم غیر عادی، «روی نخواهد داد «خواهیم دید بدون علت نیست که این پرسش نگران کننده سؤال میشود. قبل از اینکه خروس دو بار بانگ بر آورده باشد، یعقوب قدیس (بهلول فرخنده خوی) سه بار خود را وانگاره خواهد کرد.<sup>(1)</sup>

او با ناخشنودی بسیار کشف میکند که دوجنبه ای که بطور بارز در تاریخ بمنصه ظهور میر سد، ایمنی منافع خصوصی افراد و باصطلاح منافع عمومی، همواره با یکدیگر ملازمه دارند. وی اینرا علی الرسم، به شکلی غلط، به شکل مقدس آن، از جنبهٔ منافع اید ثال، مقدس و وهم و پندار کشف میکند. او سؤال میکند: چگونه است که اگو ٹیست های متعارفی، ایمنی انمایندگان منافع شخصی، در عین حال توسط منافع عمومی، توسط آخوند جماعت و سلسله مراتب تحت الشعاع قرار میگیرند ؟ او به این پرسش با این قصد پاسخ می دهد که بور ژو آها، و غیره «نسبت به خود بسیار نود خواهانند»، و «نشانه ای مطمئن» از آنزا در این واقعیت کشف میکند که ایشان بشیوه ای مذهبی رفتار میکند، یعنی اینکه، شخصیت شان به ناموتی و سرمدی تقسیم میشود، یعنی، بعد از اینکه نخست مبارزه میان منافع عمومی و شخصی را به آینه ای از میشود، یعنی مید از اینکه نخست مبارزه میان منافع عمومی و شخصی را به آینه ای از میشود، یعنی، بعد از اینکه نخست مبارزه میان منافع عمومی و شخصی را به آینه ای از میشود، یعنی، مان از اینکه نخست مبارزه میان منافع عمومی و شخصی را به آینه ای از مبارزه و بازتاب ساده در درون پندار مذهبی تاویل نمود، رفتار مذهبی شان را از طریق رفتار مذهبی شان توضیح می دهد.

در مورد چگونگی عرضه مطلب از لحاظ حاکمیت ایدثال، نگاه کنید به فوق بویژه دربارهٔ هیرارشی.

هر آینه سؤال سانچو از شکل پرطمطراقانهٔ آن بزبان بشری برگرداند. شود، آنگا. «چنین از آب در می آید»:

چگونه است که منافع شخصی همواره علیه ارادهٔ افراد، به منافع طبقاتی و به منافع عام تکامل می یابد که در ار تباط با افراد مجزا هستی مستقلی کسب می کند، و در استقلال خو د شکل منافع عمومی را بخو د می گیرند؟ چگونه است که آنها بدین مثابه با افراد واقعی در تضاد قرار می گیرند و در این تضاد

. د ت

که از طریق آن بمثابهٔ منافع عمومی تعریف میشوند، بوسیلهٔ شعور می توانند منافع اید تآل، و حتی مذهبی و مقدس متصور شوند؟ چگونه است که در ایس روند مسافع خصوصی که هستی مستقلی بمثابه منافع طبقانی کسب میکنند، رفتار شخصی افراد ناگزیر باید عینی و بیگانه شود، و در عین حال بمثابه قدرتی مستقل از آنان و برغم آنان وجود داشته باشد، که بوسیلهٔ مراوده بوجود می آید، و به مناسبات اجنماعی و یک سلسله قدرت هالی که فرد را مشخص می کند و تحت انقیاد در می آورند تبدیل میشود، و از این جهت در تخیل بمثابهٔ قدرتهالی ومقدس، بمنصهٔ ظهور میرسد؟ هر آینه سانچو این واقعیت دال بر اینکه در چارچوب شیوه های تولید معین، که بطبع به اراده و ابسته نیست، نیرو های عملی بیگانه [fremub] که نه تنها از افراد جداگانه، بلکه حتی از تمامی Tنان بالاتفاق، مستقل اند و همواره بالاتر از اشخاص قرار می گیرند را درک مینمود . Tنگاه از جهت اینکه Tبا این واقعیت بشکلی مذهبی یا تحریف شده در تخیل اگوئیست **عرضاندام میکند، که فوق او همه چیز در تخیل بگونهای قرار گرفته که هیچ چیز را لوق** خود قرار نمیدهد، میتوانست بحق بی تفاوت باشد. سانچو آنگاه میتوانست از فلمرو انديشه بافي به قلمرو واقعيت، از آنچه اشخاص مي پندارند بآنچه واقعاً هستند، از آنچه تصور میکنند باینکه چگونه عمل میکنند و در شرایط معینی باید عمل کنند، هبوط کند. آنچه برای او محصول تفکر بنظر میرسد، همچون ثمره و محصول زندگی درک می نمود. آنگاه به سخافتی که برازنده اش است نمی رسید - ایعنی ] به تو ضبح تقسیم میان منافع شخصی و عمومی، با این اظهار که اشخاص ایضاً این تقسیم را به شیوهای مذهبی متصور می شوند و نسبت بخود فلان و بهمان بنظر میرسند، که با این همه، واژه ديگرى است براى وخيالبافى.

ضمناً، حتی در شکل پیش پا افتاده و خرده ـ بورژو آئی که سانچو در آن نضاد منافع شخصی و همومی را متصور میشود، باید در می یافت که افراد همواره از خود آغاز کردهاند، و نمی توانستند طور دیگری عمل کنند، و از اینرو دو جنبهای که وی در نظر می گیرد، همانا جوانب تکامل شخصی افرادند؛ و هر دو وجه بیک اندازه بوسیله مناسبات آمپیریک (تاریخی ـ تجربی) که اشخاص تحت آن زندگی می کنند بوجود می آیند، هر دو فقط بیان تکامل شخصی افرادی واحدند و از اینرو در تناقض صوری با یکدیگر. در خصوص موقعیت ـ که توسط شرابط خاص تکامل و نقسیم کار معین شده ـ که نصیب فردی معین میشود، اعم از اینکه تا حد زیادی این یا آن جنبه از آنتی نز را بنمایاند، اعم از اینکه بیشتر بمثابهٔ اگولیست و کمتر بمثابهٔ فداکار نمود کند، همانا مسالهای کاملاً ثانوی بود، که می توانست مطفاً اگر در ادوار معینی از تاریخ در ارتباط با افراد معینی عنوان میگشت، علاقهای برانگیزد. به غیر از آن این مساله تنها می توانست به عبارات اخلاقاً کاذبانه و شیادانه منجر شود. اما سانچو در اینجا همچون دگمانیستی دچار خطا میشود و هیچ راه دیگری جز اعلام اینکه سانچو پانزاها و دون کمیشوت ها ابنگونه زاده شدهاند، و اینکه بعداً دون کیشوت ها انواع چرندیات را در کلهٔ سانچو یانزاها فرو کردهاند، را نیمی بابد؛ او بمثابهٔ یک دگماتیست بیک جنبه می چسبد و بشيو اى آخوند منشانه آن را درك مىكند و آن را خصلت فرد بذاته اعلام ميدارد، و انزجار خود را نسبت به جنبهٔ دیگر بیان میکند. بنابراین جنبهٔ دیگر نیز برای او بمثابهٔ یک دگمانیست، تا حدی بمثابهٔ حالت روحی و از خود کذشتگی و تا انداز مای بمثابهٔ ، اصلی، صرف و نه بمثابة رابطهای که ضرورتاً از شبوهٔ طبیعی گذشته زندگانی افراد نشئت می گیرد، ظاهر میشود. از اینرو، تنها باید واین اصل را از دماغ خود خارج ساخت،، اگرچه، بموجب ایدئولوژی سانچو، این ایدئولوژی تمامی انواع چیزهای آمپیریک را بوجود می آورد. به این ترتیب، برای مثال، در صفحهٔ ۱۸۰ «زندگی اجتماعی، کلبهٔ قابلیت های زندگی اجتماعی، کلبهٔ اخوت ها و تمامی اینها... بوسیلهٔ اصل زندگی<sup>(۱)</sup> یا اصل اجتماعي مُكَوّن ميشود.

عکس آن نیک تر است: زندگی اصل را آفرید.

کمونیسم برای قدیس ما به کلی غیرقابل درک است زیراکمونیست ها، اگو ئیسم را در برابر فداکاری یا فداکاری را در برابر اگو ٹیسم قرار نمی دهند، آنان این تضاد را نه به طور نظری و نه به شکل احساساتی یا اید تولوژیک پر طمطراقانهٔ آن بیان نمیدارند؛ ایشان بیشتر منشاء مادی آن که همراه با آن به خودی خود از میان میرود را نشان می دهند. کمونیست ها آنگونه که اشتیرنر اخلاقیات را به طور مبسوط موعظه می کند، به هیچ و جه چنین نمی کنند. آنان تقاضاهای اخلاقی از نوع: یکدیگر را دوست بدارید، خود دواه نباشید و غیره را در مقابل توده ها پیش نمی کشند؛ بر عکس، به خوبی آگاهند که اگو ئیسم

. ه.ت.

باندازه از خود گذشتگی، در شرایط معینی همانا شکل ضروری خود - ثبوتی افراد است، بدينظريق؛ كمونيست ها به هيچ وجه، آنگونه كه ماكس قديس معتقد است، و دوتوره کرازیانوی و فادارش (آرنولد روگه) به تقلید از او تکرار میکند (که بدین سبب ماکس قدیس او را متفکری داهی و سیاسی میخواند**، ویکاند، ص ۱۹۲) نمیخواهند و**قرد خصوصی، را بخاطر انسان خودخواه ،عمومی، از میان بردارند. این همانا خیال پردازی است که دربار هاش هر دو آنان می توانند توضیح لازم را در سالنامه آلمانی - فرانسوی بيابند. نظريه پردازان كمونيسم، يعنى تنها كمونيست هايى كه وقت دارند به مطالعة تاريخ بیردازند، دقیقاً بوسیله این واقعیت متمایز میشوند که به تنهائی کشف کردهاند که درسراس تاريخ «منافع عمومي» بوسيله افرادي بوجود آمده كه بمثابة واشخاص خصوصی، تعریف میشوند. آنان میدانند که این تضاد همانا تضادی صوری است، زیرا يک طرف آن، إيعني | آنچه «منافع عمومي، خوانده ميشود، بطور دائم توسط طرف دیگر، [یعنی] منافع خصوصی، بوجود میآید، و در ارتباط با این یک به هیچ وجه نیرو ئی مستقل با تاریخچهای مستقل نیست \_بطوریکه این تضاد دائماً در عمل نابود و از خود بوجود میآید. باینجهت مساله برسر وحدت سلبی، هگلی دو طرف یک تضاد نیست، بلکه مساله بر سر نابودی متعین بالفعل شیوه متعین بالفعل گذشته زندگی افراد است که با نابو دی آن این تضاد نیز همراه با وحدت آن از میان میرود.

باین ترتیب میبینیم چگونه «اگوئیست در توافق با خود» برخلاف «اگوئیست به مفهوم عادی» و «اگوئیست فداکار»، از ابتدا بر وهم و خیال دربارهٔ هر دو آنان و ارتباطات واقعی افراد واقعی بنا شده است. نمایندهٔ منافع شخصی بخاطر تضاد ناگزیر با منافع عامه، که در شیوهٔ تولید و مراودهٔ موجود [بدان] هستی مستقلی بمثابهٔ منافع عمومی داده شده و بشکل منافع ایدئال متصور و موجه میگردد، صرفاً «اگوئیستی به مفهوم عادی « است. نمایندهٔ منافع عامه بسبب مخالفتش با منافع شخصی، که بمثابهٔ منافع خصوصی تثبیت شده، و بعلت منافع جامعه که بمثابهٔ منافع عمومی و ایدئال تعریف شده، صرفاً فداکار و از خودگذشته است.

هم «اگو نیست فداکار» و هم «اگو نیست بمفهوم عادی»، در تحلیل نهائی، در انگار ـ نفس دمساز میشوند.

وصفحهٔ ۷۸: به این ترتیب، انکار نفس هم برای مقدس و نامقدس، و هم برای پاک و

ناپاک مشترک است: ناپاک کلیهٔ احساس های افضل، شرم و حیا، حتی کمروئی ذاتی را انکار هی کند، و فقط از میل و آرزویش پیروی می کند که بر او حکم میراند. پاک و معصوم از رابطهٔ طبیعی خود با جهان دست می کشد.. شخص لئیم که بوسیلهٔ عطش پول ترغیب میشود، از کلیهٔ انگیز،های وجدان، احساس شرافت و دلسوزی ها و ترحم ها تبری می جوید؛ او نسبت به کلیهٔ ملاحظات نابیناست، میل و آرزویش او را به پیش میراند. شخص مقدس بطور مشابه ای عمل می کند: او خود را در چشم دنیا اسباب خنده می سازد، و سنگدل و بشدت منصف است، چرا که بدنبال آرزوی خود کشانده میشود.

«انسان آزمند، که در اینجا بعنوان اگو ٹیستی ناپاک و غیر مقدس و در نتیجه بعنوان اگو ٹیستی بمفهوم عادی نمایاند، میشود، چیزی نیست جز شخصییتی که دربار اش در در سنامه های اخلاقی برای کو دکان و رمانها بشرح و بسط می پردازند، اما این در واقع فقط همچون استثنائی رخ می دهد و به هیچ وجه نمایندۀ بورژو آی آزمند نیست. بورژو آی آزمند هیچ گونه نیازی به «انگیزه های و جدان، «احساس شرافت»، و غیره، یا محدود کردن خود به سودای حرص و ولع بتنهائی ندارد. برعکس، حرص و ولع آنان از یک سلسله سوداهای دیگر ۔ [از قبیل] سوداهای سیاسی و غیره ۔ نشت میگیرد که بر آوردن آن را بورژو آ به هیچ علتی قربانی نمیکند. بدون اینکه عمیق تر به این مساله

ماکس قدیس در اینجا برای نفسی که خود را منکر میشود، نفس دیگری را جایگزین میسازد که فقط در تخیل او وجود دارد. وی «ناپاک» را و امیدارد تا خصائل عمومی از قبیل «احساسات افضل»، «شرم»، «حجب»، «احساس شرافت»، و غیره را قربانی کند و ابداً جویای اینکه چگونه ناپاک در واقع از چنین صفاتی برخوردار است، نمی شود! گوئی «ناپاک» ناگزیر باید کلیهٔ این صفات را دارا باشد! اما حتی آگر «ناپاک» تمامی اینها را دارا می بود، چشم پوشی از این صفات هنوز انکار نفس شمرده نمیشد بلکه همانا فقط تائید این واقعیت بود . که بخاطر یک سودا سوداهای دیگری قربانی میشود. و بالاخره موافق این نظریه، هر آنچه سانچو انجام می دهد و انجام نمی دهد «انکار نفس» شمرده میشود. او ممکن است به شیوهای خاص عمل کند [...]<sup>(۱)</sup>

۱. [در اینجا افنادگی رجوددارد. یک صفحهٔ موجود که خط خورده ر به سختی آسیب دیده، شدامل

ا ← مطالب] ذیل است: [ او یک اگوئیست است، انکار نفس خاص خود است. اگر بدنبال علاقه ای باشد، بی تفاوتی نسبت بدان را منگر میشود، اگر کاری انجام بدهد بطالت را انکار میکند. برای سانچو هیچ چیز آسانتر [...] از اینگه به واکولیست بعفهوم عادی: \_ [بعنی] خار راه او \_ ثابت کند که همواره خود را تکلیب میکند نیست، زیرا همواره عکس آنچه انجام می دهد را حاشا میکند و هیچ گاه علاقه راقعی خود را منگر نمی شود.

سانچو بموجب نظریه انکار نفس خود در صفحهٔ ۸۰ می تواند شدا در دهند: ۱یا شباید از خود **گذشتگی غیر رانمی و مو**هومی است؟ برعکس، هیچ چیز مبتذل تر [از این] نیست!۱

ما والماً [در مورد دایثاره] آگامی خوده [بررزرآی] آلمانی بسیار مشموفیم...

ری بلافاصله مثال خوبی از این ایثار با (استناد به) پرورشگاه (فرانکه،<sup>۳۷</sup>انیل، بونیفاس قـدیس، روبسهیر، تتودور کونر...) بدست میدهد.

اتیل، […] هر [طفلی] در بریتانیا اینرا میداند. فقط در آلمان، و بخصوص در برلن، هنوز امکان دارد باور کرد که انیل وفداکارم است. انیل که وبطور خستگی نابذیری کار میکند. تا فرزندان نامشروع خود را برسمیت بشتاسد و ثرو تش را بیشتر کند، بخاطر عشق، حوفه وکالت سودآور خود (ده هزار لیره سالانه) را برای حتی شغل سودآور بیشتر بگ مورج (۲۰ تا ۳۰ هزار لیره در سال) (بریژه سودآور در ایرلند که در آنجا هیچ گونه رقابتی و جود ندارد) عوض نکرده است؛ انیل که وسنگدلانه بمنزان و اسطه <sup>۵</sup> عمل میکند، ده قان ایرلندی را مودر استثمار قرار میدهد و ایشان را وا میدارد تا با خوکان خود زندگی کنند، در حالیکه خودش فدیخ گونه رقابتی و جود ندارد) عوض نکرده است؛ انیل که وسنگدلانه بمنزان و اسطه <sup>۵</sup> عمل میکند، ده قان ایرلندی را مودر استثمار قرار میدهد و ایشان را وا میدارد تا با خوکان خود زندگی کنند، در حالیکه خودش فالاکت این دهقانان نوحه سر می دهد، و برا که بدنبال آرزوی خود کشانده میشوده؛ انیل که همراره درست نا جالی جنبش را تبلیغ میکند که خراج ملی<sup>۳</sup> خود و موقعیتش را بعنوان قائد و زعیم تثبیت کند، هر سال تا جالی جنبش را تبلیغ میکند که خراج ملی<sup>۳</sup> خود و موقعیتش را بعنوان قائد و زعیم تثبیت کند، هر سال آسالی بسهارد. انیل بخاطر حقه بازی قانونی اش که طی سالیان دراز بآن مشغول است و سوء استاده باین و قیحانهاش از هر جنبشی که در آن شرکت میجوبد، حتی از طرف بورژوری انگلستان، برغم نایده این و را می می داد. انزجار نگریسته میشود.

بعلاوه واضح است که ماکس قدیس، این کاشف اگوئیسم واقعی، به اثبات اینکه از خود گذشتگی تاکنون بر جهان حکمفرما بوده، قویاً علاقمند است. بنابراین طرح بزرگی (ویکاند، ص ۱۶۵) مبنی بر اینکه جهان اطی هزاران سال اگولیستی نبوده، را پیش میکشد. دست بالا او گاه و بیگاه واگوئیست، که بمثابهٔ پیش کسوت اشتیرنو ظاهر میشود و املل را نابود میکند، را می پذیرد. [مارکس ملاحظهٔ ذیل را در آغاز این صفحه انشاد میکند:] اگرچه اکنون ماکس قدیس در صفحهٔ ۲۰ ۴ میگوید: وبر سر در [دوران] ما نه کلمات وخود را بشناسو... [بلکه] بهره ور شو [Verwent dich] مکتوب است. (در اینجا متولّی باشی همانا از نوچرخش واقعی به علت پیشیافته را بهر هنمو د اخلاقی دربارهٔ چرخش به بهر دوری تبدیل میکند)، معهذا، [برای] اگو ٹیست [بمفهوم عمادی وبجای آن یک، [یعنی] هاگو ٹیست فداکارو، [قاعدهٔ کلی آ پولونی<sup>W</sup> می بایست چنین خوانده شود:

"انقط خود را بشناس ] ، فقط آنچه در واقعیت هستی را بشناس و از کرشش احمقانهٔ خود برای اینکه چیز دیگری از آنچه هستی شری، دست شواه وزیراه: واین به پدیدهٔ اگرئیسم گمراه کننده منجر میشود، که در آن من نه خودم، بلکه |، فقط یکی از امیالم، [مثلاً، اشتیاق برای] سعادت را بو میآورم. [ کلیهٔ اعمال ر حرکاتت همانا [اکوئیسم] پنهان و مستور و ناآکاهانه است، [اما] به همین خاطر نه اگو ئیسم بلکه بودگی، خادمیت و انکار نفس است. شما اکولیست هستید و در عین حال تا جالی که اکولیسم را انکار میکنید، اکولیست نیستید. و (ص ۲۱۷)

وهیچ گوسفند و سگی نمی کوشد و اگو ئیستی و اقعی شود و (ص ۴۴۳)؛ وهیچ حیوانی دیگران را فرا نمی خواند: و فقط خود را بشناسید، فقط بفهمید در واقعیت چه هستید و . واین همانا طبیعت و سرشتنان است که واگو ئیستی باشید و، شما وطبایع اگو ئیستی، یعنی واگو ٹیست هستید. و اما درست به این خاطر که از پیش چنین هستید، نیازی ندارید چنین شوید و (همانجا) بآنچه هستید، آگاهی تان نیز متعلق است، و از آنجائیکه اگو ٹیست اید، دارای آگاهی نیز هستید که مطابق با خو دخواهی تان است، و از اینرو اصولاً علتی و جو د ندارد تا به موعظه های اخلاقی اشتیرنر مبنی بر اینکه به قبلنان بنگرید و تو به کنید، کوچکترین اعتنائی نمود.

در ابنجا باز اشتیرنر ابزار فلسفی قدیمی که بعداً بآن باز خواهیم گشت را مورد بهرهبرداری قرار میدهد. فیلسوف مستقیماً نمیگوید: شما خلق و ملت نیستید. اوی میگوید: ] شما همواره ملت بودهاید، اما از اینکه چه بودهاید آگاه نبودید، از این جهت

|                | 🗕 111. آگاهی.                                                       |
|----------------|---------------------------------------------------------------------|
| به هردش،       | <ul> <li>این واژه در متن اصلی بهانگلیسی ذکر شده است.</li> </ul>     |
| <b>ـ ه</b> .ث. | <ul><li>۱. این دو واژه در دستنویس به انگلیسی ذکر شده است.</li></ul> |

نمو د شما مناسب با ذاتتان نبوده. شما خلق و ملت بوديد و نبوديد. در اينجا فيلسوف من غبر مستقیم می پذیرد که آگاهی معینی با مردمی معین و شرایطی معین مناسب است. اما در عين حال تصور ميكند كه درخواست اخلاقي اش نسبت به مردم ـ اين درخواست مبنی بر اینکه باید آگاهی شان را نغیبر دهند \_موجب این آگاهی تغییر یافنه خواهد شد، و در مردمی که بعلت شرایط آمپیریک تغییر یافته، دستخوش تغییر شدهاند و بطبع اکنون آگاهی دیگری را نیز دارا هستند، وی چیزی جز [آگاهی] تغییر یافته نمی بیند ا ـ عین همين إدربارهٔ آگاهي كه مخفيانه إ در اشتياقش هستيد، صدق مي كند؛ [در اين خصوص] شما اگو ئیست های [مخفی و ناآگاه هستید] . یعنی، تا جائی که ناآگاهید، اما غیر . ا كو نيست ابد و تا جائى كه آگاهيد، و افعاً ا كو ئيست ايد. با: در منشاء [آگاهى] كنونى تان وجودی معین قرار دارد، که اوجودی نیست که من خواستارم؛ آگاهی شما آگاهی اگو ئیستی که نباید (باشید) است، و بنابراین نشان می دهد که خود شما اگو ئیستی هستید نظیر اگو ٹیسٹی که نباید باشید ۔ یا نشان می دهد که شما باید از آنجه واقعا هستید متفاوت باشید. کل این جدائی آگاهی از افراد که اساس آن هستند و از مناسبات واقعی آنان، این مفهوم که اگو ٹیست جامعۂ امروزین بورژو آئی دارای آگاهی متناسب با اگروئیسم او نیست، صرفاً بهلوسی فلسفی قدیمی است که بهلول فرخنده خوی در اینجا ساده لوحانه مى بذيرد و رونويسى مىكند." بيائيم ،مثال تأثرانگيز، شخص لئيم اشتيرنر را مورد بحث قرار دهيم. او ميخواهد اين شخص لئيم كه بطوركلي وشخصي لثيم، نيست، بلكه وعمر و زيدى، لئيم، شخص فرداً توصيف شدهاى يكانه؛ ،شخص لئيم يكانه، است را متقاعد سازد که لثامتش مقولهای از «خساست» نیست (تجرید ماکس قدیس از تجلی بغرج و يكانة جامع الاطرافش) همانا وابسته به سرفصلي نيست كه اشخاص تحت آن، (سراي مثال، ما کس قدیس) و آن را طبقه بندی کنند، را میخواهد این شخص لئیم را با کلمات مشوق آمیز اخلافی که ونه او بلکه بکی از امیالش را بر مبآ ورد، مجاب کند. اما تو وفقط

\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشنه خط خورده است: این بهلوسی در تاریخ، در جایی که آگاهی عصری متأخر با توجه به عصری متقدم که طبیعتاً از آگاهی آن یک از خود متفاوت است، بس خند آور میشود؛ مثلاً، یویانیان بخود از نگاه خویشتن می نگریستند و نه آنگونه که ما اکنون آنان را میبنیم؛ اینکه آنان را مورد سرزنش قرار داد که خودشان را از دید ما نمی بینند - یعنی، واز خود آنگونه که واقعاً بودند آگاه نیستند». معادل با این است که معادل داد که طبیعتاً از میشود؛ می در مناوت است، بس خند آور میشود؛ مثلاً، یویانیان بخود از نگاه خویشتن می نگریستند و نه آنگونه که ما اکنون آنان را می بینیم؛ اینکه آنان را مورد سرزنش قرار داد که خودشان را از دید ما نمی بینند - یعنی، واز خود آنگونه که واقعاً بودند آگاه نیستند».

برای الحظهای ا تو هستی، فقط بعنوان موجو دی لحظهای واقعی هستی. [آنچه از تو،] از موجودی لحظهای [جدا شده]، چیزی است مطفاً اعلی، [مثلاً بول. اما اینکه | برای تو إچيزى، مطقاً اعلى است، يا خير [...]<sup>(١)</sup> شايد خود را [الكاركنم،] [<sup>٩</sup> ـ او ] در مى يابد که إلثامت إشب و روز بر من مسلط است، [اما] چنبن چیزی فقط خود اندیشی اوست. همانا اوست که پشب و روز، را از لحظات بسیاری که من همواره در آن موجودی لحظهای، همواره خودم و همواره واقعیام میسازد، درست همانطور که وی بتنهائی با قضاوتی اخلاقی لحظات مختلف تجلی زندگیم را دربر می گیرد و تاکید می کند که آنها برآورده شدن بخل و لثامت اند. هنگامیکه ماکس قدیس اعلام میدارد که من فقط یکی از امیالم را بر آورده میسازم، و نه خودم را، مرا بعنوان موجودی سلیم در تقابل با خودم قرار میدهد. ، و این موجود کامل و سلیم متضمن چه چیزی است؟ بطبع نه متضمن وجود لحظهای تان و نه آنچه در لحظهٔ کنونی هستید؛ \_ پس بزعم خود ما کس قدیس؛ این همانا متضمن ، وجود، مقدس است. (ویکاند، ص ۱۷۱) هنگامیکه واشتیرنر، میگوید که من باید آگاهیام را تغییر دهم، آنگاه من بنوبهٔ خود میدانم که آگاهی لحظه ای ام نیز به وجود لحظه ای ام متعلق است، و ماکس قدیس با تر دید در اینکه من دارای این آگاهی ام، کل شيوه زندگي مرا همچون اخلاق داني تو دار مورد حمله قرار ميدهد. \* و آنگاه \_و آيا فقط هنگامیکه دربارهٔ خودت میاندیشی، وجود داری، آیا فقط بخاطر آگاهیات وجود داری؟، (ویکاند، ص ص ۵۸-۱۵۷) من چطور می توانم چیز دیگری جز یک اگو نیست باشم؟ برای مثال، اشتیرنر چگونه می تواند، چیزی جز یک اگو نیست باشد . ولو اینکه اگو ٹیسم را حاشاکند یا نکند؟ پشما همان اندازهای که اگو ٹیسم را حاشا می کنید، اگو نیست هستید و هم اگو نیست نیستید \_ این آن چیزی است که شما موعظه مرکنید.

ای متولّی باشی ساده لوح، وفریب خور ده، و ومقر نیامده؛ اوضاع درست خلاف این است! ما اگر تیست ها بِمفهوم عبادی، مبا بورژو آ ها بس نیک می دانیم که:

\_ ه.ث.

. [ماركس در اينجا ابن ملاحظه را تكوار ميكند:] [1] (أكاهى)

احسان از خانه شروع میشود،<sup>(۱)</sup> و مدنها این شعار را داشنه ایم که، همسایهٔ خود را چون خویشتن محبت نما،<sup>(۲)</sup> که به این مفهوم تعبیر میشود که هر کس برای خود حکم همسایه را دارد. اما ما منکر آنیم که اگو لیست و امتثمارگران سنگدل و اگو لیست های معمولی هستیم که قلبشان نمی تواند به این احساس رفیع که منافع همنو عان خود را منافع خویش قلمداد کنند، ارتقاء یابد \_ که میان خودمان، فقط به این معنی است که اعلام داریم منافع خود مان همانا منافع همنو عانمان می باشد. [شما] اگو لیسم وعادی و، اگو لیست یگانه را تنها به این خاطر که مناسبات [طبیعی جهان] خود را [انکار میکنید] منگر میشوید، در به کمال میر سانیم \_ مالی که مشغول بسامان ر ماندن منافع اگو لیستی واقعی هستیم، و نه منافع مقدس اگو لیسم. ضمنا، می توان پیش گو تی کرد \_ و در اینجا بورژو آ با بی اعتنائی، از ماکس قدیس رو بر می گرداند \_ که شما متولی باشی های آلمانی، اگر زمانی دفاع از اگو لیسم را بمهده گیرید، نه اگو لیسم دنیوی و صریحاً آشکار («کتاب»، ص ۲۵۵)، اگو لیسم را بمهده گیرید، نه اگو لیسم دنیوی و صریحاً آشکار («کتاب»، ص ۴۵۵)، اگو لیسم یا اگو لیسم و نمان در مانون میش متولی باشی های المانی، اگر زمانی دفاع از به کمال میر مانیم ای مالی در اند \_ که شما و ای که شما متولی باشی های المانی، اگر زمانی دفاع از مالغ مقدس اگو لیسم، فامیده میشود، بلکه اگو لیسم به مفهوم غیر عادی، مستو فیانه و اگو لیسم یا اگو لیسم و نامیده میشوده، بلکه اگو لیسم به مفهوم غیر عادی، مستو فیانه و فلسفی یا اگو لیسم هایفة او باش را واقعاً اعلام میدارید.

از اینرو، اگو لیست بمفهوم غیر عادی، وفقط اکنون کشف میشود.. وبیائیم این کشف جدید را از نزدیک مورد بررسی قرار دهیم. (ص ۱۱)

از آنچه هم اکنون گفته شد، از پیش روشن میشو دکه اگو نیست هائی که تاکنون و جو د داشته اند فقط باید آگاهی خو د را تغییر دهند تا به اگو ئیست هائی بمفهوم غیر عادی تبدیل شوند، در تتیجه اگو ئیست در توافق با خود، از اگو ئیست نوع قبلی فقط از طریق آگاهی، یعنی تنها بمثابهٔ انسانی فرهیخته و بمثابهٔ یک فیلسوف متمایز میشود. از اینجا باز هم تتیجه میشو دکه کل بینش تاریخی ماکس قدیس که چون اگو ئیست های سابق تنها بو سیله مفدسات مسخر میشوند، اگو ئیست حقیقی می بایست فقط علیه «مقدسات و میس تاریخ ویگانه و بما نشان داده چگونه ماکس قدیس مناسبات تاریخی را به عقاید و سپس

1 - Charité bien ordonnée Commence par soi-même.

۲. رسالهٔ پولس رسول بغلاطیان، باب پنجم، آیهٔ ۱۳

ـ هت.

معیصت [علیه این] عقاید و [قدرت] اولویت به معصیت [علیه عقیده] برابری و به معصیت فعال مایشائی تبدیل گشت، بنابراین [دربارهٔ] ایدهٔ آزادی [رقابت، [ در [ کناب ، ] میتواند گفته شود که [مالکیت خصوصی] از طرف او [(ص ۱۵۵)) بمثابهٔ ، ] چیزی وشخصی و [...] مترگ، [...] اگو ٹیست های فداکار [...] اساسی و راسخ، [تلقی میشود ] ... ] فقط برای اینکه با تحویل آنها بچیزی مقدس مبارزه شود و آنگاه مدعی میشود که وی قداست آنها، یعنی، ایدهٔ مقدس خود دربارهٔ آنها را از مبان می برد، [یعنی، ] آنها را فقط تا جائی که در او بمثابهٔ مقدس و جود دارند از میان می برد. (ا

صفحهٔ ۵۰\*: وهمانگونه که در هر لحظه اید، در خلقت آنگونه اید، و دقیقاً در این خلقت است که نمی خواهید خود، یعنی، خالق را از دست دهید. شما خود واجب الوجود خود هستید، یعنی، صرفاً خلقت نیستید، بلکه ایضاً یک خالق هستید، و همانا این است که نمی توانید بمثابهٔ اگوئیستی غیر ارادی بشناسید، و به این تر تیب وجود اعلی برای شما چیزی بیگانه است.

همین خردمندی، با تغییری جزئی در صفحهٔ ۲۳۹، وکتاب، [چنین] اشعار شده: ونوع همانا هیچ است، (بعداً انواع و اقسام کلیهٔ چیزها میشود، نگاه کنید به النذاذ نفس،)، وو هنگامیکه فرد به ورای محدودیتهای فردیت خود ارتقاء می یابد دقیقاً در آنجاست که خود وی بمثابهٔ یک فرد ظاهر میشود؛ او تنها با ارتقاء خویشتن و جود دارد، تنها با یافی نماندن آنچه است و جود دارد، بغیر از این کارش تمام شده است و مرده تلفی میشود.»

اشتیرنر، در ارتباط با این احکام و وخلقت، خود، بلافاصله آهنگ آن میکند تا بمثابهٔ وخالق، رفتارکند، و وبه هیچ وجه خود را در آنهاگم نمیکنده:

وشما فقط برای لحظه ای، فقط بعنوان موجودی لحظه ای واقعی هستید... در هر لحظه من آنچه هستم کاملاً هستم... آنچه از تو، یعنی، از موجود لحظه ای جدا شده، وچیزی مطقاً اعلی است... (ویتاند، ص ۱۷۰)؛ و در صفحهٔ ۱۷۱ (همانجا)، ورجود شماه، بمثابهٔ ورجودی لحظه ای، توصیف شده است.»

در صورتی که ماکس قدیس در ،کتاب، میگوید که سوای رجود لحظهای او ایضا دارای واجب الوجود دیگری است، او ادر ،تفسیر توجیه گرانه،، ،و جود لحظهای، فرد

> ۱. این پاراگراف صدمه دیده است. ۲. [مارکس در بالای این صفحه نوشته است:] H (خالق و خلفت).

ااو ابا «هستی کامل او سلیم او یکسان نلقی میشود، و هر اوجودی ابمثابه وجودی لحظه ای» ابه یک ا «وجود مطقاً اعلی» تبدیل میشود. از اینرو وی در «کتاب»، در هر لحظه، وجودی اعلی از آنچه در آن لحظه است می باشد، در صورتی که در «نفسیر»، هر چیزی که وی مستقیماً در هر لحظه معین نیست بمثابه «وجودی مطقاً اعلی»، [معنی ا وجودی مقدس توصیف میشود. و برخلاف کیلیه این تقسیمات در صفحهٔ ۲۰۰ «کتاب» می خوانیم:

من چیزی دربارهٔ تقسیم منیت ناقص و کامل نمی دانم.»

، اگوئیست در توافق با خود، دیگر نیازی به قربانی ساختن خود به چیزی اعلی ندارد، زیرا در نظر خودش وی این وجود اعلی است، و او این شقاق میان وجودی واعلی، و «ادنی، را به خویشتن منتفل میکند. به این ترتبب، در واقع، (سانچوی قدیس در بر ابر فویرباخ، ص ۲۴۳، «کتاب») «اعلی ترین وجود دستخوش هیچ چیز جز دگر دیسی نشده است. اگو ئیسم حقیقی ماکس قدیس شامل برخور دی به اگو ئیسم واقعی و بخود آنگونه که «در هر لحظه» است، می باشد. این برخور د اگو ئیستی به اگو ئیسم مانا ایثار است. ماکس قدیس از این لحاظ خلفتی است اگو ئیستی به مفهوم متعارفی آن! او بمثابهٔ خالق، اگو ئیستی فداکار است. ایضاً با این جوانب متضاد آشنا خواهیم شد، زیرا هر دو این جوانب مبین تعینات اصیل خو داندیشی اند، چراکه دستخوش دیالکتیک مطلق میشوند

قبل از اینکه عمیقتر به این رازوری بشکل اسرار آمیز آن بپردازیم، می بایست برخی از نبردهای دشوار حیاتی آن مورد ملاحظه قرار گیرد.

اشتیرنر، رد صفحات ۸۲/۸۳۱ به اعجاز پدید آوردن کلی ترین سجیه، الگوئیست، ا ادر توافق با خود بمثابهٔ خالق، (از نظرگاه اروح جهانی نایل می گردد:

دامدف مسبحیت | معطوف | نجات ما از تعینات طبیعی (تعین از طرف طبیعت) و از امیال بمثابهٔ نیروی محرکه بود، و بدینسان آرزومند آن بود که انسان بخود اجازه دهد [توسط امیالش] برانگیختهٔ شود. [این بدین معنی نیست که] او نمی بایست هیچ گونه [امیالی دارا باشد]، بلکه این است که [امیال] نمی بایست [او را] مسخر نمایند، که [آنها] نمی بایست تغییر ناپذیر، تسخیر نشدنی و زوال ناپذیر باشند. آیا نعی توانیم این دسایس مسبحیت علیه امیال را بر تعالیم خود آن بکار بندیم، و ایسنکه آیا باید بوسیلهٔ روح برانگیخته شویم...؟ ... آنگاه این نشانگر تباهی روح و کلیهٔ افکار خواهد بود. همانطور که

- 31.

باید آن را در آنجا گفت... همانطور هم اکنون باید گفت: در واقع ما باید صاحب روح باشیم، اما روح نباید صاحب ما باشد..

و آنانیکه از آن مسیحاند، جسم خود را با هوسها و شهواتش مصلوب ساختهاند. (بغلاطیان، باب ۵ آیهٔ ۲۴۴) ـ بهاین نرتیب، بزعم اشتیرنر، آنان همچون صاحبان حقیقی، هوسها و شهرات مصلوب شده را مورد بحث قرار میدهند. او مسیحیت را بطور قسطی می پذیرد، اما نمیگذارد تا اربابان با جسم مصلوب شده بتنهائی آسوده باشند، ابلکه ا میخواهد روح خود و در نتیجه وکل نوع، را مصلوب سازد.

تنها دلیل اینکه چرا مسیحیت میخواهد ما را از سلطهٔ جسم و ، امیال بمثابهٔ میروی محرکه، برهاند، این است که جسم و امیال ما را بمثابهٔ چیزی بیگانه با ما تلقی میکند؛ مسبحیت میخواهد ما را از یقین توسط طبیعت برهاند، فقط برای اینکه طبیعت خود را بمثابة إچيزى (كه از آن ما نيست تلقى مى كند. زيرا اگر من خودم طبيعت نيستم، اگر اميال طبيعيام و كل سرشت طبيعي ام، بمن متعلق نباشد \_و اين آموزش مسيحيت است \_آنگاه كلبهٔ تعينات توسط طبيعت \_ خواه در سايهٔ سرشت طبيعي خاص خودم و خواه در اثر آنچه بمثابهٔ طبیعت خارجی شناخته میشود ـ نعینی بوسیلهٔ چیزی خارجی، پابند و اجباری بنظر می T بد که علیه من بکار برده شده، تبعیت در برابر خودگردانی روح. اشتیرنر این دیالکنیک مسیحی را بدون بررسی آن می پذیرد و آنگاه این را بر روح ما منطبق مي كند. انفاقاً، مسيحيت در واقع هيچگاه موفق به رهائي ما از سلطه اميال نشده، حتى در این مفهوم اعتدالی که از طرف ماکس قدیس قالب میشود، فراتر از دستورات صرف اخلاقی که در زندگی واقعی بی فایده و بی نتیجه باقی می ماند نمیرود. اشتیرنر دستورات اخلافی را بجای اعمال واقعی می گبرد و آنها را با مقولات بی چون و چرای دیگر تکمیل می کند: «ما واقعاً باید صاحب روح باشیم، اما روح نمی بایست صاحب ما باشد» -و در نتیجه کل اگوئیسم او در توافق با خود، آنگونه که هگل ممکن بود بگوید، با ، بررسی دفیق تر» به فلسفهٔ اخلاق تبدیل میشود، که بهمان انداز های که خوشایند است، آموزنده و متفکرانه است.

اینکه میل و خواستهای تغییر ناپذیر میشود یا خیر، بـعنی ایـنکه إقـدرت مـنحصر بفردی بر ما بدست می آورد ـکه معهذا، اپیشرفت بیشتری ارا دربر نمی گیرد ـ مـنوط بهاین است که آیا شرایط مادی، مناسبات دنیوی وناخو شایند. بر آوردن طبیعی این میل و خواسته و از طرف دیگر، رشد و گسترش مجموع این امیال را اجازه می دهند یا خیر. این یک بنوبهٔ خود، منوط به این است که آیا ما در شرایطی زندگی می کنیم که به فعالیت همه جانبه و از این رهگذر به تکامل غنی و پربار تمامی توانائی های ما میدان می دهد یا خیر. به مناصبات واقعی و امکان رشدی که این مناصبات به هر فر د می دهند، ایضاً اندیشه هایی که آیا اندیشه هائی مزاحمند یا خیر، وابسته است در ست همانطور که، برای مثال، عقاید ثابتهٔ فلاسفهٔ آلمان، این وقربانیان جامعه، که برایشان احساس توجم هی کنیم، عمارتی ورف، نشانه ای از قدیس کامل وجو د دار د. به این تر نیب، کماکان با محدو د کردن خو د به ومثال تاثیر انگیز شخص لئیم، چنین می خوانیم: به ومثال تاثیر انگیز شخص لئیم، چنین می خوانیم: می متال تاثیر انگیز شخص لئیم، در اینکه یک خادم است و هیچ چیزی را بخاطر خودش تمی تواند انجام دهد بدون اینکه آن را در عین حال بخاطر اربابش انجام دهد. (ص

(\* • •

میچ کس نمی تواند چیزی را انجام دهد، بدون اینکه آن را در عین حال بخاطر این با Tن نیازش و بخاطر ابزار این نیاز انجام دهد \_ برای اشتیرنر این بدین معناست که این نیاز و ابزار Tن به Tقا بالاسر او تبدیل شده، درست همانطور که سابق بر این وسایل بر آوردن یک نیاز (مقایسه کنید با بخش لیبر آلیسم سیاسی و کمونیسم) را به Tقا بالاسر خود تبدیل نمود. اشتیرنر نمی تواند غذا بخورد بدون اینکه این کار را در عین حال بخاطر شکمش انجام دهد. اگر مناسبات دنیوی، او را از راضی کردن شکمش باز دارد، آنگاه شکمش حوردن به فکری دائم \_ که در عین حال باو نمونهای از تاثیر مناسبات جهان در امیال و فکر و ذکر او می دهد. به این ترتیب وقیام، سانچو علیه تثبیت و استواری امیال و افکار به دستور عجز اخلاقی دربارهٔ خود \_ مهاری تبدیل میشود و دلیل جدیدی بدست میدهد مبنی بر اینکه وی صرفاً بیان اید تولوژبک پر طمطراقانهای برای پیش پیش یا افناده ترین امساسات خرده \_ بورژو آلی عرضه میکند.\*

انطعهٔ ذیل در دستنوشنه خط خورده است ( از آنجائیکه کمونیست ها شالودهٔ مادی را مورد
 حمله قرار میدهند که تاکنون استواری اجتناب ناپذیر امیال ر عقاید بر آن منکی بوده، آنان شنها کستانی
 ->

باین ترتیب، او در این نخستین مثال \_ هنگامیکه آنها، یعنی، مخلوقاتش میخواهند از او، [یعنی] از خالق خودشان مستقل شوند .. از طرفی با امیال نفسانی اش می جنگد، و از طرف دیگر با افکار روحانی اش \_ از یک سو با جسمش، و از دیگر سو با روحش \_ اینکه قدیس ما چگونه، این مبارزه را پیش می برد و بمثابهٔ خالق نسبت به مخلوقش رفتار میکند را اکنون می بینیم.

← هستند که از طریق فعالیت تاریخی آنان سیالیت امیال و فکر و ذکر در وائع بوجود میآید و به دستور العمل هجز اخلاقی پایان می دهد، همانطور که تاکنون در مورد کلیهٔ اخلاق دانان تا اشتیرنر چنین بوده است. سازمان گمونیستی دارای اثری دوگانه بر امیالی است که در مناسبات امروزین بر فرد بوجود میآورد، برخی از این امیال ـ یمنی امیالی که تحت کلیهٔ شرایط وجود دارند، و فقط شکل و جهت خود را تحت مناصبات اجتماعی متفاوت تغییر می دهند ـ صرفاً بوسیلهٔ نظام اجتماعی کمونیستی دستخرش دگرگوئی میشوند ـ زیرا فرصت رشد و تکامل طبیعی بآنها داده میشود؛ اما دیگر امیال یمنی آنهائی که فقط در جامعهای خاص، تحت مناسبات نخاص [تولید] و مراوده بوجود میآیند ـ بالکل از شرایط هستی خود محروم میشوند. [پنکه کدام] امیال، صرفاً در [جامعهٔ ] کمونیستی دگرگون و [حذف میشود] ننها می تراند محروم میشوند. [بنکه کدام] امیال، صرفاً در [جامعهٔ ] کمونیستی دگرگون و [حذف میشود] ننها می تراند محروم میشوند. [بنکه کدام] امیال، صرفاً در [جامعهٔ ] کمونیستی دگرگون و [حذف میشود] ننها می تراند محروم میشوند. [بنکه کدام] امیال، صرفاً در اجامعهٔ ] کمونیستی دگرگون و [حذف میشود] ننها می تراند

دو اصطلاح: [ونکر دائمه و دامیاله] که [هم اکنون برای اینکه نادر باشیم ] [این و قدمت دیگانهٔ ] اشتیرتر را رد کنیم، بکار بردیم، [بطیم ] کاملاً نامناسباند. این و انعیت که میل و خواسنهٔ فردی در جامعهٔ معاصر میتواند بزیان سایرین برآورده شود، و اینکه این دنبایستی بودنه و اینکه این وضع کم و بیش در مورد کلیهٔ افراد جهان امروزین صدق میکند و اینکه از این رهگذر تکامل آزادانهٔ فرد مدابهٔ یک کل غیر ممکن شده ـ این واقعیت از طرف اشتیرتر بدین نحو بیان میشود: دامیال، در عدم توافن اگرئیست با خود، وثابت و استواره میشوند، زیرا اشتیرتر هیچ چیز از رابطهٔ آمیریک این واقعیت با جهان آنگونه که امروز است، نمیداند. میل و خواستهای با صرف موجودیت خود از قبل چیزی دنابت و استواره است، و تنها میتواند برای ماکس قدیس و امثالهم موجود بائد که اجازه نمیدهد، من باب مثال، غیریزهٔ جنسیاش و تابت و استواره شده و زمن اکنون چنین است و فقط در نتیجهٔ اختگی یا ناتوانی، ثابت و استوار و است، و ماکس و تابت و استواره شده و زمین از مرف ایند را تشکیل میدهد، من باب مثال، غیریزهٔ جنسیاش و تابت و استواره شده و زمین این و معوانه موجود بائد که اجازه نمی دهد، من باب مثال، غیریزهٔ جنسیاش و تابت و استواره شده و زمین این و مائالهم موجود بائد که اجازه نمی دهد، من باب مثال، غیریزهٔ جنسیاش و تابت و استواره شده و زمین این و مائون است و فقط در نتیجهٔ اختگی یا ناتوانی، ثابت و استوار و است و ماکس و تابت و استواره شوده و ضع اکنون چنین است و نقط در نتیجهٔ اختگی یا ناتوانی، ثابت و استوار بردن پایان می یابد، هر نیازی که شالودهٔ قمیل و خواسته و را تشکیل میدهد، نیز وچیزی ثابت و استواره است و ماکس قابت و زمانی رهانی بخشد. کمونید سی و نیز داره و نورده و نود و خود را از ضرورت خوردن در اداوار نقابت و زمانی رهانی بخشد. کمونید می و نمی و استواری و را از میان برداد و خود را از ضروری و نیزهای خوان ای نورده و نیزهای مودن در اداوار نقط میکوشند به سازمانی از نولید و مراوده دست یابند که برآوردن طبیمی کلیه نیازها، که تنها توسط خود نیازها محدود میشود، را میکن سازد. ، المفهوم مسیحی، و متعارفی،، و اگر اصطلاح فلوریه را بکار بلریم، در هسیحی «بسیط»،

وروح دارای قدرتی است غیر منقسم و هیچ التفاتی به هیچ گونه اقناع وجسم، نمیکند. معهذا، من نقط از طریق وجسم، می توانم احجاف روح را در هم شکنم؛ زیرا فقط هنگامیکه انسان روح خرد را نیز درک کند، خود را بالکل درک میکند، و تنها هنگامیکه خود راکاملاً درک کند، هو شمند و معقول میشود. اما بمجردیکه جسم با لحنی سودائی سخن گوید \_ و طور دیگری نمی تواند باشد \_... آنگاه وی «(مسیحی ساده و بسیط) باور میکند صدای ابلیس را شنیده است، صداهائی علیه روح... و یا انگیزه خیر خواهانه علیه آنها با شوریدگی پا پیش می نهد. او هر آینه برای تحمل آنها آماده تباشد، همانا مسیحی نیست.ه (ص ۸۳)

بدینطریق، هنگامیکه روح او آرزومند کس استقلال در ارتباط با اوست، ماکس قدیس جسمش را به کمک می طلب، و هنگامیکه جسمش یاغی میشود، بیاد میآورد که او نیز یک روح است. آنچه مسیحی در یک جهت انجام می دهد، ماکس قدیس در هر دو [جهت] انجام می دهد. او مسیحی مرکب است، و خود را از نو بمثابهٔ مسیحی کامل نشان می دهد.

در اینجا، در این مثال، ماکس قدیس بمثابهٔ روح، بمثابهٔ خالق جسمش ظاهر نمیشود، برعکس؛ جسم و روح خود، هر دو را، حی و حاضر می بابد، و تنها هنگامیکه یک ممت سر به شورش بر میدارد، بیاد میآورد که سمت دیگری را نیز داراست، و از این طرف دیگر، بمثابهٔ منیت حقیقی علیه آن، بدفاع بر می خیزد. بنابراین ماکس قدیس در اینجا تنها تا آنجائی که آن کسی است که وایطا طور دیگری تعیین شده، تا آنجائی که هنوز خصلت دیگری سوای آنچه درست مناسب اوست تا تحت مقولهٔ وخلفت، طبقه بندی شود، داراست، خالق و آفریننده است. کل فعالیت خلاقانهٔ او در اینجا عبارت است از عزم و ارادهٔ نیکخواهانه برای درک خود، و در واقع برای اینکه خود را بالکل درک کند یا معقول باشد، <sup>©</sup> تا بمثابهٔ موجودی تمام و کمال و کامل، و متفاوت از و جو د لحظه ای اش و حتی در تضاد مستقیم با نوعی از و جو دی و در واقع برای اینکه خود را درک کند.

۵. بنابراین، در اینجا ماکس قدیس کاملاً همثال تأثر انگیزه هترا و محبوب قویرباخ را موجه میگرداند. در حالت نخست، انسان فقط جسم او (مرد) یا فقط جسم او (زن) را درک میکند، و در حالت ثاتی جسم آنان را بالکل. نگاه کنید به ص ص ص ۱۷۰/۱۷۱. الکنون بیائیم به یکی دیگر از «مبارزات دشوار حیاتی» قدیسمان بازگردیم : اصفحات ۸۱/۸۱ اشتیاق من انیازی به اکمتر بودن از تعصب آمیزترین ها ندارد، اللکه ایضاً انسبت ابآن همچون بخ، شکاک باقی می مانم او اآشتی ناپذیر دشمن آن ماقی می مانم امن اقاضی آن اخواهم ماند، اچراکه مالک آنم.

الگرکسی مایل است | بآنچه إسانچوی ] قدیس دربارهٔ خود میگوید (معنالی | دهد، آنگاه معادل این میشو دکه: فعالیت خلافانه اش در اینجا به این و اقعیت محدود میشو دکه وی در اشتیاق خود، آگاهی اشتیافش را حفظ میکند، بدان می اندیشد و برخورد من خود اندیش را بخویشتن، بمثابهٔ من و اقعی اختیار میکند. این همانا آگاهی است که وی دلخواهانه نام و خالق، را بدان میدهد. او تا جائی که صاحب شعور است، و خالق، بشمار

ودر نتیجه، شما خویشتن را در خود ـ فراموشی شیرین از یاد میبرید... اما آیا ققط هنگامیکه دربارهٔ خود می *اندیشید، و جود دارید، آیا هنگامیکه خود را فراموش میکتید از* نظر محو نمی شوید؟ چه کسی است که خود را هر لحظه فراموش تکند و **خود را هزار بار** در ساعت از نظر دور ندارد؟، (ویگاند، ص ص ۱۵۸/۱۵۸)

سانچو بطبع نمی تواند این خود ـ فراموشیاش را فراموش کند، از اینرو ایضاً آشتی ناپذیرترین دشمن آن باقی می ماند.

ماکس قدیس، ایعنی اخلقت، درست هنگامیکه ماکس قدیس، یعنی، خالق باکمک خوداندیشی بالاتر از اشتیاقش ارتقاء می یابد. در آتش اشتیاق میسوزد. یا ماکس قدیس با اشنیاق میسوزد، و ماکس قدیس خوداندیش تصور میکند که وی برتر از این اشتیاق ارتقاء یافته است. این ارتقاء خود \_اندیشی فوق آنچه وی واقعاً است، اکنون بطور مضحک و ماجراجویانه ای در عبارات یک رمان با این قصد توصیف میشود که اجازه میدهد اشتیاق برقرار بماند، یعنی، هیچ گونه نتیجهٔ جدی از خصومت خود با آن نمی گیرد، بلکه برخوردش بآن ، همچون یخ سرده و شکاکانه و همچون آشتی ناپذیرترین دشمن است.

تا جائی که ماکس قدیس در اشتیاق میسوزد، یعنی، تا جائی که اشتیاق خصلت حقیقی اوست، برخوردش بآن برخورد یک خالق نیست؛ و تا جائی که برخوردش برخورد یک خالق است، واقعاً با اشتیاق نمیسوزد، اشتیاق برای او بیگانه است، و نه خصلتی از او. تا زمانی که او با اشتیاق میسوزد، مالک اشتیاق نیست، و بمجرد ایسنکه مالک میشود، از سوختن با اشتیاق دست میکشد. او بمثابهٔ مجموعه ای کلی، در هر احظه، با توانالی خالق و مالک، مجموعهٔ کامل تمام خصائل خود، باستنای بک خصلت که در تقابل با خود قرار میدهد، تجسم کل سایرین، بمثابهٔ خلقت و مالکیت است مطوریکه دقیقاً این خصلت که بمثابهٔ خصلت خاص خود (بر آن) تاکید میکند، همواره با او بیگانه است.

این مهم نیست که داستان واقعی ماکس قدیس از ماجراجویی های قهرمانانه اش در او، در شعور خاص از تا چه اندازه مبالغه آمیز به نظر آید، با این همه، این واقعینی است مورد قبول که افرادی خوداندیش که تصور میکنند درو از طریق خوداندیشی فوق هر چیزی ارتفاء می یابند، وجود دارند، و زیرا در واقعیت امر هیچگاه ورای خوداندیشی تمیرولد.

این ترقند ، مبنی بر اینکه خویشتن را علیه خصلت معینی بمثابهٔ شخصی معرفی کردن که در عین حال بالعکس معین شده، یعنی در مثال کنونی، بـمثابهٔ و جـود صـاحب خوداندیشی که در جهت عکس نمایانده شده . این ترقند می تواند با تغییراتی ضروری بر هر خصلت مورد انتخاب بکار برده شود،

برای مثال، لاقیدی من نیازی باینکه کمتر از لاقیدترین اشخاص باشد، ندارد؛ اما ما در ُعین حال نسبت بدان کاملاً و فادار، شکاک و آشتی ناپذیر و غیرہ، باقی می مانم.

[نباید] از یاد برد که مجموعه کل خصائل او، [یعنی] مالک ..که در آن توانایی سانچوی قدیس توسط خوداندیشی در مقابل خصلتی خاص قرار میگیرد .در این حالت چیزی جز خوداندیشی ساده سانچو دربارهٔ این خصلت نیست که بجای اینکه تنها کل خصلت خوداندیشی را در تقابل با هر یک از خصائلش و صرفاً در تقابل با مجموعهای از یک خصلت هوداندیشی، یعنی، منیت و خود را بمثابهٔ منیت متصور شده قرار دهد؛ با

۹. انطعه ی ذیل در دستنوشته خط خورده است اکلیه ی اینها در واقع صرفاً توصیف پر طمطراتانه ی بورژوآست، که هر یک از عواطف خود راکنترل میکند، بطوریکه تاب تحمل هیچ گونه زبان و ضرری را ندارد، و از طرف دیگر، درباره ی خصائل بی شماری بخود می بالد، یمنی، شور و حرارت برای نوعدوستی که نسبت پدان می بایست و همچون یخ سرد، و دشمنی شکاک و آشتی ناپذیر و باقی بماند. در حالیکه بورژو آ تمایلات و امیال خود را همواره بخاطر علاقه واقعی معینی قدا میکند، ماکس تدیش نودان باقی بماند. در حالیکه بورژو آ بدان برخورد و آشتی ناپذیرترین دشمن و را آنخاذ میکند، بخاطر منیت خوداندیش و تأمل خود فدا می سازد. پیش کشیدن آن، آن را به منیت خود تبدیل میکند.

اکنون خود وی به این برخورد خصمانه بخود، به این تقلید مسخره آمیز حسابداری بتنام، و علایق و خصائل خود ابراز وجود می دهد.

صفحهی ۱۸۸: واین مهم نیست که علاقه ای معطوف چه هدفی باشد، اگر من قادر نباشم گریبان خود را از آن خلاص کنم، مرا در هیئت برده ای تصاحب میکند؛ و دیگر من ماحب این علقه نیستم، بلکه او صاحب من است. بنابراین بیائیم رهنمود نقد داتر بر اینکه ما تنها باید در زوال احساس شادمانی کنیم، را بپذیریم.

وماوا \_این وماو چه کسانی هستند؟ هیچگاه بخاطر وماو خطور نمیکند، ور هنمو د نقد. را ویپذیریم. \_ به این ترتیب ماکس قدیس که برای بر هه ای تحت مراقبت پلیس ونقد. است، در اینجا خواستار ورفاه یکسانی برای همگان، است، که ومعادل رفاه برای همگان اِبطور | یکسان، و، وتسلط مستبدانهی مستقیم هدهب می باشد.

در اینجا ذیعلاقگی او بمنهوم غیر عادی بمثابه بی غرضی ملکو تی اش آشکار میشود. م

ضمناً، در اینجا نیازی نیست، به تفصیل این واقعیت را مورد بحث قرار دهیم که در جامعهی کنوئی به سانچوی قدیس ابداً بستگی ندارد از اینکه وعلاقه، وبردهای را در هیئت خودش بدست آورد، و وقادر باینکه گریبان خود را از آن رهاکند، نباشد. تثبیت هلاقه از طریق تقسیم کار و مناسبات طبقاتی بمراتب بیش از تثبیت وامیال، و وافکار، آشکار و واضح است.

قدیس ما برای اینکه روی دست نقد نقادانه بلند شود، دستکم باید تا حد انحلال در انحلال پیش رود، زیرا بغیر از آن انحلال تبدیل به علاقه ای می شود که نمی تواند گر ببان خود را از آن که برده ای در هیئت او را بدست می آورد، خلاص کند. انحلال دیگر مایملک او نیست بلکه او مایملک انحلال است. اگر او میخواست در مثالی که هم اکنون داده شد پیگیر باقی بماند، [می بایست شور و شوق خود را علیه] وجد و جهد و خاص خود بمثابه ی [وعلاقه و] تلقی مینمود و با آن [همچون] دشمنی آشتی تا پذیر رفتار میکرد. [و نیز] بی غرضی وهمچون یخ و خود را در ارتباط با [شور و شوق و همچون - یخ و ارفتار میکرد و درست همانطور بالکل وهمچون یخ و میشد - و در این رهگذر، [آشکارا هلاقه ی] اولیه ی خود و در تتیجه خود را از وسوسه ی تبدیل [بیک دایره] بر [پاشنه ی] اندیشه باقی حفظ مینمود. در عوض او شادمانه (همانجا) ادامه میدهد: ومن فقط حراست از مالکیت خاص خود برای خودم را پاسداری میکنم، (یعنی، برای حراست خودم از مایملک خودم) ور برای اینکه از آن نگاهداری کنم، در هر زمان آن را بخودم باز میگردانم، و آن را از هر گونه تمایلی برای استقلال باز میدارم و قبل از اینکه مستقر و پا بر جا شود و بتواند به نصب العین و سودائی تبدیل شود، آن را جذب مینمایم. اشتیرنر چگونه اشخاصی که مایملک او هستند را وجذب میکنده! او هم اکنون بخود اجازه داده از طرف ونقد، باو وتمایل و رغبتی، نشان داده شود. او ادعا میکند که بلافاصله این وتمایل، را در صفحه ی ۱۸۹، با این اظهار وجذب میکنده! قدام میکند، تا این وتمایل انسانی می بخاطر فراخواندنم برای انجام آن، به این کار تیام میکنم.

اگر من خود را برای انجام آن قرا نخوانم، همانطور که هم اکنون شیدیم، نه یک مالک، نه یک اگو نیست حقیقی، بلکه یک بردهام، و نسبت بخود آنطور که باید بمثابهی اگو نیستی حقیقی رفتار کنم، بمثابهی خالق رفتار نمی کنم؛ بنابراین تا جالی که او بمثابه ی یک شخص می خواهد اگو نیستی حقیقی باشد، می بایست خود را به این تمایل که از طرف ونقد، باو داده شده، قرا خواند. به این ترتیب این تمایلی است عام و برای همگان، نه صرفاً تمایل او، بلکه ایضاً میل و رغبت او.

از سوی دیگر، اگرئیست حقیقی در اینجا بمثابه ی اید تآل که از طرف قاطبه ی افراد، دست نیافتنی است ظاهر میشود، زیرا (ص ۴۳۴) وسطح رشد فکری ذاتاً محدود، بدون تر دید بی شمار ترین گروه های بشریت را تشکیل می دهد و و این وسطح رشد فکری محدود و چگونه می تواند قادر باشد اسرار جذب نامحدود و خود و جهان را درک کند. ضمناً، کلیه ی این اصطلاحات آزارنده - نابو دکردن، جذب کردن و غیره - ضمناً تغییرات جدید و آشتی ناپذیر ترین دشمن همچون - یخ و فوقاً یاد شده است.

و بالاخره، اکنون در موقعیتی قرار داده شده ایم که درکی از ایرادات اشتیرنر به کمونیسم کسب کنیم. این ایرادات چیزی جز مشروعیت مقدماتی و مستور اگو لیسم وی در توافق با خود نیست که در جسم تجدید حیات می یابد. «رفاه یکسان جهت همگان»، در این خواست تجدید حیات می یابد که وما فقط می بایست در وانحلال، و وبدل توجه، احساس شادی کنیم ادر شکل یگانهی وبذل توجه، ا بخاطر حراست ومنیت، خود ا بمثابه ی مایملک ا؛ [اما، باگذشت زمان ا، وبذل توجه، [مجدداً از لحاظ اینکه وچگونه،] [می توان بو حدتی نائل گشت]، یعنی [به و حدت خالق و مخلوق] بو جود می آید. و سرانجام، او مانیسم، که در شکل حقیقی اگو ئیست بمثابه ی اید ئآل دست نیافتنی، با افراد آمپیریک (تاریخی - تجربی) مواجه میشود مجدداً ظاهر می گردد. بدینطریق صفحه ی ۱۱۷ «کتاب» باید بدین شرح خوانده شود: اگو ٹیسم در توافق با خود وافعاً می کوشد هر انسانی را بیک «مأمور مخفی دولت» تبدیل کند. «افکار» جاسوس و کار آگاه بدقت مراقب هر میل و هوس روح و جسم است، و هر عمل و اندیشه ای، و هر تجلی حیاتی برای او، مساله ی تعمق است، یعنی، مساله ای پلیسی. همانا این تقسیم انسان به «غریزه ی طبیعی» و «تعمق» (عامی باطنی - خلقت، و پلیس داخلی - خالق) است که اگو ٹیست را در توافق با خود پدید میآورد. \*

هس (واپسین فلاسفه، ص ۲٦) قدیس ما را مور د ملامت قرار میدهد: واو دائماً تحت مراقبت پلیس مخفی وجدان نقادانهی خود است... او ورهنمود نقد، دائر بر اینکه فقط در انحلال احساس شادمانی کند را از یاد نبرده... اگو ٹیست \_ وجدان نقادانهی او همواره بد و یادآوری میکند \_ هیچگاه نباید به چیزی آنچنان علاقمند شود که خود را بالکل وقف سوژهی (موضوع) خود کند،، و غیره.

ماکس قدیس «خود را مجاز می بیند» بشرح ذیل پاسخ دهد: «هنگامیکه هس دربارهی اشتیرنر میگرید که او دائماً، و غیره - از این چه چیزی جز این مستفاد میشود که هنگامیکه بانتقاد می پردازد الله بختی نمی خواهد انتقاد کند» (یعنی، ضمناً: بشیرهای یگانه) و به کلپتره گوئی نپردازد، بلکه درست و حسابی انتقاد کند» (یعنی، همچون موجودی انسانی)؟

«این بچه معناست»، هنگامیکه هس از پلیس مخفی و غیره سخن میگوید، آنچنان از قطعه فوقاً منقول از طرف هس واضح است که حتی درک «یگانهی» ماکس قدیس از آن تنها میتواند بمثابهی سوءتفاهمی دلخواهانه توضیح داده شود. «مهارت اندیشهی» او در اینجا به مهارت در دروغ تبدیل میشود، که ما او را بخاطر آن ملامت نمیکنیم چرا که تنها راه گریزش بود، اما با وجوه تمایزات کو چک محیلانه دربارهی حق دروغ گفتن که در جای دیگری از «کتاب» بیان میکند به صعوبت مطابقت دارد. ضمناً، ما قبلاً بتطویل

\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] ضمناً، اگر ماکس قدیس «افسر پروسی ارشدی» را خلق میکند «بعنوان مثال: «هر پروسی، ژاندارم خود را در قلبش حمل میکند»، باید خوانده شود: ژاندارم شاه، زیرا فقط اگوئیست در توافق با خود» ژاندارم خاص خودش را در قلب خود حمل میکند. آنطور که وی مزاوار آن بود \_نشان دادیم که «هنگامیکه سانچو انتقاد میکند»، به هیچ وجه درست و حسابی دست به انتقاد نمیزند بلکه «الله بختی انتقاد میکند» و به وراجی می پردازد.

باین ترتیب، برخورد اگوئیست حقیقی بمثابه ی خالق نسبت به خود بمثابه ی خلقت قبل از هر چیز به این مفهوم توصیف میشود که در تقابل با تعریفی که در آن بمثابه ی خلقت محرز میشود - برای مثال، در برابر خود بمثابه اندیشنده و روح - خود را بمثابه ی شخصی که ایضاً - طور دیگری - تعیین شده، [یعنی] بمثابه ی جسم، می قبو لاند. پس از آن، وی دیگر خود را نه بمثابه ی حقاً طور دیگری نیز تعیین شده، بلکه بمثابه ی ایده ی صرف وجود ایضاً - طور دیگری - تعیین شده کلی - و در نتیجه، در مثال فوق بمثابه ی مرف وجود ایضاً می اندیشد، کسی که نسبت به اندیشه، به ایده ی که بمحض اینکه شخصی که ایضاً نمی اندیشد، کسی که نسبت به اندیشه، به ایده ای که بمحض اینکه می قبو لاند. نگاه کنید به فوق درباره ی عقب گرد بر پاشنه ی شهود. از اینرو، فعالیت ایضاً می تواند برای او علی السویه باشد، یعنی، عبارت است از خود اندیشی بطور کلی؟ ایضاً می تواند برای او علی السویه باشد، یعنی، عبارت است از خود اندیشی بطور کلی؟ در نتیجه، بطیع، اصو لاً اگر چیزی را خلق کند، فقط تعیینات خود اندیشی است (مثلاً ایده آنتی تز را، که جوهر ساده ی آن با انواع خیالات و تصورات آتشین پوشیده شده است.

در خصوص محتوای او بمثابهٔ خلقت، دیدیم که او در هیچ جا این محتوا و خصلت معین، مثلاً، اندیشه، شور و شوق و غیره را خلق نـمیکند بلکه فـقط تعینات خـود اندیشانه این محتوا را بمثابه ی خلقت و ایده ای که این خصائل معین خلقت های او هستند را می آفریند. کلیه ی خصائل او در او حَتی و حاضرند و اینکه از کجا آمده انـد برای او علی السویه است. بنابراین وی نه نیاز به رشد و تکامل آنها دارد ـ برای مثال، یاد گرفتن رقص، تا با پاهایش مهارت پیداکند، یا فکر خود را درباره ی مصالحی که بهر کس داده نشده و قابل دسترس همه کس نیست پرورش دهد تا صاحب فکر خود شود ـ فرد می تواند [در حیطه ی آن] نکامل یابد، بخود نگرانی راه دهد تا صاحب فکر خود شود ـ اشتیرنر در واقع تنها گریبان خود را از یک خصلت با کمک [خصلت] دیگری رها میسازد (یعنی، با سرکوب خصائل باقی ماندهاش توسط این «دیگری»). معهذا، در واقع، همانگونه که قبلاً نشان دادیم، او این عمل را تا جائی که این خصلت نه تنها به تکامل آزادانه نائل گشته، یعنی، صرفاً بالقوه باقی نمانده، بلکه ایضاً تا جائی که مناسبات جهان باو اجازه داده مجموعهای از خصائل را با مقیاسی یکسان تکامل دهد، انجام میدهد؛ [یعنی] ببرکت تقسیم [کار] تا [هدف حاکم] یک شوق مجزا، شوق تحریر کتابی را ممکن سازد. [یطور کلی]، فرض این مطلب، آنگونه که ماکس قدیس فرض میکند، سخافت است که [گویا] می توان شوق و رغبتی را سوای سایر سوداها ارضاء ساخت و آن را بدون شوق خصلتی انتزاعی و مجزا بخود گیرد، هر آینه بمثابهی قدرتی بیگانه با من مواجه شود، و از اینرو رضایتمندی فرد بمثابهی ارضاء ساخت و آن را بدون ناد آوابسته به آگاهی یا «نیت خیر» و کمتر از همه وابسته به عدم تعمق دربارهی مفهوم این خصلت، آنگونه که ماکس قدیس تو می داره می مواجه این خصلت، آنگونه که ماکس قدیس توقی مجزا ظاهر شود – این این خصلت، آنگونه که ماکس قدیس تصور میکند، نیست.

این همانا نه به شعور، بلکه به وجود، نه به فکر، بلکه به زندگی منوط است؛ همانا به تکامل و تجلی حیات آمپیریک (تاریخی ـ تجربی) فر د منوط و وابسته است، که بنوبهی خود وابسته به مناسباتی است که در جهان حاکم است. هر گاه شرایطی که شخص در آن زندگی میکند تنها باو اجازه ی تکامل یکجانبه ی یک منش و خصلت را بزبان سایر خصلت ها دهد، [اگر] مصالح و زمان تنها برای تکامل یک خصلت باو داده شود، آنگاه چنین شخصی تنها به تکاملی یکجانبه و معیوب دست خواهد یافت. در اینجا هیچ گونه موعظه ی اخلاقی بکار نمی آید. و طرزی که در آن این خصلت عمد تأ مطلوب تکامل می یابد، باز از یک سو وابسته به درجه و نحوهای است که در آن سایر خصائل سرکوب می میند. برای مثال، همانا به این خاطر که تفکر، اندیشه ی شخص خاص و معینی است، تفکر معین **او باقی می** ماند و بوسیله ی فردیت و مناسباتی که وی در آن زندگی میکند تعیین میشود. بنابراین فرد اندیشنده نیازی به تأمل طولانی درباره ی تفکر بذاته ندارد تا اعلام داد که تفکر او، تفکر خاص و ویژه ی او ست؛ از آغاز همانا از آن او و تفکر معین شده ی خاص او ست و دقیقاً ویژگی که خصو صیت «داته» است. برای مثال، در نزد فر دی آن تشخیص داده میشود، ویژگی که خصو صیت «بداته» است. برای مثال، در نزد فر دی که زندگی او شامل دایره ی و برگی که خصو صیت «و است. از آغاز همانا از آن او و تفکر مین شده ی خاص اوست و دقیقاً ویژگی که خصو صیت «بداته» است. برای مثال، در نزد فر دی که زندگی او شامل دایره ی و سیمی از فعالیت ها و روابط عملی جهان است و از اینرو زندگی چند جانبهای را میگذراند، تفکر همانا خصلت جامع و همه جانبهای را داراست که هر تجلی دیگر زندگی او. نتیجتاً، تفکر نه بشکل تفکر انتزاعی تثبیت میشود و نه هنگامیکه فرد از تفکر به تجلیات دیگر زندگی گذر میکند نیازی به خدعه های مغلطه آمیز خوداندیشی دارد. این از آغاز همواره فاکتوری در کل زندگی فرد است، فاکتوری که آنگونه که لازم است، محو میشود و بوجود می آید.

معهذا، در نزد مُتولّى باشى يا نگارندهى كو ته نظر برلنى، كه فعاليت او از طرفى به كار شاق و از طرف ديگر به لذت تفكر محدود ميشود، دنيايش از مو آبيت به كو په نيك Koepenick گسترش مى يابد و به وراى دروازهى هامبورگ <sup>س</sup> ختم ميشود و مناسبات او با اين دنيا بو سيلهى موقعيت رقت انگيزش در زندگى به حداقل نقصان مى يابد، هنگاميكه چنين شخصى نياز به تفكر را تجربه مىكند، در واقع اينكه تفكر او درست مانند خود او و انديشهاش انتزاعى شود، همانا اجتناب نا پذير است، و اينكه تفكر بشكل قدرتى مسجل شده رو در روى او كه پاك از مقاومت عاجز است و فعاليتش بدو امكان گريز لحظهاى از «جهان بد» لذت لحظه اى ش را ميده، قرار مى گيرد.

در نزد چنین شخصی برخی امیال باقی مانده که چندان از مراوده با جهان ناشی نمیشو دکه از ساختار جسم انسان، خود را تنها از طریق باز تاب، نمایان می سازد، یعنی، در تکامل محدود خود همان خصلت یکجانبه و خام آنگونه که تفکرش انجام می دهد، را به خود می گیرد و تنها در فواصل طولانی پدیدار شده و توسط تکامل بیش از حد، میل غالب برانگیخته میشود (که بوسیلهی علل بلا واسطهی جسمانی، مثلاً، انقباض [معده] تقویت میشود) و شور انگیزانه و زورمندانه همراه با سبعانه ترین سرکوب امیال متعارفی اطبیعی] بمنصهی ظهور میرسد - [- و به تسلط بیشتر بر اندیشه می انجامد]. طبعاً، افکار متولی باشی درباره ی این واقعیت آمپیریک بشیوهای مرشدانه خوض و غور می کند. [اما صرف اعلام] اینکه اشتیرنر بطور کلی [این خصائل] را «می آفریند» حتی شکل ویژهی تکامل آنها را [نیز توضیح] نمی دهد. حدودی که این خصائل در مقیاسی عام یا محلی تکامل می یابند، حدودی که از تنگ نظری محلی فراتر میروند یا در محدودی آن باقی می مانند، نه به اشتیرنر، بلکه به تکامل مراوده ی جهانی و نقشی که او و مکانی که در آنجا زندگی می کند، در آن ایفاء می نمایند، بستگی دارد. اینکه در تحت شرایط می مانند، نه به اشتیرنر، بلکه به تکامل مراوده ی جهانی و نقشی که او و مکانی که در آنجا زندگی می کند، در آن ایفاء می نمایند، بستگی دارد. اینکه در تحت شرایط افرادی که تصور میکنند خود را از آن رها ساختهاند یا قصد رها ساختن خود را از آنها دارند، نیست؛ بلکه تنها بخاطر این واقعیت است که در زندگی واقعی آمپیریک آنان، افراد که توسط نیازهای آمپیریک برانگیخته میشوند، قادر شدهاند مراودهی جهانی را بوجود آورند.\*

تنها چیزی که قدیس ما با کمک خوداندیشی دشوار خود دربارهی خصائل و سوداهایش بدست میآورد این است که بوسیلهی پنداربافی و لند لند دائم خود نسبت بدانها، تمتع و رضایتمندی از آنها را زهر آلود میسازد.

همانگونه که قبلاً گفته شد، ماکس قدیس تتها خود را بمثابه ی خلقت، خلق میکند، یعنی، با قرار دادن خود در این مقوله ی هستی خلق شده، خرسند است. عمل او [بمثابه ی] خالق عبارت است از تلقی خود بمثابه ی یک آفرینش، و حتی به تبدیل شدن این تقسیم خود به [خالق و] خلقت که [ثمره ی] خاص خود اوست، ادامه نمی دهد. تقسیم [به «اساسی» و] «غیر اساسی» [برای او] به روند دائمی زندگی [و در نتیجه به نمو دی صرف] تبدیل میشود؛ یعنی، حیات واقعی او تنها در خوداندیشی [محض] وجود دارد و حتی هستی واقعی بشمار نمیرود؛ [زیرا از آنجائیکه این یک در هر] لحظه خارج از او [و بنمایاند.

داما [از آنجائیکه این دشمن» (یعنی، اگوئیست بمثابهی یک خلقت) «در مغلوبیت خود، خویشتن را می آفریند، از آنجائیکه آگاهی، با تثبیت شدن در او، او را از سر باز نمیکند، بلکه بجای آن همواره در او بسر میبرد و همواره خود را مفتضح میبیند، و از آنجائیکه این محتوای تلاش او در عین حال کمترین است، فقط فردی را می یابیم که محدود بخود و فعالیت حقیرانهی خود است و دربارهی خود بهمان اندازه ای که ناشاد است،

\*\*. [قطعهی ذیل در دستنوشته خط خورده است:] این برخورد بالکل انقلابی کمونیست ها به مناسبات موجود تاکنونی افراد، قبلاً در فوق توصیف شد [نگاه کنید به این مجلد ص ص، ۷۴-۲۶۱/۲۷۲]. ماکس قدیس در قطعه ی دنیوی بعدی منیت وانگیزه» (بمفهوم فیخته ای) از جهان را می پذیرد. اینکه کمونیست ها قصد دارند این وانگیزه» را تحت کنترل گیرند ـ که در واقع به وانگیزه» بغایت بغرج و متنوعاً تعیین شده، تبدیل میشود، اگر شخص با عبارت صرف خرسند نباشد - بطبع برای ماکس قدیس بسیار متهورانه است ایده ای را مورد بحث فرار دهد. مشئوم است، می اندیشد. و (هگل)<sup>\*</sup> آنچه که تا کنون دربارهی تقسیم سانچو به خالق و خلقت گفتیم، سرانجام اکنون آن را به شکلی منطقی بیان می کند: خالق و خلقت به من فرض کننده و فرض شونده، یا (تا جائی که فرض [من او] یک ایجاب گر است) به من ایجاب کننده و من ایجاب شونده، تبدیل می شوند:

ومن بشخصه از فرض معيني آغاز ميكنم زيرا خودم را فرض ميكنم؛ اما فرض من براي کمال خود نمی کوشد» (ماکس قدیس بیشتر برای ذلت خود می کوشد) «برعکس، فرض من صرفاً بمثابهی چیزی برای لذت و مصرف بکار میرود: (لذتی رشک آور!) من فقط توسط فرض خود تغذیه میشوم و تنها برای مصرف آن وجود دارم. اما به این علت» (رباین علتی» برزگ!» «فرض مورد سوال اصولاً فرض نیست؛ زیرا از اُنجائیکه» («زیرا از آنجائیکه نی، بزرگ!) «من یگانه هستم» (باید گفته میشد: اگو ئیست حقیقی در توافق با خود)، دهیچ چیز دربارهی دوگانگی من فرض کننده و من فرض شونده ندارم، (من «ناقص» و من كامل يا انسان)» - بايد گفته ميشد: كمال منيت من بتنهائي عبارت از اين است که در هر لحظه ای خودم را بمثابه ی منبت ناقص، بمثابه ی خلقت می بینیم - «اما» (دامائی، با شکوه!) داین واقعیت که من خودم را مصرف میکنم صرفاً مبین این است که من هستم.» (بايد گفته ميشد: اين واقعيت كه من هستم در اينجا صرفاً مبين آنست كه در من، من مقوله فرض شده را در تخيّل مصرف ميكنم.) ومن خودم را فرض نميكنم، زيرا واقعاً فقط خود را تا ابدالاباد ایجاب و خلق میکنم، «یعنی خودم را بمثابهی فرض شده و ایجاب شده و خلق شده، ایجاب و خلق میکنم.) و من فقط به این خاطر که فرض نشدهام، بلكه ايجاب شدهام، خودم هستم، (بايدگفته ميشد: و من فقط بهاين خاطر كه بر ايجاب گرم مقدم هستم، وجود دارم) «و باز، فقط در لحظهای که خود را ايجاب ميکنم، يعنى يكجا خالق و خلقت هستم، ايجاب ميشوم.

اشتیرنر «شخص ایجاب شوندهای»<sup>(۱)</sup> است، زیرا همواره منیتی ایجاب گر است و این من او «ای**ط شخص»** است (ویگاند، ص ۱۸۳) «باین علت» او یک شخص ایجاب گر است؛ وزیرا از آنجالیکه» هیچگاه توسط سوداهای خود بافراط کاری کشانده نمی شود، «از اینرو»، چیزی است که شارمندان «شخص موقرش» می خوانند: «اما» واقعیت این

۵. ق. هگل، فنومنولوژی روح. ب - خود آگاهی. ۳ - آگاهی اندوهبار.
 ۵. در اصل آلمانی بجناس دست زده شده: gesetzter Mann هم می تواند بسمعنی «شخص موقر»
 ۱. در اصل آلمانی بجاب شونده».

است که او «شخص موقری» است که «صرفاً حکایت از آن میکند» که همواره حساب تبدیلات و انعطافات خود را نگاهمیدارد.

آنچه که تاکنون «برای ما» بود - [اگر] برای یکبار، زبان هگل، آنطور که اشتیرنر بکار می برد، را بکار بریم - یعنی، اینکه کل فعالیت خلاقانهی او مضمون دیگری جز توصیف های کلی خود اندیشی ندارد، اکنون تو مط خود اشتیرنر «ایجاب» میشود. در اینجا مبارزه ی ماکس قدیس با «ذات» هدف نهائی خود را در این می یابد که خود را با ذات و در واقع با ذات محض و نظر ورزانه (شهودی) یکسان اعلام میدارد. مناسبات خالق و مخلوق به تو ضبح پیش انگاری نفس تبدیل میشود، یعنی، اشتیرنر به [ایده ی] بغایت «ناشیانه» و آشفته، به آنچه هگل درباره ی خوداندیشی در [«آهوزش ذات»] میگوید، تبدیل میشود. [و بمد از آن] ماکس قدیس یک [جزء از] خود اندیشی اش را بیرون میکشد، [یعنی، خود اندیشی ایجاب گر و تو هماتش] ونفی، میشود، [زیرا] خود و غیره را به پیشانگاری نفس و برخلاف خود بمثابه ی ایجاب کننده و ایحاب شونده خاطر نشان ساخت که هگل در این بخش از منطق خود «دسیسههای»، «هیچ خلاقانه» که ایضاً بیانگر آنست که چرا ماکس قدیس قبلاً در صفحهای»، «هیچ خلاقانه»]

اکنون «بطور ضمنی» قطعاتی از توضیح هگل پیرامون پیشانگاری نفس را برای مقایسه با توضیح ماکس قدیس «درج میکنیم». اما از آنجائیکه هگل برخلاف بهلول فرخنده خوی ما آنچنان بی سر و ته و «الله بختی» نمینویسد، باید این قطعات را از صفحات مختلفی از منطق او جمع آوری کنیم تا آنها را بر طبق تز کبیر سانچو استنباط کنیم.

«ذات خود را بدیهی فرض میکند و خود استعلای این فرض است. از آنجائیکه ذات رانش خویشتن از خود یا نسبت بخود علی السویه و در رابطه ای منفی با خود است، و از این رهگذر خود را علیه خویش ایجاب میکند... ایجاب کردن فاقد هر گونه فرضی است... دیگری تنها از طریق خود جوهر ایجاب میشود... به این ترتیب، خود اندیشی تنها نفی خود است. خود اندیشی تا جائی که بدیهی فرض شود، صرفاً خود اندیشی ایجاب شونده است، و از اینرو منوط به این است که هم در یگانگی با خود است و هم نسیست» (حسالق و مخلوق یکجا») (هگل، عسلم مسلطق، مسجلد ۲، ص

(0/19/10/11/75

379

از «مهارت اندیشهی» اشتیرنر می توان انتظار داشت که به تفحصات بیشتری در هنطق هگل ادامه داده است. معهذا، او خر دمندانه از اینکه چنین کند، خو دداری کرده است. زیرا، اگر چنین میکرد، در می یافت که بمثابهی منیت ایجاب شده، بمثابهی خلقت، یعنی تا جائی که دارای هستی است، صرفاً منیتی صوری است، و او تنها تا جائی که وجود ندارد، اما فقط خو د را تصور میکند، «ذات» و خالق است. قبلاً دیدیم و بعداً باز خواهیم دید، که کل خصائل و مجموع فعالیت و کل برخورد او به جهان، نمودی صرف است که برای خود خلق میکند، [یعنی] هیچ چیز دیگری نیست جز «تردستی بر ریسمان ابژکتیف». منیت او همواره منیتی است لال و مستور، همانا مستور در همینت او که بمثابهی ذات تصور شده است.

بنابراین، از آنجائیکه اگوئیست حقیقی در فعالیت خلاقانه یخود، همانا فقط بازگویی خوداندیشی نظر ورزانه یا ذات محض است، «برحسب اسطوره»، «توسط باز آفرینی طبیعی» همانگونه که قبلاً هنگام بررسی «نبردهای شاق حیاتی» مکشوف شد، نتیجه میشود که «خلقت او» به ساده ترین تعینات خود اندیشی، نظیر یکسانی، اختلاف، برابری، نابرابری، [تقابل] و غیره محدود میشوند \_ همانا تعینات [خود اندیشی] که او میکوشد آنها را برای خود و در [خود] که «خبرش تا [برلن] رسیده است، روشن سازد. [در خصوص] منیت فاقد پیشانگاری او، بعداً مجال کلمهای را خواهیم داشت. ضمنا، نگاه کنید به «یگانه»

همانطور که در تعبیر سانچو از تاریخ، پدیده ی متأخر تو سط شیوه ی هگل، به علت، به خالق، به پدیده ی قدیمی تری تبدیل میشود، همانطور هم در نزد اگو ٹیست در توافق با خود، اشتیر بر امروزین تبدیل به خالق اشتیر نر دیروزین میشود، اگر هم زبان او را مورد استفاده قرار دهیم، اشتیر نر امروزین آفریده ی اشتیر نر دیروزین است. در واقع خود اندیشی، تمامی اینها را باژگونه میکند، و در خود اندیشی، اشتیر نر دیروزین بمثابه ثمره ی خود اندیشی، بمثابه ی ایده آفریده ی اشتیر نر امروزین است - در ست همانطور که در خود اندیشی است - در ست همانطور که مروی خود اندیشی او ست. مناطر که در از خود گذشتگی»، در جستجوی آزادی که در واقع تو را از خویشتن محروم میسازد، نباش، بلکه خود را بجوی، (یعنی خود را در از خود گذشتگی بجوی)، اگوئیست شو، هر یک از شما باید به منیتی توانا تبدیل شود! بعد از آنچه که گذشت، نباید متعجب شد اگر بعداً برخور د ما کس قدیس به این حکم مجدداً برخور د خالق و آشتی ناپذیرترین خصم است و این اصل مسلم رفیع اخلاقی خود را داثر بر اینکه: «منیت توانائی» شوید را تبدیل به این میکند که، بهر تقدیر، هر کس آنچه بتواند را انجام میدهد، و آنچه انجام می دهد را می تواند انجام دهد، و از انیرو، او بطبع برای ماکس قدیس قادر و تواناست.

ضمناً ياو هى اگوئيست در توافق با خود در حكم فوقاً ياد شده خلاصه ميشود. نخست امريهى اخلاقى براى جستن و بعلاوه براى جستن خود مى آيد. و اين بدين مفهوم توصيف ميشود كه انسان مىبايست چيزى شود كه تا بحال نبوده، يعنى، اگوئيست، و اين اگوئيست بمثابهى وجود «منيتى توانا» توصيف ميشود، كه در او قابليت و يژهاى از قابليت واقعى به منيت، به توانائى كامل و به ايدهى واهى قابليت تغيير يافته است. از اينرو، جستن خود به معنى چيزى شدن متفاوت از آنچه شخص است و در واقع «توانا» شدن، يعنى، هيچ ولاوجود و اشكال وهمى شدن است.

اکنون تا جائی پیش رفته ایم که یکی از عمیق ترین اسرار یگانه، و در عین حال مساله ای که مدتهاست جهان متمدن را در حالتی از اضطراب دائم نگاهداشته است، می تواند فاش و برملا شود و حل گردد.

سلیکاکیست؟ از زمان پیدایش لیتر آتور - تسایتونک نقادانه (نگاه کنید به خانوادهٔ مقدس و غیره)، این مساله از طرف هر کسی که تکامل فلسفهٔ آلمان را دنبال کرده، مطرح شده است. سلیکاکیست؟ هر کس سؤال میکند، و هر کس هنگامیکه بانگ بربر منشانهی این نام را می شنود با دقت گوش فرا میدهد - اما هیچ کس پاسخی نمی دهد. سلیگاکیست؟ ماکس قدیس کلید این «سر الاسرار» را بدست می دهد.

سلیگا برای اشتیرنو در حکم مخلوق است، و اشتیرنو برای سلیگا در حکم خالق، در «کتاب»، اشتیرنر «من» است و سلیگا «تو». بدین طریق اشتیرنر خالق، نسبت به مخلوق خود، [یعنی] سلیگا، همچون «آشتی ناپذیرترین دشمن» رفتار میکند. بـمجرد ایـنکه سلیگا آرزومند بدست آوردن استقلال در ارتباط با اشتیرنر میشود ـدر این جهت در روزنامه ی «نورد دویچه بلتر Norddeutsche-Blaetter<sup>(۱)</sup> به کوشش اندوهباری دست می یازد - ماکس قدیس «او را در خود احیاء می کند»، دو تلاشی علیه این کوشش سلیگا در صفحات ۱۷۹/۱۷۹ «تفسیر توجیه گرانه» در ویکاند انجام میشود. معهذا، مبارزه ی خالق با مخلوق، مبارزه ی اشتیرنر با سلیگا، همانا فقط مبارزه ای است ظاهری: [اکنون] سلیگا عبارات خود این خالق را علیه خالق خود پیش می کشد - برای مثال، این اظهار که «[صرف] بدن عریان، [همانا بیانگر عدم] تفکر است.» (ویکاند، ص ۱۴۸) همانطور که در این رابطه به جسم [تعین] و جود، «چیزی متفاوت از اندیشه»، فقدان اندیشه و فقدان و جود متفکر را می دهد، و همانا از اینجا نبو د اندیشه ناشی میشود؛ و در واقع در قطعه ای بعدی آشکارا اعلام میدارد که نبود اندیشه (همچون گذشته همانا فقط جسم - به این ترتیب دو مفهوم بمثابه ی یکسان تعلقی می شود) او را از افکار رهائی می بخشد. (ص ۱۹۲)

با این همه دلیل بارزتری از ایـن رابـطهی راز ورانـه در **ویگـاند** مـییابیم. قـبلاً در صفحهی ۷ «کتاب» دیدیم که «منیت» یعنی، اشتیرنر «یگانه» است. در صفحهی ۱۵۳، او «توی» خود را چنین مورد خطاب قرار میدهد:

«تو... «مضمون عبارت هستی»، یعنی، مضمون یگانه، و در همان صفحه اظهار میشود: «او این حقیقت را نادیده میگیرد که خود او، سلیگا، همانا مضمون عبارت است.»، همانگونه که ماکس قدیس [آن را] در کلمات بسیاری میگوید، «یگانه» یک عبارت است. هر آینه او بمثابهی «منیت» یعنی، خالق در نظر گرفته شود، همانا مالک عبارت \_ و ماکس قدیس است. و اگر بمثابهی «تو» یعنی، «مخلوق» در نظر گرفته شود، همانگونه که الساعه گفته شد، مضمون عبارت \_ این سگلیاست، می باشد. سلیگای مخلوق بمثابهی اگو ٹیستی فداکار، بمثابهی دون کیشوتی منحط ظاهر میشود؛ و اشتیرنر خالق بمثابهی اگو ٹیستی به مفهوم متعارفی، بمثابهی سانچو پانزای قدیس.

بنابراین، در اینجا جنبهی دیگر آنتی تیز خالق و مخلوق، نمود میکند، و هر یک از دو جنبهی ضد خود را در خود داراست. در اینجا اشتیرنر سانچو پانزا، [یعنی] اگوئیست بمفهوم متعارفی، بر سلیگای دون کیشوت، [یعنی] اگو ثیست فداکار و خیالی پیروز است، همانا براو بمثابهی دون کیشوت توسط اعتقاد خود به حاکمیت جهانی مقدم، پیروز است. در واقع اگر اگو ثیست اشتیرنر بمفهوم متعارفی، سانچو پانزا نبود، پس که بود و اگر دون کیشوت نبود، اگو ثیست فداکارش که بود؟ و اگر مناسبات [متقابل آنان] در [شکلی که در آن تا بحال و جو د داشت]، مناسبات اشتیرنر سانچو پانزا فقط بمثابهی سانچو بخود تعلق دارد [تا سلیگا را بمثابهی دون کیشوت بوجود آورد [معتقد است که] در بخود تعلق دارد [تا سلیگا را بمثابهی دون کیشوت بوجود آورد [معتقد است که] در بخود تعلق دارد [تا سلیگا را بمثابهی دون کیشوت بوجود آورد [معتقد است که] در بازی عمومی مفروض، [هیچ گونه اقدامی] علیه [دون کیشوت بازی] ازباب سابق نمی کند (علیه دون کیشوت بازی که توسط آن با تمام ایمان تزلزل نا پذیر یک مهنر قسم بهازد. بنابراین، وی در مضمون واقعی، همانا مدافع خرده - بورژو آی عملی است، را ظاهر با شعور متناسب با خرده - بورژو آ مبارزه می کند، شعوری که در تحلیل نهائی خود را به ایده آلیزه کردن تصورات خرده - بورژو آ درباره بورژو آئی که نمی تواند بآن بر سه تزل می دهد.

باین ترتیب، اکنون دونکیشوت بمثابهی سلیگا، برای سلاحدار خود خدمات حقیرانه انجام میدهد.

مانچو در هر صفحه نشان می دهد تا چه حد در «تبدیل» جدید خود، عادات قدیمیاش را حفظ کرده است. «بلع» و «مصرف» کماکان یکی از خصائل عمده ی او را تشکیل می دهد، «کمروثی طبیعی» او هنوز آنچنان تفوقی بر او دارد که شاه پروس و شاهزاده هاینریش هفتاد و دوم برایش به «خاقان چین» یا «سلطان» تبدیل می شوند و بخود جرأت میدهند فقط درباره ی مجلسین آلمان سخن گویند؛ او کماکان امثال و ضرب المثل های اخلاقی اش را از انبان بیرون می ریزد و به ترس از «اشباح» ادامه میدهد و حتی اظهار می کند که فقط باید از آنها ترسید؛ تنها تفاوت این است که در حالیکه سانچو در ناقداستی خود تو سط روستائیان مغبون شد، اکنون در حالتی از قداست دائماً توسط خود مغبون میشود.

اما بیائیم به سلیگا باز گردیم. کیست که مدتها قبل دست سلیگا را در کلیهٔ «عبارات»

که سانچوی قدیس در دهان «تو» خودش میگذارد، کشف نکرده باشد؟ و همواره امکان آن میرود تا نشانه های سلیگا را نه تنها در عبارات این «تو»، بلکه در عباراتی که سلیگا بمثابهٔ خالق، یعنی، بمثابه اشتیرنر ظاهر میشود، کشف نمود. اما سلیگا چون یک مخلوق است، تنها می تواند در خانوادهٔ مقدس بمثابه یک «راز و معما» آشکار شود. مکاشفهٔ این راز همانا وظیفهٔ اشتیرنر خالق بود. ما بطبع حدس می زدیم که ماجرائی بزرگ و مقدس در ریشهٔ این [راز] قرار دارد. و اغفال هم نشدیم. ماجرای یگانه واقعاً هیچگاه نه دیده و نه شنیده شد و از ماجراهای آبدنگها در فصل بیستم سروانتس [نیز] فراتر میرود.

۲. مکاشفهٔ یوحنّای رسول، یا منطق خردمندی جدید

در ابتدا کلمه و حرف بود. و در آن حیات بود، و حیات روشنائی انسانها بود. و روشنائی در ظلمت تابید و ظلمت آن را درک نکود. و آن روشنائی حقیقی بود، و در جهان بود، و جهان آن را نشناخت. او بخود آمد، و خود او، خود را پذیرفت. و بهمان اندازهای که او را پذیرفتند، [اماکیست]که اصولاً یگانه را دیده باشد؟

اکنون [بیاثیم] این «روشنائی» [جهان] را در منطق خردمندی جدید [بررسی کنیم]، [زیرا] سانچوی قدیس با انهدام و ویرانی های سابق خود خشنو د نیست.

[در نزد] مصنف «یگانه ما [همانا امری است بدیهی که ] شالودهٔ دهای وی در یک سلسله بر تری های شخصی در خشان که مهارت خاص تفکر او را تشکیل می دهد، قرار دارد. [از آنجائیکه] کلیهٔ بر تری ها قبلاً بتفصیل نشان داده شده، در اینجا کافی است خلاصهٔ موجزی از مهمترین آنها بدست دهیم: بی مبالاتی تفکر \_ ژولیده فکری \_ عدم انسجام \_ ناشیگری مورد قبول \_ دوباره گوئی های بی پایان \_ تصاد دائم با خود \_ مقایسه های بی بدیل \_ کوشش هائی برای ار عاب خواننده \_ صید پی در پسی میراث در ربط، برای، بنابراین، به این علت، زیرا، بالنتیجه، اما و غیره؛ و سوء استفاده از حروف سخافت با شکوه \_ عبارات انقلابی و افکار صلح جویانه \_ رجن زخوانسی \_ ابتذال پر طمطراقانه و عشوه گری همراه با بی نزاکتی عوامانه \_ ارتقاء نانتهٔ ولگرد به مرتبهٔ مفهو می مطلق \_ وابستگی سنن هگلی و عبارات متداول برلنی \_ مختصرکلام، تولید خالص سوپ آبکی گدائی (۴۹۱ صفحهٔ آن) طبق دستور رامفرد. کل رشته های گذار در این سوپ گدائی همچون استخوان شناورند، که برخی از انواع آن را اینک برای انبساط خاطر ملت آلمان، هر اندازه هم که دلتنگ کننده باشد، بدست خواهیم داد.

آیا نمی توانیم \_ اکنون، معهذا \_ شخص بعضی اوقات در این عقیده شریک است که \_ شخص آنگاه نمی تواند \_ با حقیقت... بریژه متعلق به این است که شخص غالباً می شنود می گویند... و این یعنی \_ برای جمع بندی، اکنون می تواند روشن شود \_ در این میان \_ باین ترتیب می توان، ضمناً، در اینجا تصور شود \_ اگر بخاطر آن نبود \_ یا اگر شاید، همانا پیشرفتی از... نبود... تا جائی که... دشوار نیست \_ از نظرگاه معینی تقریباً چنین می توان استدلال کرد \_ برای مثال، و غیره و هکذا، وو این است که را تمام دگرگونی های ممکن.»

در اینجا بلافاصله می توانیم ترفندی إمنطقی] دربارهٔ آنچه [غیر ممکن است] تا تعیین شود آیا هستی [آن] مدیون کارآئی ستودهٔ سانچو است [یا به] عدم کارآئی [تفکر} وی، را ذکر کنیم. این [ترفند] عبارت است از درک [یک جنبه] و پرداختن بآن بمثابهٔ باصطلاح یگانه [و تنها] جنبهٔ تاکنون شناخته شدهٔ ایده [یا] مفهومی با [چندین] جنبهٔ بخوبی توصیف شده، و قالب کردن این جنبه [به مفهوم] به منزلهٔ [نامی جدید بعنوان] چیزی اصیل. بدین نحو است که مفاهیم آزادی و ویژگی [همانطورکه] بعداً خواهیم دید مورد بحث قرار میگیرد.

در میان مقولاتی که منشاء خود را نه آنقدر که به شخصیت سانچو مدیونند که به ناامیدی عمومی که نظریهٔ پردازان آلمانی خود را در آن می یابند، جای نخست تو سط تفاوتی مهمل و منتهای پیش پا افتادگی گرفته میشود. از آنجائیکه قدیس ما خود را در چنان آنتی تز «روح - آزادی» بمثابهٔ منافع جزئی و کیلی، و خصوصی و عمومی، خود پسندی متعارفی و ایثار و غیره مستغرق میسازد؛ در تحلیل نهائی به مهمل ترین گذشتها و حشر و نشر متقابل میان ایندو جنبه میرسد، که مجدداً بر دفیق ترین تفاوتها قرار دارد، تفاوتهائی که هستیشان در کنار هم تو سط «ایضا» بیان میشود، و جدائیشان از هم بعداً با کمک «تا جانی که» ی ناقابلی حفظ میشود. چنین تفاوتهای مهملانهای، برای مثال، عبار تند از: مردم چگونه یکدیگر را استشار میکند، معهذا، هیچ کدام برای دیگری چنین کاری نمی کند؛ حد و میزانی که چیزی در من فطری و غریزی است؛ تأویل بشر و کار یگانه، که در کنار یکدیگر و جود دارد؛ آنچه برای حیات انسانی ضروری

است و آنچه برای حیات یکانه لازم است؛ آنچه به شخصیت بشکل ناب آن متعلق است و آنچه اساساً اتفاقى و تصادفى است، تا ماكس قديس از نظرگاه خود تعيين كند تا اصولاً کدامیک فاقد معیار است؛ چه چیزی به ژنده و جلمبر تعلق دارد و چه چیزی به پوست فرد؛ از چه چیزی گریبان خود را یکسره باکمک انکار خلاص میکند، یا بهخود اختصاص میدهد؛ تا چه حدی صرفاً آزادی یا ویژگی خود را فدا میکند، که در این حالت نيز فداكاري مي كند اما تنها تا جائي كه اكر دقيقاً گفته شود، فدا كاري نمي كند؛ چه چیزی او را بمثابهٔ حلقهٔ رابط به مناسبات خصوصی دیگران مربوط میسازد. برخی از این تفاوتها مطقاً بی ارزشند، و پارهای دیگر دستکم در نزد سانچو تمام معنا و اساس خود را از دست می دهند. تفاوت میان خلقت جهان توسط فرد و انگیزهای که فرد از جهان دريافت مي كند را مي توان بمثابة قلة اين تفاو تهاي مهملانه تلقي كرد. براي مثال، وي اگر در اینجا عمیقتر در این انگیزه و در کل حدود و خصلت متنوع نفوذ آن بر خود غور ميکرد، عاقبت اين تضاد داثر بر اينکه وي همانقدر کورکورانه بجهان [وابسته است] که خوديسندانه و خيال پرستانه [آن را] مي آفريند، راكشف ميكرد. (نگاه كنيد به «التذاذ نفس».) آنگاه وی دایضا و دتا جانی که ی خود را بیشتر از کار «بشری» و کار «یگانه» کنار نمی گذاشت و یکی را در مقابل دیگری قرار نمیداد، و از اینرو یکی دیگری را از قفا مورد حمله قرار نمیداد، و «اگو ٹیست در توافق [با خود] بالکل تـابع خـود قـرار نمی گرفت زیرا از آغاز این نقطهٔ عطف بود.

این نمایش مهملانه با تفاو تهائی در سراسر «کتاب» اجراء میشود؛ و ایضاً اهر می است برای ترفندهای منطقی دیگری و بویژه شکل سفسطهای اخلاقی را [بخود] میگیر د که بهمان اندازه بیهو دگی آن، بطرز خنده آوری مبتذل است. به این تر تیب با کمک امثال بر ایمان روشن میشو د که اگو ثیست تا کجا حق دار د دروغ بگوید و تا کجا حق دار د دروغ نگوید؛ تا چه حدی خیانت در امانت «نفرت انگیز» است و تا چه حدی نیست؛ تا چه حدی امپراطور سیگیسموند و فرانسیس اول، شاه فرانسه حق دارند قسم دروغ بخورند<sup>۸۷</sup> و تا کجا رفتارشان در این خصوص «شرم آور» بوده، و نمونه های هو شمندانهٔ تاریخی از همین دست. در اینجا بی تفاوتی سانچوی ما در قبال این تفاوتهای شاق و مسائل جزئی که برای او علی السویه است و کلیهٔ تفاوتهای واقعی، عملی و خیالی را نادیده میگیرد، با آرامشی پر توان عیان میشود. اکنون بطور کلی می توانیم بگو ثیم که قرابلبت وی برای تشخیص بمراتب کمتر از قابلیت وی برای عدم تشخیص است، تمام گربه ها را در ظلمت مقدس سیاه تلقی کردن، و همه چیز را به هر چیزی تنزل دادن ـ هنری است که بیان دقیق خود را در استفاده از اتصال می یابد.

سانچو، خرت که دوباره او را در اینجا یافتهای بـغل کـن. او بـدون تـوجه بـه جفتکهائی که انداخته با خوشحالی چهار نعل بسویت میشتابد و با آواز رسایش بتو درود میفرستد. مقابلش زانو بزن،گردنش را در بغل گـیر و بـه صـلائی کـه از طـرف سروانتس در فصل سی ام در افکنده شده لبیک گو.

خر متصل کنندهٔ سانچوی قدیس، لکومونیو منطقی و تاریخی او، [و] نیروی محرکهٔ «کتاب» به موجزترین و ساده ترین بیان تنزل می یابد. برای اینکه ایده ای را به ایده ای دیگر تبدیل نمود، یا یکسانی دو چیز کاملاً متفاوت را به اثبات رساند، برخی حلقات ارتباطی میانی که تا حدی توسط معنای آن جستجو میشود و یا تا اندازه ای توسط علم اشتقاق آنها تا حدی بوسیلهٔ صرف لحن و صدایشان، میتوانند برای برقرار کردن رابطه ای آشکار میان دو ایدهٔ اساسی مورد استفاده قرار گیرند. آنگاه این حلقات ارتباطی بشکل یک اتصال به ایدهٔ نخستین ضمیمه میشود، آنهم بنحوی که از نقطهٔ آغاز دورتر و دورتر ایسالات چنان دور رفته باشد که نتوان بدون هیچ گونه خطری به نتیجه گیری دست زد، ایدهٔ نهائی نیز باکمک خط فاصلی بشکل اتصال محکم میشود و ترفند انجام میگیرد. این روش برای افکار تلویحی، روش بسیار قابل توصیه ای است، که بهمان نسبتی که بکار برده میشود، بمایهٔ اهرم احتجاجات عمده، مؤثر است. هنگامیکه این ترفند چندین بار با موفقیت صورت گیرد، میتوان با پیروی از روش سانچوی قدیس بندریج برخی از بار با موفقیت ارتباطی میانی را حذف نمود و عاقبت رشتهٔ اتصالات را به پاره ای حلقات کار ترا که موفقیت مورت گیرد، میتوان به یوی از روش سانچوی قدیس بندریج برخی از

همانگونه که فوقاً دیدیم، اتصال ایضاً میتواند معکوس شود و بـهایـن تـرتیب بـه ترفندهای جدید و حتی بغرج تر و نتایج حیرت انگیزتر منجر شود. در آنجا نیز دیدیم که اتصال، شکل منطقی تصاعد لایتناهی ریاضیات است.

سانچوی قدیس اتصال را بدو طریق بکـار مـیگیرد: از طـرفی، صـرفاً مـنطقی، در تقدیس جهان، که او را قادر میسازد هر چیز دنیوی را به «مقدسات» تبدیل کـند، و از طرف دیگر، بطور تاریخی، در کاوش رابطه از منهٔ گونا گون و در جمع بندی آنها، هر مرحلهٔ تاریخی به واژهٔ مجزایی تنزل داده می شود و نتیجهٔ نهایی این است که آخرین حلقهٔ رشته های تاریخی ما را سر سوزنی جلوتر از نخستین مرحلهٔ آن نبرده است، و سرانجام کلیهٔ ادوار رشته ها در یک مقولهٔ انتزاعی مجزا نظیر اید ثالیسم، [یمنی ا وابستگی به افکار و غیره ترکیب و ممزوج میشوند. اگر رشته های تاریخی اتصالات باید نمود و تجلی پیشرفت را بدست دهند، با تلقی عبارت اختتامی بمثابهٔ تکمیل نخستین ادوار رشته ها و حلقات ارتباطی میانی بمثابهٔ مراحل صعودی تکامل که به عبارت نهائی و پایانی منجر میشود، بآن دست یافته میشود.

در کنار اتصال، مترادف را داریم، که مانچوی قدیس با تمام نیرو مورد استفاده قرار میدهد. اگر دو واژه از لحاظ ریشه شناختی مرتبط یا صرفاً در صدا همانند باشند جوابگو و جورکش یکدیگر میشوند، یا چنانچه واژه ای دارای معنای مختلفی باشد، آنگاه بر حسب نیاز، گاهی بیک مفهوم مورد استفاده قرار میگیرد و گاهی بمفهومی دیگر، در حالیکه سانچوی قدیس چنین وانمود میکند که از چیزی واحد با انعطاف های مختلفی سخن میگوید. از این گذشته، رشتهٔ خاصی از هم معنائی شامل تسرجهه است، که اصطلاحی فرانسوی یا لاتینی بوسیلهٔ اصطلاحی آلمانی که نیمی از آن را بیان میکند، تکمیل میشود، و بعلاوه، دلالت بر چیز بکلی متفاوتی میکند؛ برای مثال، همانطور که فوقاً مشاهده کردیم، هنگامیکه واژه (احترام گذاردن» به «حرمت و ترس را تجربه آورد.<sup>(1)</sup> قبلاً، در بخش کمونیسم، فرصت مشاهدهٔ موارد بی شمار استفاده از اصطلاحات مبهم و دو پهلو را داشتیم. بیائیم بطور مختصر مثالی از هم معنائی ریشه شناختی را مورد مدانی ریشه

وواژهٔ Gesellschaft، (جامعه) از واژهٔ Sal مشتق شده. هر گاه کسان بی شماری در یک Saal (سالن) باشند، آنگاه Saal باعث بو دن آنان در جامعه میشود. آنان در جامعهاند و دست بالا اجتماع سالن را تشکیل می دهند، چرا که با عبارات متداول سالنی صحبت میکنند. چنانچه هراودهٔ واقعی انجام پذیرد، باید همچون چیزی مستقل از جامعه تلقی شود.» (ص ۲۸۶)

ا مصنفان در اینجا واژههای هم ریشهٔ آلمانی Status Status و Notstand را بکار میبرند. - (م) از آنجائیکه «واژه» Gesellschaft از "Sal" مشتق شده، (که اتفاقاً درست نیست، زیرا ریشههای اصلی کلیهٔ لغات از افعال مشتق میشود)، پس "Sal" باید معادل Saal باشد. اما "Sal" در زبان ادبی آلمانی قدیم بمعنی، ساختمان است؛ واژه های Geselle و Kisello -که واژهٔ Gesellschaft از آنها مشتق شده ـ بمعنی یار و هم نشین خانگی است؛ از اینرو لغت Saal در اینجا کاملاً دلخواهانه پیش کشیده شده. معهذا اهمیتی ندارد؛ "Saal" بلافاصله به «سالن» تبدیل میشود، انگار فاصله ی تقریباً هزار ساله و مسافات بی شماری میان واژهٔ Sal زبان ادبی آلمانی قدیم و واژه کنونی فرانسوی سالن وجود نداشنه است. باین ترتیب جامعه بیک اجتماع سالنی تبدیل میشود، که در آن، موافق تصور کو ته نظرانهٔ میان واژهٔ Sal زبان ادبی آلمانی قدیم و واژه کنونی فرانسوی سالن وجود نداشنه است. آلمانی، مراوده همانا فقط شامل عباراتی است که انجام می پذیرد و کلیهٔ مراوده های واقعی کنار گذاشته میشود. ـ ضمنا، از آنجائیکه هدف ماکس قدیس معطوف تبدیل فرهنگنامهٔ ریشه لغات مراجعه میکرد، می توانست از راه میانبر بحراتب کوتاهتری به مقصود برسد. چه توفیقی نصیبش میشد اگر در آنجا راطهٔ ریشه شناختی میان لغات مقصود برسد. چه توفیقی نصیبش میشد اگر در آنجا و راه میانبر بحراتب کوتاهتری به مقصود برسد. چه توفیقی نصیبش میشد اگر در آنجا و راه میانبر بحراتب کوتاهتری به مقصود برسد. چه توفیقی نصیبش میشد اگر در آنجا راطهٔ ریشه شناختی میان لغات مقصود برسد. چه توفیقی نصیبش میشد اگر در آنجا راطهٔ ریشه شناختی میان لغات مینمود ـ چه چیزی می توانست ماده تر بنظر رسد؟

اگر مترادف ریشه شناختی «اشتیرنر» درست می بود، آنگاه کمونیست ها بدنبال کنت نشین واقعی، کنت نشین بمثابهٔ قدوس بودند. همانطور که Gesellschaft از Sal [یعنی] ساختمان می آید، همانطور هم گراف (کنت، امیر) (garavjo گوتی) از ۲۵۷۵ گوتی ابسمعنی] خانه می آید؛ Sal ساختمان = ۲۵۷۵ خانه؛ نتیجتاً جامعه = کنت نشین [بسمعنی] خانه می آید؛ Sal ساختمان = ۲۵۷۵ خانه؛ نتیجتاً جامعه = کنت نشین هجاها همان معنا را دارند. لذا جامعهٔ مقدس کمونیست ها، همانا کنت نشین مقدس است، کنت نشین بمثابهٔ قدوس \_ چه چیزی می تواند ساده تر بنظر آید؟ سانچوی قدیس هنگامیکه در کمونیسم کمال نظام فئو دالی، یعنی، نظام کنت نشینی را می بیند، از این [قضیه] دارای تصور مبهمی است.

ترادف به قدیس ما خدمت میکند، تا مـناسبات آمـپریک را بـهمناسبات شـهودی تبدیل کند، [یعنی] با بکار بردن واژهای در معنای شهودی آن که هم در زندگی پراتیک و هم در تعقل شهودی فلسفی یافت میشود. [و] با بهم بافتن عباراتی دربارهٔ این معنای شهودی و آنگاه تعلیل اینکه او ایضاً به این و سیله مناسبات واقعی که این واژه دلالت برآن میکند را نیز مورد انتقاد قرار داده است. او این [عمل] را با واژهٔ تعقل شهودی انجام میدهد. در صفحهٔ ۲ ، ۴، «بنظر میرسد»، «تعقل شهودی»، دو جنبهٔ یک ماهیت که دارای «نمودی دوگانه» است را نشان میدهد. زهی بتو، سلیگاا وی علیه تعقل شهودی فلسفی خشمگین میشود و تصور میکند به این و سیله با تأمل تجاری، که دربارهٔ آن چیزی نمی داند نیز تصفیه حساب کرده است. از طرف دیگر، این مترادف، او، [یعنی] بحث «کمونیسم» دربارهی را قادر میسازد مناسبات بورژو آئی (نگاه کنید بآنچه فوقاً در بعث «کمونیسم» دربارهی را بله میان زبان و مناسبات بورژو آئی گفته شد) را به مناسبات شخصی و فردی تبدیل کند، که نمیتوان [آن را] بدون حمله به فردیت ریشه شسناختی میان Geltu (شروت) (سول) (ایروت) و رابطه رویژگی» و «یگانیت» فرد، مورد حمله قرار داد. به این ترتیب، برای مثال، سانچو رابطهٔ ریشه شسناختی میان Geltu (بول) و Geltung (قادر) (مثال، مثال، مانچو رابطهٔ

مترادفی که با ربط و اتصال ترکیب شود، مهمترین اهرمبازی ترفندهای شعبدهای او، که قبلاً بکرات در فرصتهائی تقریر کردیم را تدارک می بیند. برای اینکه مثالی بدست دهیم که این هنر تا چه اندازه آسان است، بگذارید ترفندی شعبدهای بطرز ـ a la سانچو انجام دهیم.

هگل میگوید Wechsel (معاوضه، برات)، بمثابه ی هبادله قانون پدیده هاست. «اشتیرنر» می تواند ادامه دهد، برای پدیدهٔ سخت گیری قانون ضد برات تقلبی، علت همانا این است؛ زیرا در انیجا قانونی را می بینیم که فوق پدیده ها ارتقاء یافته، قانون بذاته، قانون مقدس، قانون بمثابه ی چیزی مقدس و متبرک، خود مقدس که گناه علیه آن صورت می گیرد، و در مجازات، کیفر می بیند. یا بدیگر عبارت: معاوضه «در تجلی دوگانه » خود بمثابه برات (Lettre de change) و بمثابهٔ مبادله (changement)، به افول و مقوط (Irrage under)، می انجامد. سقوط بمثابهٔ قانون مبادله در تاریخ، از جمله، در سقوط امپراطوری رُم، فئو دالیسم، امپراطوری آلمان و حاکمیت ناپلئون مشاهده میشود. «گذار از» این بحرانهای عظیم تاریخی به «بحرانهای تجاری روزگار ما» همانا «دشوار نیست»، و ایضاً توضیح دهنده این [واقعیت] است که چرا این بحرانهای تجاری همواره تو سط انقضای موعد برات تعیین میشود. یا ایضاً میتوانست، همانند حالت «ثروت» و «پول»، از لحاظ ریشه شناختی Wechsel (برات) را توجیه کند و «از نظرگاه معینی تقریباً چنین استدلال کند.» کمونیست ها از جمله، می خواهند برات مبادلهای را براندازند. اما آیا لذت اصلی دنیا همانا در مبادله قرار ندارد؟ بنابراین آنان چین مرده و بی حرکت را می خواهند ـ یعنی، چینی کامل یک کمونیست است. «از اینجاست» که دکلاماسیون (انشاد) کمونیست ها علیه بروات مبادلهای و صراف، [ناشی می شود.] انگار هر مکتوبی، مکتوبی که نشانه مبادله است، برات نبوده، و هر کسی صراف و مبادله کننده نبوده است!

مانچوی قدیس برای اینکه به بساطت تعبیر و ترفندهای منطقی اش، نمود و جلوه ای از تنوعی استثنائی دهد، به حادثه ای ناچیز نیاز دارد. وی گاه به گاه «بطور اتفاقی»، قطعه ای که به قسمت دیگری از کتاب مربوط میشود، یا بخوبی می تو انست بکلی کنار گذاشته شود را می گنجاند، و به این ترتیب باز هم بیشتر رشته ی اصطلاح احتجاج خود، که قبلاً بدون آن [هم] گسسته شده بود را می گسلد، این [عمل] با این اظهار ساده لو حانه همراه است که «ما به قوانین نمی چسبیم»، و بعد از بازگوئی های مکرر، در خواندنده حساسیت معینی حتی تا بزرگترین عدم انسجام بوجود میآورد. هنگامیکه شخص «کتاب» را میخواند، با همه چیز آشنا میشود و سرانجام به آسانی حتی به بدترین [چیزها] تن در می دهد. ضمناً، خود این اتفاقات (همانطور که فقط از سانچوی قدیس انتظار [میرود]) همانا فقط موهومی و تکرار صرفی است [با نقاب دیگری] از عباراتی که [قبلاً]

بعد از اینکه ماکس قدیس [باین ترتیب] خصائل شخصی خود را [نشان داد]، و آنگاه خود را بمثابهی [«تجلی» و] «ماهیت»، در تفاوت، [در] مترادف و در پیشآمد آشکار ساخت، به ذروهی اوج حقیقی و کمال منطق «مفهوم» میرسیم.

مفهوم همانا «منیت» (ego) است. [نگاه کنید به علم منطق هگل، بخش ۳)، منطقی [بمثابهی منیت]. این همانا رابطهی محض منیت با جهان است، رابطهای که از کلیهٔ روابط واقعی که برای آن وجود دارد [عاری شده است]؛ [فرمولی] برای تمام معادلاتی که مرد مقدس [مفاهیم] دنیوی را بدان تنزل میدهد. پیش از این در فوق [نشانداده شد] که با

۱. در اینجا و فوقاً مصنفان با معانی مختلف کلمات Wechsel (برات تسعیر، سفته)، Wechselbricf (برات مبادله ای، اسعاری)، Wechsler (صراف) و Wechseinder (مبادله گر) بجناس دست میزنند. هات.

بکار بردن این فرمول بر انواع چیزها، سانچو صرفاً به «کوشش» ناموفقی دست میزند تا تعینات ناب متفاوت خود اندیشی، نظیر یکسانی، آنتی تز و غیره را درک کند. بیاثیم بلافاصله با مثال معینی، مثلاً رابطه میان «من» (ego) و مردم آغاز کنیم.

> من مردم نیستم مردم = جز من من = جز مردم بدینطریق، من نفی تودهام، توده در من مستحیل میشود. دو مین معادله نیز می تواند با معادلهای کمکی بیان شود: منیت تو دهها همانا غایب و موهومی است.

منیت تودهها نفی منیت من است. بنابراین، کل ترفند عبارت از این است که:

۱) نفی ای که در آغاز به فعل ربط متعلق بود نخست به مسند و بعد به مسند الیـه
 الحاق میشود؛ و

۲) که نفی، «نا» بر حسب سهولت، بمثابهی بیان عدم شباهت، تفاوت و آنتی تز یا بر انداختن مستقیم تلقی میشود. در مثال کنونی بمثابهٔ الغاء مطلق، و نفی کامل قطمداد میشود؛ ـ بخاطر راحتی ماکس قدیس ـ خواهیم دید، این نفی در معنائی دیگری نیز استفاده میشود. به این ترتیب حکم همانگوئی مبنی بر اینکه من توده نیستم به کشف بغایت جدید دایر بر اینکه من ناسخ توده ام تغییر می یابد.

به رغم معادلات فوقاً اراثه شده، حتى براى سانچوى قديس لازم نبود هيچ گونه تصورى از توده داشته باشد؛ براى او كافى بود بداند كه من و توده «دو نام بكلى متفاوتى براى چيزهاى بكلى متفاوتى هستيم»؛ كافى بود كه دو واژه، حرف واحد مشتركى نداشته باشند. اگر اكنون بناست تعمق بيشترى دربارة توده از نظرگاه منطق اگو ثيستى و جود داشته باشد، كافى است براى توده و «من» از بيرون، از تجربهٔ روزمره هر نوع تعين پيش پا افتاده اى، كه به اين ترتيب معادلات جديدى را بود جود ميآورد، قائل شد. در عين حال [اين امر] باعث ميشود تعينات متفاوتى كه به طرق متفاوتى مورد انتقاد قرار گيرند، ظاهر شود. اكنون به اين نحو به انديشيدن دربارهٔ آزادى، سعادت و ثروت ادامه مى دهيم.

يا:

معادلات اساسى: تودہ = جز ۔من آزادی تودہ = فقدان آزادی من معادلة شمارة 1: آزادی تو ده = عدم آزادی من آزادی توده = ناقض آزادی من (این ایضاً می تواند وارونه شود، و به حکم برزگی بینجامد: فقد آزادی من = بردگی همانا آزادی توده است.) سعادت توده = عدم سعادت من معادلة شمارة ٢: سعادت توده = فقر سعادت من سعادت تو ده = شوربختي من (معادلة وارونه شده: شور بختي و اندوه من، سعادت و نيكبختي توده است.) ثروت تودہ = فقد ثروت من معادلة شمارة ٣: ثروت توده = نبود ثروت من ئروت تودہ = تنگدستی من (معادلة وارونه شده: تنكَّدستي من همانا ثروت توده است.) این بدلخواه ad libitum می تواند ادامه یابد و به تعینات دیگری بسط داده شود. تمام چیزی که برای ساختن چنین معادلاتی لازم است، سوای آشنائی بسیار کلی با چنین ایده هائی که اشتیرنر می تواند، در یک مفهوم با «توده» ترکیب کند، همانا دانستن بیان مثبت برای نتیجهای بشکل منفی است که بدست می آید، یعنی، «فقر» بجای «فقدان ثروت»، و غیره. یعنی، همان اندازه دانش زبانی که شخص در زندگی روزمره کسب مىكند بدين نحو براى رسيدن به شگفت انگيزترين كشفيات كاملاً كافي است. بنابراین، کل ترفند در اینجا عبارت است از تبدیل فقدان ثروت، نیکبختی و آزادی ام به عدم ثروت، شوربختی و آزادیام. «فقدان» که در نخستین معادله نفی کیلی است و مي تواند كلية اشكال تفاوت را بيان كند، يعنى، صرفاً مي تواند به اين معنى باشد كه ثروت همانا مشترک و نه ثروت منحصر بفرد من است ـ در [دومین] معادله به نفی ثـروت و نیکبختی و غیرهٔ من تبدیل میشود و بمن [فقدان سعادت]، شوربختی و بردگی را نسبت مي دهد. [از آنجائيكه] شكل معيني از ثروت [ثروت توده] از من دريخ ميشود و نه

میدهد. [از آنجائیکه] شکل معینی از ثروت [ثروت توده] از من دریخ میشود و نه [ثروت] بطور کلی، [سانچو معتقد میشود که فقر] می بایست بمن نسبت داده شود. [و]

224

این ایضاً با بیان عدم آزادیام بشکل مثبتی نمو دار میشود و بهاین ترتیب آن را به [«فقد آزادیام»] تبدیل میکند. اما [عدم آزادیام] بطبع می تواند بمعنی صدها چیز [دیگر] نیز باشد \_مثلاً [«فقد آزادیام»]، عدم آزادیام از جسمم، و هکذا.

ما هم اکنون از دومین معادله آغاز کردیم: توده = جز \_ من. هم چنین می توانیم سومین معادله را بمثابهٔ خیز \_گاه خود در نظر بگیریم: من = جز \_ توده، و آنگاه برای مثال در حالت ثروت، بموجب همین متد و روش، در پایان می توان ثابت کرد که «ثروت من همانا فقر توده است» معهذا، در اینجا، سانچوی قدیس بدین نحو آغاز نمی کند، بلکه بالکل مناسبات مالکیت توده و خود توده را مستحیل میسازد، و آنگاه به نتیجهٔ ذیل میرسد: ثروت من نه تنها نابودی ثروت توده است، بلکه نابودی خود توده است. این نشان می دهد سانچوی قدیس چگونه دلخواهانه هنگامیکه عدم ثروت را به فقر تبدیل میکند، دست بعمل می زند. قدیس ما این روش های متفاوت را قاتی واتی بکار می برد و پریسی هم که کتاب اشتیرنر را نخوانده»، «بلافاصله در می یابد» (ویکاند، ص ۱۹۱) که چه پریشان اندیشی بالاجبار است بوجود می آید. درست بهمین نحو «منیت» علیه دولت «عمل می کند».

دولت = جز \_من دولت = جز \_من من = «نفی» دولت هیچ چیز از دولت = من یا بعبارت دیگر: من همانا «هیچ خلاقانه»ام که دولت در آن بلعیده شده است. این نغمهی ساده می تواند با هر موضوعی بصدا در آید.

حکم سترگی که شالودهٔ این معادلات را میسازد عبارت است از: من جز \_ من نیستم. باین جز \_ من نامهای گوناگونی داده میشود، که از طرفی، می تواند صرفاً منطقی، یعنی، وجودی در خود، وجود دیگری، باشد؛ یا از طرف دیگر، نامهای ایدههای مشخصی از قبیل توده، دولت، و غیره. بدین نحو تجلی یک تحول می تواند با در نظر گرفتن این نامها بمثابهٔ خاستگاه بوجود آید و بتدریج \_ با کمک معادلات، یا رشتهای از اتصالات \_ دوباره به جز \_ من که شالودهٔ آنها در آغاز بود، تنزل داده شود. از آنجائی که به این تر تیب مناسبات واقعی، شخص را بمثابهٔ تغییرات متفاوت جز ـ من و آنهم فقط تغییرات متفاوت صوری عرضه میکند \_ اصولاً نیازی نیست هیچ چیز دربارهٔ خود این مناسبات واقعی گفته شود. این بیشتر از آنجهت خنده آور است زیراکه مناسبات [واقعی] همانا مناسبات خود [افرادند] و اعلام اینکه آنها مناسباتی [جز] منند تنها ثابت میکند که شخص هیچ چیز دربارهٔ آنها نمی داند. در نتیجه، مطلب آنچنان به میزان قابل ملاحظه ای ساده شده که حتی اکثریت عظیمی که «ذاتاً از هوش محدودی» برخور دارند، می توانند ترفند را حداکثر در ده دقیقه بیاموزند. این در عین حال «یگانیت» سانچوی قدیس را بما عرضه میکند.

از این گذشته سانچوی قدیس جز ـ من مغایر با منیت را بمثابهٔ وجو دی که با من بیگانه است، منیتی که بیگانه است تعریف میکند. بنابراین رابطهٔ یک جز من با منیت همانا رابطهٔ بیگانگی [Entfremdung] است. ما هم اکنون فرمول منطقی که سانچوی قدیس بوسیلهٔ آن هر نوع شنی یا رابطه ای را بمثابهٔ شنی یا رابطه ای که با منیت بیگانه است، عرضه مىكند را بمثابة بيگانگى منيت بدست داديم؛ از طرف ديگر، همانطور كه خواهيم ديد سانچوی قدیس ایضاً می تواند هر شئی یا رابطهای را بمثابهٔ چیزی که بوسیلهٔ منیت بو جود آمده و بآن متعلق است، عرضه کند. بیش از هر چیز، سوای شیوهٔ دلخواهانه که در آن، وی هر رابطهای را بمثابهٔ رابطهٔ بیگانه شده عرضه میکند یا نمیکند (زیرا هر چیزی را می توان در شاهد مثال های فوق جا داد)، از پیش در اینجا می بینیم که تنها مسئله ی مورد علاقهٔ او عرضه کردن کلیهٔ روابط واقعی [و نیز]افراد واقعی [بمثابهٔ بیگانه شده] است (تا اين بيان] فلسفى را براى حال حاضر حفظ كند)، و آنها را بالكل به عبارت [انتزاعي] بيكانكي تبديل كند. بهاين ترتيب [بجاي] وظيفة توصيف افراد [واقعى] در [بيكانگي] واقعی شان و در مناسبات آمپیریک این بیگانگی، مناسبات [صرفاً آمپیریک]، هـمین [چیز] در اینجا اتفاق میافتد \_ نمود جایگزین [ایدهی صرف] بیگانگی، ایدهی [بیگانه] و مقدس میشود. جایگزینی مقوله ی بیگانگی (این مجدداً تعینی از خود اندیشی است که مي تواند بمثابهي آنتي تز، اختلاف و عدم بكساني و غيره در نظر گرفته شود) بيان غائي و عالی ترین، خود را در «وجود» بیگانهای می یابد که مجدداً به «مقدس» و بیگانگی، به رابطهی منیت به هر چیزی بمثابهی مقدس تبدیل میشود. ترجیح می دهیم روند منطقی را بر اساس رابطهی سانچوی قدیس با مقدس روشن سازیم، زیرا این همانا فرمول غالب

است، و بطور گذرا یاد آوری می کنیم که «بیگانه» ایضاً بمثابه ی (اتصال) «موجود» در نظر گرفته میشود، اتصالی که سوای من و مستقلاً از من وجود دارد، اتصالی، که در نتیجه ی استقلال من بمثابه ی مستقل تلقی میشود، بطوریکه سانچوی قدیس می تواند هر چیز مقدسی که مستقلاً از او وجود دارد، برای مثال، بلوکسبرگ<sup>M</sup> Blocksberg را توصیف کند.

چون مقدس چیزی بیگانه است، هر چیز بیگانهای به مقدس تبدیل میشود؛ و چون هر چیز مقدسی قید و پایبندی است، کلیهٔ قیود و پایبندها به مقدس تبدیل میگردد. سانچوی قدیس به این و سیله از پیش به این نتیجه میرسد که هر چیز بیگانه ای برای او به نمود و ایده ای صرف تبدیل میشود، که وی گریبان خود را با اعتراض ساده علیه آن خلاص میکند و اعلام میدارد که او فاقد این ایده و تصور است. درست همانطور که در حالت اگو ثیست در عدم توافق با خود مشاهده کردیم: تو ده فقط باید شعور خود را تغییر دهد تا همه چیز در جهان بر وفق مراد شود.

کل رساله ی ما نشان داده است که سانچوی قدیس کلیهٔ مناسبات واقعی را با «مقدس اعلام داشتن آنها مورد انتقاد قرار میدهد، و با آنها بوسیلهٔ پیکار ایدهٔ مقدس خود می رزمد. این ترفند ساده ی تبدیل هرچیزی به مقدس، همانگونه که فوقاً بتفصیل مشاهده کردیم، توسط بهلول فرخنده خوی بدست آمد که با خوش ایمانی تو همات فلسفه، بیان اید تولوژیک و شهودی واقعیت جدا از شالوده آمپیریک را به جای واقعیت می پذیرد، درست همانطور که توّهمات خرده [بورژوآ راجع به] بورژوآزی را به جای [ماهیت مقدّس] بورژوآزی عوضی می گیرد، و از اینرو می تواند تصوّر کند که فقط با افکار و عقاید سروکار دارد. با آسودگی همانندی، افراد به «مقدّس» تبدیل می شوند، زیرا بعد از این که افکار شان از خود آنان و روابط آمپریک ایشان جدا شد، در نظر گرفتن افراد بمثابهٔ حاملان صرف این افکار ممکن میشود و به این ترتیب بورژوآ به لیبرآلی مقدس تبدیل می گردد.

رابطهٔ مثبت [سانچو] -که در تحلیل نهائی [پارسا] است - با مقدس (رابطهای که) [وی] احترام و توقیر می خواند) ایضاً [تحت نما] «عشق» نمایانده میشود. «عشق» رابطهای [است] مقدس، ایدئآل، واجب الوجود یاچنین انسان، مقدس، ایدئآل و رابطهٔ ماهوی را مورد تصدیق [انسان] قرار میدهد. هر چیزی که جای دیگری بمثابهٔ هستی مقدس نمایانده میشد، برای مثال، دولت، زندانها، شکنجه، پلیس، تجارت و داد و ستد، و غیره می تواند توسط سانچو ایضاً بمثابهٔ «مورد دیگری» از عشق تـلقی شود. این نامگذاری جدید وی را قادر میسازد فصول جدیدی دربارهٔ آنچه فبلاً بکلی تحت علامت تجاری مقدس و توقیر و احترام رد می کرد را برشتهٔ تحریر در آورد. حکایت، حکایت قدیمی بزها و تور آلوای بز چران، بشکلی مقدس است. و همانطور که زمانی، با کمک این حکایت پالهنگ بگردن و لینعمت خود انداخت، همین طور هم اکنون در سراسر کتاب پالهنگ بگردن خود و عوام می اندازد، بدون اینکه، معهذا قادر باشد حکایت خود را با همان بذله گویی یک سلاحدار قطع کند. بطور کلی، سانچو از زمان قدیس شدنش تمام بذله گویی های مادرزادی اش را از دست داده است.

چنين مي نمايد نخستين دشواري خود را ظاهر ساخته، زيرا اين مقدس در خود بسيار گونه گون و متنوع است، بطوریکه هنگام انتقاد از چیز معین مقدسی، شخص می باید قداست را نادیده بگیرد و خود مضمون معینی را مورد انتقاد قرار دهد. سانچوی قدیس از این صخره با ارائهی هر چیز معینی بعنوان صرفاً «مثالی» از مقدس اجتناب می ورزد، درست همانطور که در علم منطق هگل از اینکه اتم یا شخصیت برای توضیح «شئی در خود» یا منظومهی شمسی، مغناطیسم یا عشق جنسی بمثابهٔ مثالی از کشش و جذبه پیش کشیده شود، بی اهمیت است. بنابراین به هیچ وجه تصادفی نیست که «کتاب» آکنده از امثال است و ریشه در درونی ترین ماهیت روش شرح و توضیح که در آن بکار گرفته میشود، دارد. سانچوی قدیس دارای این امکان «بگانه» برای بو جود آوردن تجلی نوعی مضمون است که نمونه و شکل ابتدائی آن قبلاً در نزد سروانتس یافت میشود، زیـرا سانچو نیز دائماً با [کمک] امثال سخن می گوید. به این تر تیب سانچو قادر است بگوید: «مثال دیگری از مقدس (غیر جالب) «هماناکار است». او می توانست ادامه دهد: مثال دیگر همانا دولت، دیگری خانواده، دیگری بهرهٔ زمین، دیگری یعقوب قدیس (بهلول قدیس، فرخنده خوی)، و دیگری اورسولای قدیسه همراه با یازده هزار تن دوشیزگان باكرهٔ خود است. ۸۰ در واقع در تخیل او، كلیهٔ این چیزها در این نكته مشترك اندكه: آنها همانا «مقدسند». معهدًا، در عين حال چيزهاي متفاوتي اند و همانا اين است كه ماهيت خاص آنها را تشکیل میدهد. تا جائی که از ماهیت خاص آنها صحبت میشود، از آنها بعنو ان «مقدس» صحبت نمی شو د.

[کار] بهرهٔ زمین نیست، و [بهرهٔ زمین] دولت نیست؛ بنابراین چیز [عمده] این است که مشخص شود دولت، بهرة زمين وكار [سواى] قداست تصور شدة آن [چيست إو ماكس قديس به طريق ذيل بدان دست مي يابد. [او وانمو د مي كند | دربارة دولت، [كار | و غيره سخن میگوید و آنگاه دولت را واقعیت [نوعی ایده] \_ عشق، [وجودی] برای یکدیگر، واقعیت موجود، قدرتی بر [افراد] و \_ با کمک خط فاصلی \_ [آن را] واقعیت «مقدس» میخواند، اما اینرا [می توانست] از ابتدا بگوید. یا دربارهٔ کار [می گوید] که کار بمثابهٔ وظيفة زندگاني، [حرفه و] مقدرات \_ «مقدس» تلقى ميشود. يعني، دولت و كار ييش از هر چیز تحت نوع قداست خاصی که قبلاً بهمان طریق ساخته و پرداخته شده بود، آورده میشود، و آنگاه این قداست **خاص مجدداً در «قداست» عام مستحیل میشود؛ که** کل آن می تواند بدون گفتن چیزی دربارهٔ کار و دولت صورت پذیرد. سیس همین نشخوار بیات و مانده از نو در هر فرصت مناسبی جویده میشود، زیرا هر چیز که بظاهر موضوع نقد است صرفاً در دست سانچو به عذری تبدیل میشود تا اعلام دارد عقاید و محمل هاکه به عوامل (سوژه ها) تبدیل می شوند (که چیزی جز مقدسات طبقه بندی شدهٔ متنوع نیست که مخزنی کافی از آن همواره ذخیره میشود)، چیزهائی اند که از ابتدا آنطورند که از آغاز بودند، یعنی، مقدسات. او در واقع کلیهٔ چیزها را با این اظهار که این همانا «مثال دیگری از مقدسات» است، به بیانی جامع و کلاسیک تنزل می دهد. تعاریفی که وی از طریق شایعه گرد آورده، و بناست به مضمون مربوط شوند، بالکل زائداند و با بررسی دقیق تری دریافته میشود که، اینها نیز نه تعاریفی را عرضه میکنند و نه مضمونی را و به چیزی جز ابتذلات جاهلانه سر نمیزند. این «مهارت مبتذل اندیشه» که بهر نوع موضوعی حتی قبل از اینکه چیزی دربارهٔ آن بداند خاتمه می دهد، بطبع، می تو اند تو سط هر کس و نه در ده دقیقه، آنطور که قبلاً [اظهار شد] بلکه حتی در ۵ دقیقه تحصیل شود. سانچوى قديس در «تفسير» ما را بارسالاتي دربارة فويرباخ، سوسياليسم، جامعة بورژوآئی و فقط مقدسات میدانند چه چیزهای دیگری، تهدید میکند. عـجالتاً، در اينجا فعلاً مي توانيم اين رسالات را در ساده ترين بيان آن بشرح ذيل ساده كنيم: نخستین صحیفه: مثال دیگری از مقدس، فو برباخ است. دومين صحيفه: مثال ديگري از مقدس، سو سياليسم است. سومین صحیفه: مثال دیگری از مقدس، جامعهٔ بورژو آئی است.

- 344

چهارمین صحیفه: مثال دیگری از مقدس، «صحیفه» بسبک اشتیرنر است. و هکذا الی غیر النهایه.

تأمل اندکی نشان میدهد که دومین صخرهای که سانچوی قدیس بالاجبار بآن برخورد مي كند اظهار خود وي مبنى بر اين است كه هر فردي كه بالكل از فرد ديگري متفاوت باشد، یگانه است. از آنجائیکه هر فردی موجود بالکل متفاوت است، و از اینرو موجودی دیگر، به هیچ وجه ضروری نیست که هر آنچه بیگانه و مقدس است، برای هر فردی باید همانطور باشد که برای دیگری، [و] حتی نمی تواند چنین باشد. و نام مشترکی که مورد استفاده قرار می گیرد، از قبیل دولت، مذهب، اخلاقیات و غیره؛ نباید ما را اغفال كند، زيرا اين نامها، فقط تجريداتي اند از برخورد واقعى افراد جدا كانه، و اين اشياء در نتيجه برخورد كاملاً متفاوت افراد يكانه بدانها، زيرا هر يك از افراد به اشيائي يكانه، و از اینجا به اشیاء بکلی متفاوت که فقط نامشان مشترک است، تبدیل می شوند. بنابراین، مالک قدیس حداکثر می توانست بگوید: دولت، مذهب و غیره برای من، سانچوی قدیس، بیگانه و مقدساند. بجای این، او آنها را باید برای کلیهٔ افراد، مطقاً طاهر و مقدس می ساخت \_ چگونه طور دیگری می توانست منیت ساخته شدهٔ مقدمش، اگوئيستِ خود در توافق با خويشتن و غيره را بسازد؛ چگونه اصولاً طور ديگرى مي توانست کل «کتاب» خود را برشتهٔ تحرير در آورد؟ چقدر کم بفکرش ميرسد که هر «یگانهای» را مقیاس یگانیت خاص خود سازد؛ و چقدر زیاد «یگانیت» خاص خود را بمثابة مقياس و قاعدهاي اخلاقي مورد استفاده قرار ميدهد كه بايد بركلية افراد بكار برده شود، [و اينكه وي چگونه] همچون اخلاق داني واقعي آنان را براي مثله كردن به بستر يرسكروتي خود مي بندد، ييش ازين، ضمنا، از داوري او دربارة كلويشتوك غفران يناه و از ياد رفته آشكار ميشود، كه با سخن يند آميز اخلاقي با او بمقابله بر مي خيزد دائر بر اینکه وی باید «نسبت به مذهب برخور دی تماماً از خود»، اتخاذ کند، در این حالت او نه به مذهب خاص خود، که نتیجه گیری صحیحی خواهد بود (نتیجهای که خود «اشتیرنر» بکرات بآن میرسد، برای مثال، راجع به پول)، بلکه به «امحاء و حذف مذهب» (ص ۸۵) خواهد رسید، [بعنی به] نتیجهای عام بجای نتیجهای خاص و یگانه. انگار کلوپشتوک به «الغاء و حذف مذهب» و در واقع به الغاء کاملاً خاص و یگانه نرسیده بود، بنحو یکه فقط این کلو پشتوک یگانه می توانست [به آن] «نایل گردد»، به الغائی که

یگانیت آن را «اشتیونر» می توانست حتی بآ سانی از تأسی و تقلیدهای بیهوده مشاهده کند. برخورد کلوپشتوک به مذهب از قرار نباید از «آن او» باشد، به رغم اینکه از هر حیث خاص اوست، و در واقع [این برخورد]ارتباطی بود با مذهب که از کلوپشتوک کلوپشتوک ساخت. برخورد او به مذهب، تنها اگر نسبت بآن نه همچون کلوپشتوک، بلکه همچون فیلسوف معاصر آلمانی رفتار می کرد، «خاص»<sup>(۱)</sup> می بود.

«اگو ٹیست بمفهوم عادی»، که همچون سلیگا آنچنان سر سپرده نیست و پیش ازین دربالا انواع اعتراضات را پیش کشید، در اینجا پاسخ حاضر و آمادهٔ ذیل را به قدیس ما میدهد: در اینجا، در جهان واقعی، همانطور که نیک میدانم، با مزایای خـاص خـودم سروکار دارم و نه چیز دیگری، شرف و افتخار صرف مفت نمی ارزد rien pour la gloire. علاوه بر این، از اندیشیدن [باین نکته] مستفیض میشوم که فنا ناپذیرم و در آسمان و ملکوت نیز می توانم مزایایی داشته باشم. آیا باید این تصور اگو ٹیستی را بخاطر صرف آگاهی از اگو ٹیسم در توافق با خود، که برایم پشیزی ارزش ندارد، فداکنم؟ این فلاسفه بمن می گویند: این غیر انسانی است. چرا باید اهمیت دهم؟ آیا من موجودی انسانی نیستم؟ آیا هر چیزی که انجام میدهم انسانی نیست، و انسانی به این خاطر که آنرا انجام مىدهم؟ و آيا اصولاً بمن ربطى داردكه «سايرين» چگونه اعمال مرا «طبقه بندى» ميكنند؟ تو سانچو كه در واقع نيز فيلسوفي، اما فيلسوفي ورشكسته ـ و بخاطر حكمت مستحق هیچ گونه اعتبار مالی نیستی، و بخاطر ورشکستگیات مستحق هیچ گونه اعتبار روشنفکرانه ـ تو بمن میگویی برخوردم به مذهب برخوردی خاص من نیست. بنابراین، آنچه تو میگویی، همانی است که فلاسفهٔ دیگر بمن میگویند، اما در حالت تو، طبق معمول، تمام معنای خود را از دست میدهد، زیرا آنچه آنان «انسانی» می خوانندش را «خاص» می نامی. آیا می توانی از ویژگی دیگری جز ویژگی خاص خودت سخن گویی و رابطهٔ خاصٌ خودت را بهرابطهاي عام تبديل كني؟ برخورد من بهمدهب، بهطريق خاص خودم، اگر دوست داری، نیز برخوردی است نقادانه. اولاً، بمجرد اینکه بخواهـد در کسب و کارم مداخله کند، از فداکردنش، شک و تردیدی بخود راه نمیدهم؛ ثـانیاً،

۱. جناس با واژهٔ eigen که میتواند بمعنی خاص، ویژه، مال خود، و یا علیحده و جداگانه و غیره باشد.

برایم سودمند است در امور کاسبی ام آدمی مذهبی شناخته شوم (همانطور که برای پرولتاریای من سودمند است، اگر من در اینجا نان شیرینی میخورم او حداقل آن را در آسمان میخورد)؛ و بالاخره، ملکوت را به مالکیت خودم در میآ ورم. این مالکیتی است که به مالکیت علاوه میشود، به رغم اینکه پیش ازین، منتسکیو که بطبع انسان بکلی متفاوتی غیر از سنخ تو بود، کوشید بمن بقبولاند که این تروری است که به ترور اضافه میشود. برخورد من به ملکوت نظیر برخورد هیچ شخص دیگری نیست، و به انکاء برخورد یگانه ای که نسبت بدان انخاذ میکنم، همانا هدفی یگانه و ملکوتی یگانه است. بنابراین، حداکثر تو تصور خودت رااز ملکوت من مورد انتقاد قرار میدهی، اما نه ملکوت من را. اکنون رسیدیم به فنا ناپذیری!

تو در اینجا صاف و ساده خنده دار میشوی؟ من اگوئیسم خودم را انکار میکنم -همانگونه که تو برای خوشآمد فلاسفه اظهار میکنی - زیرا آن را فنا ناپذیر میسازم و قوانین طبیعت و تفکر را به مجرد اینکه بخواهند به هستی ام تعینی بدهند که بو سیلهٔ خودم بوجود نیامده و برایم بسیار ناگوار است، یعنی، مرگ، را نامعتبر و کان لم یکن اعلام میدارم. تو خلود و فنا ناپذیری را «ثبات ملال آور» می خوانی - انگار مادامکه کسب و تجارت در این یا آن جهان در حال شکوفایی است و میتوانم در چیزهای دیگری جز «کتاب» تو کاسی کنم، همواره نمی توانم زندگی پر مشغلهای داشته باشم. و چه چیز دیگری جز مرگ میتواند «با ثبات تر» باشد که به رغم اراده م به فعالیتم پایان می دهد و برای بسی من ها، قدر تهایی بیگانه بنظر میر مند؛ اما من میدانم که آنها قدرت های خود مرا در عام، طبیعت، انواع و مقدسات فرو می برد. و اکنون دولت، قانون و پلیس! آنها مرا در عام، طبیعت، انواع و مقدسات فرو می برد. و اکنون دولت، قانون و پلیس! آنها مرا در عام، طبیعت، انواع و مقدسات فرو می برد. و اکنون دولت، قانون و پلیس! آنها مرا در می منها، قدر تهایی بیگانه بنظر میر مند؛ اما من میدانم که آنها قدرت های خود من هستند. ضمناً در اینجا بورژوآ، و این بار با سر تکان دادنی بزرگ منشانه، از قدیس ما دو بر می گرداند - تا جایی که بمن مربوط میشود، به قیل و قالت علیه مذهب، ملکوت و خدا و هکذا ادامه ده. معهذا میدانم که در هر چیزی که مورد علاقمام است - مالکیت خدا و هکذا ادامه ده. معهذا میدانم که در هر چیزی که مورد علاقمام است - مالکیت

هم اکنون مشاهده کردیم چگونه افراد از یکدیگر متفاوتند. اما هر فردی باز هم در خود متفاوت و متنوع است. به این ترتیب، سانچوی قدیس با خود اندیشی در یکی از این خصایل، یعنی با تلقی و توصیف «منیت» خود از طریق یکی از این تعینات، می توانـد مضمون خصایل دیگر و خود این خصایل دیگر را بمثابهٔ بیگانه و مقدس، و بدین وجه بنوبه همراه باکلیهٔ خصایل خود مشخص کند. به این نحو، برای مثال، آنچه هدف جسم اوست برای روحش مقدس است، یا آنچه هدفی برای نیاز آرامش اوست، برای نیاز فعالیتش مقدس است. تبدیل حرکت و سکون او به از خود ـگذشتگی، که در بالا توصیف شد، بر این ترفند قرار گرفته است. وانگهی، منیت او، منیتی واقعی نیست، بلکه فقط منیت معادلات فوقاً اراثه شده است، همان منیتی که در منطق صوری، در نظریهٔ احکام، بمثابهٔ کایتوس<sup>۸</sup> Caius نشان داده میشود.

ومثال دیگر، یعنی مثال کلی تر تقدیس کردن جهان، همانا تبدیل تصادم واقعی، یعنی، تصادم میان افراد و مناسبات واقعی زندگانی آنان، به تصادم اید تآل، یعنی، به تصادم میان افراد و تصوراتی است که آنان بوجود می آورند یا در دماغ خود دریافت میکنند. این ترفند نیز بغایت ساده است. همانطور که سانچوی قدیس پیش ازین افکار افراد را به چیزی که مستقلاً از آنان وجود دارد تبدیل کرد، همانطور هم در اینجا خود اندیشی وجود دارد تغییر میدهد. تناقضات واقعی که فرد خود را در آن می یابد، به تناقضات فر د با تصورش، یا آنطور که سانچوی قدیس نیز آن را ساده تر این میدارد، به تصادم میتقلاً به یود دارد تغییر میدهد. تناقضات واقعی که فرد خود را در آن می یابد، به تناقضات فر د به پیآمد این عذر وی بدین ترتیب موفق میشود تصادم واقعی، نمونهی کپیه اید تآل خود را به پیآمد این عذر و بهانهی مسلکی تبدیل کند و بدین نتیجهای که نم امر امحاء عملی تصادم، بلکه فقط انگار تصور این تصادم، انکاری که او بمثابهٔ اخلاق دانی نیک، مصرانه از مردم میخواهد آن را انجام دهد، ممکن و میسر است.

باین ترتیب بعد از اینکه سانچوی قدیس کلیهٔ تناقضات و تصادمات که فرد خود را در آن می بابد، را به تناقضات و تصادمات صرف فرد با این یا آن تصور از خود تبدیل نمود، تصوری که از او مستقل گشته، او را مطیع خود ساخته، و از اینرو «بآسانی» به تصور بذاته، مقدس و قدسی تبدیل شده است ـ بعد از این فقط یک چیز برای شخص باقی می ماند تا انجام دهد: علیه روح القدس مر تکب معصیت شود، به انتزاع از این تصور دست زند و اعلام دارد که مقدس یک شبح است. این فریبکاری منطقی، که فرد دربارهٔ خود پیش می گیرد، را قدیس ما بمثابهٔ یکی از بزرگترین مساعی اگو ٹیست تلقی می کند. معهذا از سوی دیگر، هر کس می تواند مشاهده کند چقدر اعلام اینکه از نظر گاهی اگو ٹیستی کلیهٔ تصادمات و جنبش های تاریخاً رویداده، بدون اینکه چیزی دربارهٔ آنها دانسته شود، غیر ضروری و بی اهمیتاند، به این طریق آسان است. برای انجام این [کار] فقط باید پاره ای عبارات که معمولاً در چنین مواقعی اختیار میشود را بیرون کشید، و آنها را به نحوی که نشانداده شد، به «مقدس» تبدیل نمود، و افراد را آنگونه توصیف کرد که تابع این مقدسند، و خود را بمثابهٔ کسی جلو انداخت که از «مقدس بذاته» بیزار است.

جوانه های بعدی این ترفند منطقی، و در واقع مانور مورد پسند قدیس مان، سوء استفاده از کلمات گزینش، انگیزش و غیره است، که بدین وسیله تبدیل هر آنچه مایل است را به مقدس بی اندازه آسان میسازد. زیرا در انگیزش، گزینش، وظیفه و غیره؛ فرد در خیالپردازی خاص خود بمثابهٔ چیزی متفاوت از آنچه واقماً است، بـمثابهٔ چیزی بیگانه بنظر میرسد، [و] بدینظریق بمثابهٔ قدوس، و در تـقابل بـا وجود واقعی خود. تصورش از آنچه می بایست بمثابهٔ ذیحق، ایداآل و مقدس باشد را تصریح میکند. به این ترتیب، هنگامیکه برای سانچوی قدیس ضروری باشد، می تواند هر چیزی را با کمک سلسلهای از اتصالات ذیل به مقدس تبدیل کند: برگزیدن خود، یعنی انتخاب گرینشی (هر مضمونی راکه مایلید در اینجا بگنجانید). برای خود؛ انتخاب گزینش بدا ته؛ انتخاب گزینش مقدس، انتخاب گزینشی بمثابهٔ مقدس، یعنی، انتخاب مقدس بائه گزینش مقدس، انتخاب گزینش و دن، گزینش داشتن، گزینش مقدس، گزینش بمثابهٔ

و اکنون بطبع، برای او تنها این باقی می ماند تا قویاً به اشخاص هشدار دهد برای خود گزینش فقد هر گونه گزینش، انگیزهٔ عدم هر گونه انگیزش، وظیفهٔ فقد هر گونه وظیفه را برگزینند ـ به رغم اینکه در سراسر «کتاب»، «لغایت و از جمله» تا «تفسیر»، هیچ کاری برای افراد انجام نمی دهد جز انتخاب گزینش، و برای آن تعیین وظیفه می کند، و همچون رسولی در بیابان، آنان را به انجیل خودپسندی واقعی فرا می خواند، که بطبع دربارهٔ ایشان گفته شده: بسیاری فرا خوانده شدند اما فقط یکی ـ اکانل O'Connell

۱. مقایسه کنید با انجیل متّی ـ باب بیستم، آیهٔ ۱۶ ـ («زیرا خوانده شدگان بسیارند و برگزیدگان کم»). ـ ه.ت.

پیش ازین در بالا دیدیم که چگونه سانچوی قدیس تصورات را از شرایط حیات آنان و تصادمات و تناقضات عملیشان جدا میسازد، تا بعد آنها را به مقدس تبدیل نمايد. اينك اين تصورات بشكل گزينش، انگيزه و وظيفه بمنصة ظهور ميرسد. انگيزه برای سانچوی قدیس دارای شکلی دوگانه است، اولاً بمثابهٔ انگیز مای که سایرین برای من انتخاب میکننند \_که موارد آن را قبلاً و در فوق در نزد روزنامه هایی که مشحون از سیاست اندوزندان هایی که قدیس ما بجای دارالتایب اخلاقی گرفته است، دارا بو دیم.<sup>(۱)</sup> یس از آن، انگیزه ایضاً بمثابهٔ انگیزهای که خود فرد [بدان] باور دارد ظاهر میشود. هر آينه منيَّت (ego) با مناسبات آمپيريک و فعاليت و شرايط هستي قطع رابطه کند، و اگر از جهان که اساس آن را تشکیل میدهد و از پیکر خاص خود جدا شود، آنگاه بطبع، انگیزه و گزینش دیگری جز اینکه کایثوس ۲۰ Caius حکم منطقی را بنمایاند و سانچوی قدیس را در رسیدن به معادلات ارائه شده در بالا پاری کند، ندارد. از سوی دیگر در جهان واقعی، که در آنجا افراد دارای حوایجی هستند، در نتیجه قبلاً دارای انگیزه و وظیفه ای هستند؛ و در آغاز از اینکه آن را به انگیزهٔ خود در خیالپردازیشان تبدیل کنند هنوز بی اهمیت است. معهذا، بدیهی است که چون افراد دارای شعورند، تصوری از این انگیزه که هستی آمپیریکشان بدانان داده را بو جود می آورند، و بدینسان فرصت درک واژهٔ انگیزه را برای سانچوی قدیس فراهم میآورند، یعنی، دربارهٔ بیان ذهنی مناسبات واقعی آنان از زندگی، و از دیده فروگذاردن خود این شرایط زندگانی. بسرای مثال، پرولتاریا، که دوستدار تمامی موجودات انسانی است، دارای انگیزه بر آوردن حوایج خود است، [اما] در وضعی نیست که حتی نیازهایی که وی مشترکاً با سایر موجودات انسانی داراست را برآورد، پرولتاریایی که اجبار کار ۱۴ ساعته او را تا سطح حیوانی بارکش خوار و ذلیل میسازد و رقابت، او را به شییء صرف و کالایی تجاری تنزل مىدهد، پرولتاريايي كه از موقعيت خود بمثابة نيروى مولدة صرف، [يعني]، يگانه موقعیتی که برای او باقی مانده، بوسیله سایرین، [بعنی] بوسیلهٔ نیروهای تولیدی

۱- [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خودره است:] ما جلوتر پیش از این به تفصیل این نوع انگیزه را مورد بحث قرار دادیم دائر بر اینکه یکی از شرایط حیات طبقه توسط افرادی انتخاب میشود که این طبقه را تشکیل میدهند و بمثابهٔ نیازی کلی بر کلیهٔ افراد عنوان میشود و اینکه بورژوازی سازندهٔ سیاست و اخلاق است و موجودیت آن برای او، و انگیزه کلیهٔ انسانها ضروری می باشد.

قدر تمندتر، عقب رانده میشود \_ این پرولتاریا، اگر فقط بخاطر این علل [هم که شده] ، با وظیفهٔ واقعی انقلابی کردن شرایط خود مواجه است. وی بطبع می تواند اینرا «انگیزهٔ» خود تصور کند، او ایضاً می تواند، اگر مایل است به تبلیغ بپردازد، «انگیزهٔ» خود را با این اخطار که این یا آن عمل همانا انگیزهٔ انسانی پرولتاریایی است، بیان کند، بخصوص که موقعیت او حتی بدو اجازه نمی دهد نیازهایی که مستقیماً از طبیعت انسانی اش بر می خیزد را ارضاء کند. سانچوی قدیس خود را با واقعیت مضمر در این ایده و با هدف عملی این پرولتاریا نگران نمیسازد \_ او به واژهٔ «انگیزه» می چسبد و آن را مقدس، و پرولتاریا را غلام مقدس اعلام میدارد \_ [یعنی] آسان ترین راه برای برتر دانستن خود و «باز ادامه دادن».

بویژه در مناسباتی که تاکنون وجود داشنه، هنگامیکه طبقهای همواره حاکم بوده، هنگامیکه شرایط حیات فرد همواره با شرایط حیات طبقه تطابق داشته، بنابراین، هنگامیکه وظیفة عملی هر طبقة جدیداً نوظهور بالاجبار این بوده که برای هر یک از اعضایش بمثابة وظیفهای عام نمایان شود، و هنگامیکه هر طبقهای واقعاً بتواند طبقة متقدم خود را فقط بوسیلة آزاد ساختن افرادکلیة طبفات از زنجیرهای معینی که تاکنون آنان را مقیّد مینمود، سرنگون سازد \_ تحت چنین شرایطی همانا ضروری است که وظیفه آحاد اعضاء یک طبفه که برای حاکمیت میکوشند، باید بمثابة وظیفة عمام بشریت توصیف گردد.

وانگهی، هنگامیکه برای مثال بورژو آ به پرولتاریا میگوید که وظیفهٔ پـرولتاری و انسانی او، کار روزانهٔ چهارده ساعته است، پاسخ پرولتاریا با همان زبان داثر بر اینکه، بر عکس وظیفهٔ او سرنگون ساختن کل نظام بورژو آیی است، منصفانه می باشد.

ما پیش ازین بکرات مشاهده کردیم چگونه سانچوی قدیس سلسلهای از وظایف را پیش میکشد که خود را در وظیفهٔ نهایی که برای تمامی اشخاص و جود دارد، [یعنی] وظیفهٔ اگو ٹیسم حقیقی، مستحیل میسازد. اما حتی در جائی که وی تعمق نمیورزد، و خود را بمثابهٔ آفرینندهٔ خلقت نمی بیند، موفق میشود باکمک و جه تمایز نامعقولانهٔ ذیل به وظیفهای نایل گردد.

صفحهٔ ۴۶۶: داینکه میخواهید هم چنان خود را با تفکر مشغول دارید، بخودتان بستگی ِ دارد. اگر مایلید به چیزی دماهوی، در تفکر نایل گردید، آنگاه، (برایتان شرط و شروط و گزینش آغاز میشود)»، آنگاه ... هر کس که مایل است بنابراین بیاندیشد، بطبع دارای وظیفهای است که با داشتن این وظیفه، خواستی را آگاهانه، یا غیر آگاهانه در مقابل خود قرار میدهد، اما هیچکس دارای وظیفه اندیشیدن نیست.»

پیش از هر چیز، این حتی از نظرگاه خود سانچوی قدیس، سوای هر گونه مضمون دیگر این حکم، نادرست است، زیرا اگو ٹیست در توافق با خود، خواه آرزومند آن باشد یا نباشد، بطبع دارای «وظیفه» اندیشیدن است. از یک سو، باید بیاندیشد جسم که میتواند [آن را] تنها از طریق روح و اندیشه رام کند را تحت کنترل گیرد، و از سوی دیگر قادر باشد تعیّن خود اندیشانهاش را بمثابه آفرینندهٔ خلقت تحقق بخشد. در نتیجه وی در مقابل کل جهان اگو ٹیست های فریب خورده، «وظیفه» شناختن خود را قرار میدهد \_ «وظیفهای» که بطبع نمیتواند بدون اندیشه انجام شود.

به منظور تغيير اين حكم از شكل وجه تمايزي نامعقولانه به شكلي منطقي، قبل از هر چیز باید گریبان خود را از اصطلاح «ماهوی» رها نمود. «ماهوی» برای هر شخصی که میخواهد در اندیشه بدان نایل گردد، چیزی است متفاوت که بستگی بدرجه فرهیختگی، شرایط زندگی و هدف او در زمان دارد. از اینرو، ماکس قدیس در ایـنجا هـیچ گـونه معیاری جدی برای تعیین اینکه **چه زمانی** وظیفه ای که کسی بو سیلهٔ تفکر در مقابل خود می نهد آغاز میشود و تاکجا بدون اینکه وظیفه ای در مقابل خود قرار دهد می تو اند در [حیطهٔ] اندیشه پیش رود را بما نمی دهد \_ او خود را به بیان نسبی «ماهوی» محدود میکند. اما هر چیزی که مرا به تفکر وادارد، و هر چیزی که دربارهٔ آن بیاندیشم، برایم «ماهوی» است. لذا بجای: «اگر میخواهید به چیزی «ماهوی» در تفکر نایل شوید.» باید خوانده شود، «اگر اصولاً میخواهید بیاند بشید.». معهذا، این اصولاً وابسته به آرزومند بودن با نبودن شما نیست، زیرا شما از شعور برخوردارید و نیازتان را تنها بوسیلهٔ فعالیتی که در آن شعورتان را نیزباید بکار برید، بر میآورید. از این گذشته، می بایست از شکل فرضیهای گریبان خود را رهاکرد. «اگر میخواهید بیاندیشید» .. آنگاه از آغاز وظیفهٔ «اندیشیدن» را در مقابل خود قرار داده اید؛ سانچوی قدیس هیچ گونه نیازی برای اعلام این اظهار همانگو یا نه با چنین طمطراقی ندارد.کل حکم فقط در این شکل وجه تمایز نامعقولانه و همانگویی طمطرافانه پوشانده شده تا مضمون را مستور دارد: شما بـمثابهٔ شخصی معین و واقعی دارای گزینش و وظیفهای هستند، خواه از آن آگاه باشید یا

نباشید.<sup>(۱)</sup> این از نیاز شما و رابطهٔ این یک با جهان موجود ناشی میشود. خردمندی واقعی سانچو در این اخطار نهفته است که این همانا بسته به ارادهٔ شماست از اینکه بيانديشيد، زندگي کنيد و هکذا، و خواه بطور کلي از هر گونه قاطعيتي برخوردار باشيد يا نباشید. او از این می ترسد که در غیر اینصورت به تعین از اینکه خود ـ مختاریتان باشد پایان داده شود. هنگامیکه شما خود را با تعمقتان یا بر حسب نیاز، با خواستتان یکسان مى سازيد، آنگاه بديهى است كه در اين انتزاع، هر آنچه توسط تعمق يا خواستتان ايجاب نشده باشد، \_ و از اینرو، برای مثال، ایضاً تنفس، گردش خون، اندیشه، زندگی و غیرهٔ شما \_ همانا خودمختاری نیست. معهذا، برای سانچوی قدیس، خوداستواری و تعیّن نفس نه بهاراده بلکه همانطور که در خصوص اگوئیست واقعی مشاهده کردیم، به لاقیدی بدون قید و شرط<sup>(۲)</sup> نسبت به هرگونه تعیّن پذیری بستگی دارد، لاقیدی که در اينجا بهمثابهٔ عدم تعيّن از نو ظاهر مي شود. اين عدم تعيّن در سلسله اتصالات وي، شكل ذيل را بخود ميگيرد: وي در مقابله باكليهٔ تعينات واقعي، عدم تعين را بمثابهٔ تعين خود بر می گزیند، و در هر لحظهای میان خود و عدم قطعیت تفاوت قائل میشود؛ به این ترتیب در هر لحظه ايضاً كس ديگرى جز خود، [يعنى] شخص ثالث، و در واقع ديگرى ناب و ساده، دیگری مقدس، دیگری که باکل یکانیت مقابله میکند، است؛ [یعنی، دیگری] نامعين شده، عام، معتار في و لات و لوت.

اگر سانچوی قدیس خود را از تعیّن بوسیلهٔ جهش خود به عدم تعیّن حفظ کند (که خود آن تعیّنی است و در واقع از بدترین آنها)، آنگاه مضمون عملی و اخلاقی کل این ترفند، سوای آنچه در بالا در رابطه با اگو ئیست حقیقی گفته شد صرفاً عذری است برای

۱. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] شما بدون اینکه در عین حال وظیفه و گزینشی برای خودتان مقرر کنید، نمیتوانید زندگی کنید، بخورید، بخوابید، و نمیتوانید حرکت کیند تا اصولاً عملی انجام دهید ـ لذا، این نظریهای است که بجای آنکه از تعیین وظایف، انگیزهها، و غیره طفره رود؛ آنگونه که تظاهر به انجام آن می شود، حتی بیشتر مشتاق تبدیل هر گونه جلوه و نمود زندگی، و حتی خود زندگی به «وظیفه» است.

## 2. reservatio mentalis

اصل تقیه و کتمان معتقدات و انکار آن در هنگام خطر در نزد ژزوئیتها و مسلمین ـدربارهٔ اصل تقیه در قرآن بهسورهٔ آل عمران آیهٔ ۲۸ مراجعه شود. انگیزهٔ تحمیل شده برهر فردی در جهان آنگونه که تا بحال در جهان و جود داشته. اگر، برای مثال، کارگران در تبلیغات خود تصریح کنند که انگیزه، گزینش و وظیفهٔ هر شخص نایل گشتن به تکامل همه جانبهٔ کلیهٔ استعدادهای خود، از جمله برای مثال، استعداد اندیشیدن، باشد، سانچوی قدیس در این فقط انگیزهٔ چیزی بیگانه و تصریح و تصدیق «مقدم» را میبیند. او بدنبال آن است آنها را با دفاع از فردی که بو سیلهٔ تقسیم کار بزیان استعدادهای خود فلج شده، آزاد ساز د و به انگیزهٔ یکجانبه ای علیه نیاز خاص خود تنزل بشکل انگیزه و گزنیش تصریح میشود، دقیقاً نفی انگیزه است که تاکنون در عمل از تقسیم کار ناشی شده است، یعنی یگانه انگیزهٔ موجود ـ از همین جاست نفی انگیزه در مجموع. تنها هنگامی تصور ایدتالی و انگیزش و گرایش و غیره از سامانیابی فرد، پایان داده میشود که معنا و محتوای جهان که تکامل واقعی قابلیت های فرد را بر میانگیزه، همانگونه که کمونیست ها میلند، تحت نظارت خود افراد قرار گیرد.

و بالاخره، در منطق اگوئیستی، کلیهٔ مهملات در بارهٔ انگیزه ایضاً دارای این قصد است تا ممکن ساخت مقدس در اشیاء داخل شود تا ما را قادر سازد بدون آنکه آنها را لمس کرده باشیم، نابو دشان سازیم. به این ترتیب، برای مثال، یک شخص یا دیگری، کار، معامله تجاری و غیره را بمثابهٔ انگیزهٔ خود تلقی میکند. و در نتیجه آنها به کار مقدس و معاملهٔ تجاری مقدس تبدیل می شوند. اگو ٹیست حقیقی آنها را بـمثابهٔ انگیزه تـلقی نمیکند؛ او بدین وسیله کار مقدس و معاملهٔ مقدس را مستحیل می سازد. بدینسان آنها آنچه بودند باقی می مانند و او آنچه که بود. بمخیلهٔ وی خطور نمیکند از اینکه کار، معاملهٔ تجاری و غیره، را مورد وارسی قرار دهد، [یعنی] آن شیوه های هستی افراد را بوسیلهٔ مضمون واقعی و روند تکامل آنها که ضرورتاً به آن مفاهیم اید تولوژیکی منجر میشود که [با آنها] بمثابهٔ هستی های جداگانه مبارزه میکند، یا اگراصطلاح او را بکار بریم، آنهائی که وی مقدس می شمارد.

درست همانطور که سانچوی قدیس، کمونیسم را مقدس اعلام میدارد تا بعداً، در رابطه با میثاق، بهتر ایدهٔ مقدس خود از آن را بمثابهٔ ابداع «خاصّ» خویش جا زنـد، همانطور هم، درست بهمین نحو، علیه «انگیزه، گزینش و وظیفه»، صرفاً بهاین خاطر که آنها را در سراسر کتاب خود بمثابهٔ احکام بی چون و چرا نشان دهد، هارت و پورت میکند. هر جا مشکلات عرض اندام کند، سانچو راه خود را از میان آنها بـاکـمک احکام بی چون و چرا از قبیل: «نفع خود را منظور دار»، «خود را بشناس»، «بگذار هر کس منیّتی قادر و توانا باشد»، و غیره میگشاید. دربارهٔ احکام بی چون و چرا، نگاه کنید به بخش مربوط به «میثاق»، «انگیزه و غیره. به بخش «التذاذ ـ نفس» مراجعه شود.

ما اکنون ترفندهای عمدهٔ منطقی که سانچوی قدیس برای مقدس ساختن جهان موجود مورد استفاده قرار میدهد و بدین وسیله آن را مورد انتقاد قرار میدهد را مكشوف ساختيم. معهدًا در واقع، او فقط مقدس را بمصرف ميرساند، بدون اينكه حتى خود جهان را لمس نماید. اگر او میخواست به انتقاد دست زند، آنگاه نقد ناموتی درست جائي آغاز ميگشت که هر گونه هاله ممکنه پايان مي يافت. هر اندازه شکل عادی آمیزش و مراودهٔ جامعه، و همراه با آن، مناسبات طبقهٔ فرمانروا، تضاد خود با نيروهاي پيشرفتهٔ مولده را بيشتر نشان دهد، و هر اندازه پيآمد اختلاف درون خود طبقهٔ حاکمه و نیز میان این طبقه و طبقه ای که بر آن حاکمیت دارد، عظیم تر باشد، بطبع آگاهی و شعوری که در اصل مطابق با این کل آمیزش و میراوده است، ساختگیتر میشود، (یعنی، به آگاهی و شعوری که مطابق با این شکل آمیزش و مراوده باشد، پایان داده میشود)، و عقاید سنتی قدیمی این مناسبات آمیزش و مراوده، که در آن منافع واقعی شخصی و غیره، بمثابهٔ منافع عام بیان می شوند، بیشتر به سطح عبارات اید تا لیزه شدهٔ صرف، تو هم آگاهانه و سالوسی دلخواهانه سقوط میکند. اما هر اندازه بیشتر کذب آنها توسط زندگی بر ملا شود، و معنای کمتری برای آگاهی و شعور دارا باشد، قاطعانه تر و مقدس تر می گردد. این جامعه هر چقدر سالوسانه تر گردد، برای شخص ساده لوحی نظیر سانچو آسان تر میشود، در هر جا آرمان مقدس و اید تآل راکشف کند. شخص ساده لوح، مي تواند از سالوسي عام جامعه، ايمان به قدوم و حاكميت مقدس را استنتاج نمايد و حتى مي تواند اين مقدس را بجاى شالودة جامعه موجود بگيرد. او مغبون اين سالوسى، که می بایست دقیقاً از آن نتیجهٔ عکس را می گرفت، است.

جهان مقدس در تحلیل نهایی در «انسان» خلاصه میشود. همانطور که پیش ازین در سراسر عهد عتیق مشاهده کردیم، سانچو «انسان» را بمثابهٔ سوژهٔ فعالی تلقی میکند که کل تاریخ متقدم بر او قرار گرفته است؛ در عهد جدید، وی این حاکمیت «انسان» را به کل جهان موجود، جهان جسمانی و روحانی و ایضاً به صفات افراد در جهان موجود کنونی بسط می دهد. همه چیز از آن «انسان» است و به این تر تیب جهان به «جهان انسان» تبدیل میشود. مقدس بمثابهٔ یک شخص همانا «انسان» است که برای سانچو فقط نام دیگری است برای مفهوم و تصور. مفهومات و تصورات اشخاص، که از چیزهای واقعی جدا شده، بطبع ناگزیر اساس خود را نه در افراد واقعی، بلکه در فرد مفهوم فلسفی دارا میشود، فردی که از واقعیت جدا شده و فقط در اندیشه، در «انسان» بذاته و در مفهوم انسان و جود دارد. و بهمراه آن، ایمان وی به فلسفه به اوج خود میرسد.

قدیس ما اکنون که همه چیز به «مقدم» یا آنچه به «انسان» متعلق است تبدیل شده، قادر میشود با رد ایده «مقدم» یا «انسان» بمثابهٔ قدرتی که مافوق وی قرار دارد، باز هم برای تعلک پیش رود. چون بیگانه به مقدم و به ایدهای صرف تبدیل شده، این ایدهٔ بیگانه که وی [آن را] بجای بیگانهٔ واقعاً موجود می گیرد، بطبع مالکیت اوست. فرمول های اساسی برای تملک جهان انسان (طریقی که در آن منیت هنگامیکه دیگری هیچ گونه احترامی برای مقدم قائل نیست مالکیت جهان را بدست میآورد) پیش از این در معادلاتی که در بالا بدست داده شد مستتر است.

همانطور که دیدیم سانچوی قدیس از پیش صاحب اختیار صفات خود بمثابه اگو ٹیست در توافق با خود است. برای اینکه صاحب اختیار جهان شد، تمام آنچه او باید انجام دهد تبدیل آن به یکی از صفات خود است. برای سانچو ساده ترین راه انجام این کار همانا اعلام داشتن صفت «انسان» با تمام مهملات مستتر در آن، مستقیماً بمثابهٔ صفت خود است. به این ترتیب، برای مثال وی برای خود بمثابهٔ صفتی از منیت، خواستار یاوهٔ عشق عام بشریت با این اظهار میشود که او «همه کس» را دوست دارد (ص ۳۸۷) و در واقع با آگاهی از اگو ٹیسم، زیرا «عشق او را شادمان میسازد». شخصی که دارای چنین طبیعت خوب و متمایزی است، بدون تر دید متعلق بآن [گروهی]است که در باره اش گفته شده است: وای بر تو حتی اگر یکی از این کودکان را لغزش دهی<sup>(۱)</sup>!

دومین روش این است که سانچوی قدیس میکوشد چیزی را \_ هـنگامیکه بـرایش بمثابهٔ ارتباطی ضروری بنظر میرسد \_بمثابهٔ صف**ت خود ح**فظ کند و آن را به رابطهای، به شیوهای از هستی انسان، به م**ناسباتی مقدس** تبدیل کند و بدین وسیله از آن دست شوید.

۱. مقایسه کنید با انجبل لوقا، باب هفدهم: آیات ۲، ۲.

\_ ه.ت.

سانچوی قدیس این کار را حتی هنگامی انجام میدهد که صفت جدا شده از مناسبات که از آن طریق تحقق می یابد، به یاوهٔ محض تبدیل شود. به این تر تیب، برای مثال، در صفحهٔ ۲۳۳، او میخواهد با اعلام اینکه «ملیّت» یکی از صفات او و ملت، مالک و ارباب اوست، غرور ملّی را حفظ کند. او می توانست ادامه دهد، تدیّن، صفتی از من است، قصدی از اینکه آن را بمثابهٔ یکی از صفاتم رد کنم، ندارم ـ مذهب همانا ارباب و قدوس من است. محبت خانوادگی صفتی از من است، خانواده ارباب من است. عدالت صفتی از من است. قانون ارباب من است؛ دخالت در سیاست صفتی از من است، دولت ارباب من است.

سومین روش تملک هنگامی بکار برده میشود که برخی قدرتهای بیگانه که وی نیرویشان را در عمل می آزماید توسط او بمثابهٔ مقدس تلقی میشود و یکجا بدون اینکه به تملک در آید طرد می گردد. در این حالت او ناتوانایی خاص خود را در قدرت بیگانه میبیند و این ناتوانایی را بمثابهٔ مالکیت و آفرینش خود، که وی بر فراز آن ایستاده است، می شناسد. این [وضع]، برای مثال، وضع و حالت دولت است. او در اینجا خوشبختانه به نقطهای میر سد که در آنجا می بایست نه به چیزی بیگانه، بلکه فقط به صفت خاص خود بیر دازد، که علیه آن فقط لازم است ثنها خود را بمثابهٔ خالق ابقاء کند، تا بر آن فایق آید. بنابراین در حالتی اضطراری، فقد خصایص و صفات ایضاً توسط او بمثابهٔ صفات و نابراین نه بخاطر نبودن غذا، بلکه بخاطر گرسنگی و صفت گرسنگی خاص خود اوست. اگر این نه بخاطر نبودن غذا، بلکه بخاطر گرسنگی و صفت گرسنگی خاص خود اوست. اگر این نه بخاطر نبودن غذا، بلکه بخاطر گرسنگی و صفت گرسنگی خاص خود اوست. اگر این نه بخاطر نبودن غذا، بلکه بخاطر گرسنگی و صفت گرسنگی خاص خود اوست. اگر این نه بخاطر نبودن غذا، بلکه بخاطر گرسنگی و صفت گرسنگی خاص خود اوست. اگر این نه بخاطر نبودن غذا، بلکه بخاطر گرسنگی و صفت گرسنگی خاص خود اوست. اگر این می می می ماید بلکه بخاطر گرسنگی و صفت گرسنگی خاص خود اوست. اگر او بینجرهای به بیرون پرتاب شود و گردنش بشکند، این نه بخاطر نیروی جاذبه که او را اوست، اتفاق می افتد.

چهارمین روش، که آن را باکامیابی مشعشانهای بکار میبرد، عبارت از اعلام این است که هر چیزی که ابژه (موضوع و هدف) یکی از حضایل اوست، از آنجائیکه ابژه بشمار میرود، مالکیت اوست، زیرا بکمک یکی از حضایل خود، رابطهای با آن، قطع نظر از خصلت این رابطه، داراست. بدین وجه، آنچه تاکنون بینایی، شنوایی، بساوایی و غیره نامیده شده، سانچو، این تملک کننده بی آزار، آن را: بچنگ آوردن مالکیت میخواند. دکانی که من در حال نگریستن به آنم، بمثابهٔ چیزی که توسط من دیده میشود، ابژهٔ (هدف) چشمانم است، و بازتاب آن بر شبکیه ام تملک و مالکیت چشمانم. و اکنون دکان، سوای رابطهٔ آن با چشم، تملک و مالکیت او میشود و نه صرفاً تملک و مالکیت چشم او \_ تملک او، که همانقدر باژگونه است که تصویر ذهنی دکمان بر شبکیهٔ او. هنگامیکه دکاندار کرکره را پائین میکشد (یا همانگونه که سلیگا میگوید «پرده را ضریر میکند»)<sup>(۱)</sup>، داراثی اوناپدید میشود، و همچون بورژو آئی ورشکسته، فقط خاطرهٔ دردناک درخشندگی و شوکت محو شده برایش باقی میماند. اگر «اشتیرنر» از دم آشپزخانهٔ همایونی رد شود بدون شک در آنجا دارائی بوی قرقاول کباب شده را بچنگ خواهد آورد، اما حتی روی قرقاول ها را هم نخواهد دید. یگانه دارائی مستمری اینکه چه چیزی را و تا چه اندازه ای را میتواند ببیند نه تنها منوط به اوضاع و احوال موجود جهان، اوضاع و احوالی که به هیچ وجه توسط او بوجود نیامده، است، بلکه منوط به جیب او میشود، و آست که در زندگی بخاطر تقسیم کار نصیب او میشود، و اگر موجود جهان، اوضاع و احوالی که به هیچ وجه توسط او بوجود نیامده، است، بلکه منوط به جیب او موقعیتی است که در زندگی بخاطر تقسیم کار نصیب او میشود، و اگر چه ممکن است چشمها و گوشهای زیاده طلبی داشته باشد، شاید دستش از بسیاری چه ممکن است چشمها و گوشهای زیاده طلبی داشته باشد، شاید دستش از بسیاری

اگر سانچوی قدیس بطور صاف و ساده اظهار میداشت که هر چیزی که موضوع خیالپردازی است، ایدهٔ او، یعنی دارائی اوست (و عین همین مطلب در مورد نگاه کردن به چیزی، و غیره صدق میکند)، انسان فقط می توانست از ساده لو حی کودکانه کسی که معتقد است چنین سخافتی دستآورد و اقبالی بشمار میرود، متعجب شود. اما این واقعیت که او این مالکیت فرضی رابمثابهٔ مالکیت بطور اعم جا میزند، بطبع باید برای اندیشه پردازان (ایدئولوگهای) تنگ دست آلمانی از فریبندگی جادویی بر خوردار باشد. هر شخص دیگری در این حوزهٔ عمل، نیز ابژهٔ (هدف) اوست، و بمثابهٔ هدف او ۔ مالکیت او \_و مخلوقاش. هر منیتی بدیگری میگوید (نگاه کنید به ص ۱۸۴): هدفم، مالکیتمه. مدفم، مالکیتمه.

دلمات مقالة سليكا واوژن سوء؛ واسرار پاريس».

هات.

دوباره بدست آورم. بدینسان هر منیّتی، دیگری را نه بمثابهٔ صاحب \_ مال، بلکه بمثابهٔ مالکیت خود؛ نه بمثابهٔ «منیت» (نگاه کنید به [ص ۱۸۴]) بلکه بمثابهٔ موجودی برای او، بمثابهٔ هدف، نه بمثابهٔ متعلق بخود، بلکه بمثابهٔ متعلق به او، به دیگری، بمثابهٔ بیگانه شده از خود تلقی میکند. «بیائیم هر دو را برای آنچه خود اعلام میکنند هستند» (ص ۱۸۷)، برای صاحب \_ مال، برای چیزی که متعلق به خودشان هستند، «و برای آنچه یکدیگر را در نظر میگیرند هستند»، برای مالکیت، برای چیزی متعلق به بیگانه، «در نظر گیریم». آنان صاحب مالند و صاحب مال نیستند (مقایسه کنید با ص ۱۸۷). معهدا، آنچه برای سانچوی قدیس در کلیهٔ مناسبات با سایرین مهم است، این نیست که منامبات واقعی در نظر گرفته شود، بلکه این است که چگونه هر کس میتواند خود را در خیالپردازی و خود اندیشیاش [در نظر گیرد].

از آنجائیکه هر چیزی برای منیّت «ابژه»<sup>(1)</sup> بشمار میرود، از طریق واسطه این یا آن صفت، ایصاً ابژهٔ او، و از اینر و مالکیت او بشمار میرود ـ به این ترتیب برای مثال، کتکی که او بمثابهٔ ابژهٔ جوارح خود، احساسات و ذهن خود میخورد، ابرهٔ او، و از اینرو مالکیت اویند \_ او قادر است خود را مالک هر ابژه ای که برای او موجود است، اعلام نماید. به این وسیله وی می تواند اعلام دارد که جهان حول و حوش او، مالکیت اوست، که او مالک آن است \_ و اینکه دنیا چقدر با او سر ناسازگاری دارد و او را تا به سطح «انسانی با ثروتی اید ثآل، و ژنده پوش» مورد خفت و خواری قرار می دهد، از اهمیتی برخوردار نیست. از جانب دیگر، از آنجائیکه هر محمول و ابژه ای برای منیت، نه تنها محمول من، بلکه محمول و ابژهٔ من است، امکان دارد با همان بی تفاوتی نسبت به محمول من، بلکه محمول و ابژهٔ من است، امکان دارد با همان بی مناو تی بنه تنها محمول من، بلکه محمول و ابژهٔ من است، امکان دارد با همان بی مناو تی بنه تنها محمول من، بلکه محمول و ابژهٔ من است، امکان دارد با همان بی مناو تی بنه تنها محمول من، بلکه محمول و ابژهٔ من است، امکان دارد با همان بی مناو تی بنه بنه محمول من، بلکه محمول و ابژهٔ من است، امکان دارد با همان بی مناو تی بنه بنها محمول من، بلکه محمول و ابژهٔ من است، امکان دارد با همان بی مناو تی سبت به محمول من، بلکه محمول و ابژهٔ من است، امکان دارد با همان بی تفاوتی نسبت به محمول من، بلکه محمول و ابژهٔ من است، امکان دارد با همان بی معاوتی نسبت به معمون اعلام شود که هرمحمولی نه، خاص من، بیگانه و مقدس نیست. سابراین با کور آن و مالکیت من. همه چیز به این منوط است که آیا بر واژهٔ «مال من» مکث شود یا بر «محمول». روشهای تملک و مقدس سازی صرفاً دو «انعطافی» از یک «تبدیل» است. په منیت در معاد این بالا، ایجاب شده، باستنان اینکه نفی محمود، هماند فیوق، در

۱. محمول (م)

تعینات متفاوتی در نظر گرفته شده است. اولاً، نفی می تواند بطریقی صرفاً صوری معین شود، بطوریکه اصولاً تأثیری بر مضمون نداشته باشد - همانطور که در بالا در حالت عشق بشریت و در کلیهٔ حالات هنگامیکه کل تغیر آن به نشان دادن آگاهی بی تفاوتی محدود میشود، مشاهده کردیم. یاکل حیطهٔ محمول یا صفت، کل مضمون می تواند نظير حالت مذهب و دولت نفي شود. يا ثانياً، رابطة قضيه بتنهائي، رابطه تاكنوني بيكانهام با محمول، می تواند نفی گردد، و بر واژهٔ «مال من» مکث شود، بطوریکه برخورد من بآنچه از آن من است، برخورد صاحب \_مال است \_برای مثال، در حالت یول، که سکه به تنخواه گردان خاص من تبديل ميشود. در اين آخرين حالت، هم خصلت انسان و هم رابطهٔ او می تواند تمامی معنا را از دست دهد. هر کسی با خصایل انسانی، و با منظور کردن او در خودم، از فردیتم متمایز میشود. دیگر گفتن اینکه خصلت چیست، ممکن نيست. فقط آنچه بطور صورى و اسماً بود باقى مىماند. از آنجائيكه «مال من» بمثابة تعین پذیری در من مستهلک میشود. دیگر هیچ گونه تعین پذیری از اینکه در ارتباط با سایرین یا با من باشد، ندارد، فقط توسط من، [یعنی توسط]، خصلتی موهومی، ایجاب میشود. بدین وجه، برای مثال، [بوسیلهٔ] اندیشهام. درست همانطور که با خصایلم، همانطور هم با چیزهایی که در ارتباط با من قرار گرفتهاند و، همانطور که در بالا دیدیم، ایضاً در اصل فقط خصایلم هستند، همانطور که بعنوان مثال، در حالت دکانی که در حال نگریستن به آنم. [بنابراین]، تا جائی که اندیشه بطور کلی از تمامی دیگر خصایلم متفاوت است، درست همانطور که برای مثال، دکان جواهر فروشی، بطور کلی از مغازهٔ سوسیس فروشی و غیره. \_ [تفاوت]، بار دیگر بمثابهٔ تفاوت و نمو د بمنصهٔ ظهور میرسد، و بطور برونی خود را ایضاً در تجلی من برای سایرین تصریح میکند. در نتیجه این تعین پذیری نابود شده که خوشبختانه احیاء میگردد، و تا جائی که اصولاً امکان دارد در کلمات بیان میشود، ایضاً می با پست در اصطلاحات قدیمی دوباره ابراز شود. (ضمناً، باز هم كمي بيشتر دربارة توهمات غير \_ريشه شناختي سانچوي قديس دربارة زبان خواهيم شنيد.)

آنتی تز در اینجا جایگزین معادلهٔ سادهای که در بالا با آن مواجه شدیم، میشود. این معادله، برای مثال در سادهترین شکل خود بهاین نحو بیان میگردد.

## تفكر انسان ـ تفكر من، تفكر اكوئيستى

جائی که واژهٔ «مال من» فقط بهاین معنی است که او ایضاً می تواند بـدون تـفکر و اندیشه باشد، بطوریکه واژهٔ «مال من» تفکر و اندیشه را از میان می برد. آنتی تز از هم اکنون در مثال ذیل بغرجتر میشود:

جائي كه سخافت، مكشوف شده باقي ميماند.

هنگامیکه ماکس قدیس تعینی را عرضه میکند، و میخواهد نمود تکاملی دیر - پائی را بوجود آورد، آنتی تز باز هم بغرجتر میشود. در اینجا آنتی تز جداگانهای بـه یک سلسله آنتی تزهایی تبدیل میشود. منباب مثال، قبل از هر چیز اشعار میشود: حق بطور اعم بمثابه } \_\_\_\_\_\_ حق انسان \_\_\_\_\_\_\_ حق انسان \_\_\_\_\_\_\_

که، بجای حق، بخوبی نیز می تواند هر واژه دیگری را قرار دهد، زیرا در واقع هیچ معنای دیگری ندارد. با و جو د اینکه این یاوه مر تباً خو د را نشان می دهد، وی برای اینکه جلوتر رود می بایست یاوه دیگری، یعنی تعین مشهور حق که می تواند هم به مفهومی صرفاً شخصی و هم مسلکی بکار برده شود، را عرضه کند ـ برای مثال، قدرت بمثابهٔ شالو ده حق. تنها اکنون، که حق در نخستین تز ذکر میشود، باز هم تعین دیگری که در آنتی تز حفظ میشود، بدست می آید، و آنتی تز مضمون معینی را بو جو د میآورد. اکنون خواهیم داشت:

> حق \_قدرت انسان } \_\_ { قدرت \_حق من که بعد دوباره بطور ساده به این [رابطه] ساده میشود: قدرت بمثابهٔ حق من = قدرت من

این آنتی تزها چیز بیشتری جز تغییرات ایجابی معادلات فوقاً یاد شدهٔ سلبی، که در آنها بطور دائم مستتر بودن خود را در نـتیجه گـیری مسـجل مـیسازند، نـیستند. ایـن آنتی تزها حتی از این معادلات با ابهتی ساده و ساده لوحی سترگی پیشی میگیرند. درست همانطور که قبلاً سانچوی قدیس می توانست هر چیزی را بمثابهٔ بیگانه، بمثابهٔ چیزی مستقلاً موجود از خود و بمثابهٔ قدیس تلقی کند، همانطور هم اکنون با سهولتی یکسان می تواند هر چیزی را بمثابهٔ ثمرهٔ خاص خود، بمثابهٔ یگانه سپاس موجود نسبت به خود و مالکیت خود تلقی کند. در واقع، او از آنجائیکه هر چیزی را به صفات و خصایل خود تبدیل می کند، تنها چیزی که برایش باقی می ماند این است که با آنها همانطور رفتار کند که با صفات خاص خود، با قابلیت اگو ثیست در توافق با خود، رفتار می کند، روشی که نیازی نیست در اینجا تکرار شود. به این نحو متولی باشی برلنی ما ارباب فعال \_ مآیشاء جهان میشود \_ «بطبع، این ایضاً مثال هر غاز و سگ و اسبی است.»

آزمون واقعی منطقی، که کلیهٔ این اشکال تملک بر آن قرار دارد، شکل صرف مختاو، بعنی تضمینی است، که یک رابطه را بمثابهٔ تجلی، بمثابهٔ شیوهٔ هستی دیگری نشان میدهد. درست همانطور که مشاهده کردیم که هر رابطه ای می تواند بمثابهٔ مثالی از رابطهٔ مالکیت توصیف شود، دقیقاً بهمین نحو می تواند بمثابهٔ رابطهٔ عشق، قدرت، استثمار و غیره وصف شود. سانچوی قدیس این نحوهٔ بازگویی را در شهود واندیشه بافی فلسفی، که در آنجا نقش بسیار مهمی بازی می کند، را حاضر و آماده می یابد. نگاه کنید به ذیل دربارهٔ «نظریهٔ استثمار».

مقولات متفاوت تملک بمجرد اینکه جلوهٔ عمل تغییر میکند و تملک بطور جدی در نظر گرفته میشود، به مقولات عاطفی تبدیل میگردد. شکل عاطفی ادعای منیت علیه بیگانه، مقدس، و جهان «انسان» همانا لاف زنی و خودستانی است.

امتناع از حرمت نهادن مقدس اعلام میشود (توقیر، احترام، و غیره ـ این مقولات عاطفی برای بیان رابطهٔ او با مقدس یا چیز ثالث معینی بمثابهٔ مقدس بکار میرود)، و این امتناع دائم عملی را مجاز میدارد، عملی که بیشتر از آنجهت مسخره بنظر میرسد که سانچو همواره با شبح مفهومات تقدیس شدهٔ خاص خود می جنگد. از جانب دیگر، از آنجائیکه جهان، به رغم امتناع وی از حرمت نهادن مقدس، با او به کفر آمیزترین نحوی رفتار می کند، او با اعلام بجهان دائر بر اینکه وی تنها باید قدرتی بر آن کسب کند تا با آن بدون هیچ گونه توقیری رفتار کند، از رضایتی درونی برخو ردار می شود. این تهدید با

به نخستین شکل لاف زنی، اظهار سانچوی قدیس متعلق میشود که او «نه از خشم

پوزئیدون هراسی دارد و نه از یومینیدس کینه ورز،، «از نفرین نمی ترسد» (ص ۵۸) «طالب بخشایشی نیست» (ص ۲۴۲)، و غیره؛ و آخرین اطمینان خاطر او که او «بیشترین بی حرمتی را نسبت به مقدس» مرتکب میشود. به دومین شکل لاف زنی، تهدید او علیه ماه متعلق میشود (ص ۲۱۸).

دفقط اگر بتوانم شما را درک کنم، در حقیقت امر شما را درک میکنم، و اگر فقط بتوانم وسیلهای بیابم تا شما را بفهم، به هیچ وجه مرا هراسان نخواهید کرد... من مطیع و منقاد شما نمی شوم، بلکه فقط منتظر فرصت مناسبم. حتی اگر برای حال حاضر از اینکه نیاتی دربارهٔ تان داشته باشم خودداری کنم، من از شما کینهای نیز ندارم.

خطابهای که در آن قدیس ما پایٹن تر از سطح پودل فِفِل در جوی فرو میرود<sup>۸</sup>. و هم چنین در صفحهٔ ۲۵۴، جائی که «قدرت بر مرگ و زندگی»، و غیرہ را رد نمیکند.

و بالاخره، عمل لاف زنی [می تواند] مجدداً به [عمل] در حیطهٔ تئوری [توسط] مرد مقدس ما تبدیل شود، که با زبانی بس متکبرانه [اظهار میدارد] که وی اعمالی را انجام داده که هیچگاه انجام نداده بود، و [در عین حال] می کوشد با کـمک عبارات پر طمطراق در مبتذلات سنتی [بهمان اندازه] آفریده های اولیهٔ خود را قـاچاق کـند. در واقع، این خصلت نمای کل کتاب است، بویژه، تعبیر او از تاریخ ـ که بمثابهٔ توضیح او از تفکرش بما جا زده میشود اما فقط قطعهٔ رونویسی شدهٔ بدی است ـ آنگاه این اظهار که «بنظر میر سد کتاب علیه انسان نوشته شده است» (ویکاند، ص ۱۰۸) و انبوهی از طهارات مجزا، از قبیل: «من با یک پف منیت زنده، خلق الناس را نگونسار می کنم» (ص ۲۱۹ «کتاب»)، «من بی باکانه حمله می کنم» (ص ۲۵۴)، «مردم مردهاند» (ص ۱۸۸)، بعلاوه این اظهار که او «در اعماق حق کند و کاو می کند» (ص ۲۵۴)، و بالاخره صلای مبارزه جویانه، که با نقل قول ها و کلمات قصار برای حریفی با خون و جسم، آرایش و زینت یافته است» (ص ۲۸۸)

خودستایی از پیش در خود عاطفی است. و بعلاوه، رقت عواطف بمثابهٔ مقولهای خاص در «کتاب» یافت میشود، و نقش معینی بویژه در تملک ایجابی ایفاء میکند که دیگر صرف اظهار علیه بیگانه نیست. هر چند که روشهای تملک که تاکنون بررسی شد ساده است، نمود باید با توضیح مشروح تری ارائه گردد تا منیت از این رهگذر مالکیت را نیز «بمفهوم متعارفی» بدست آورد، که این تنها از طریق خودپسندی ـ زورکی این منیت، با پوشاندن خود و سایرین در حجابی عاطفی به نتیجه میرسد. از رقت عواطف نمی توان اجتناب نمود، چراکه وی بدون بررسی قبلی، صفات «انسان» را بمثابهٔ صفات خود می گیرد \_وی بعنوان مثال اشعار میدارد که بخاطر اگو ٹیسم «هر کسی» «را دوست دارد» \_ و بدینسان به خصایل خودورم و انتفاخی متظاهرانه می دهد. بدین جهت در صفحهٔ ۱ ۳۵، اعلام میدارد که «لبخند کو دک» همانا «مالکیت اوست» و در همان صفحه مرحله ای از تمدن که انسانه ای سالدیده دیگر از سرباز نمی شوند، با رقت انگیزترین ایضاحات بمثابهٔ عمل خود این انسانه ای سالدیده، و غیره وصف میشود. برخورد او به ماریتورن نیز کلاً متعلق به همین رقت عواطف است.

وحدت رقت عواطف و لاف زنی، همانا تمرد و عصیان است. معطوف داشتن به برون، علیه دیگران، خودستایی و لاف زنی است؛ و معطوف داشتن به درون، از قبیل قروقرولند لند در خود، رقت عواطف. این همانا بیان ویژهٔ عدم رضایت زبونانهٔ شخص تنگ نظر و کوته بین است. او از فکر به آته ٹیسم، تروریسم، کمونیسم، شاه کشی و غیره عصابی میشود.

مقدسات همانا هدفی است که سانچوی قدیس علیه آن قیام میکند؛ بنابراین قیام و عصیان، که در واقع بمثابۀ جنایتی نیز توصیف و نشان داده میشود، در تحلیل نهایی، به معصیتی تبدیل میگردد. از اینرو برای قیام و تمرد به هیچ وجه ضروری نیست، آنطور که فقط «معصیتی» علیه «مقدسات» است، شکل عمل و بر آمدی را بخود بگیرد. لذا، سانچو از اینکه «قدوس» یا «روح بیگانگی» را «از دماغ خود» بیرون کند و به تملک اید تولوژیک خود برسد، خشنود است. اما درست همانطور که زمان حال و آینده یکجا در دماغ وی خلط میشود، و درست همانطور که زمانی اظهار میدارد که قبلاً همه چیز را از آن خود کرده، و زمانی هنوز آن را باید بدست آورد، همانطور هم در رابطه با قیام نیز و حاضری، حتی بعد از اینکه به هالۀ بیگانه پایان داد، روبرو میشود. در این حالت، یا بهتر بگو ثیم در حالت این تصور ناگهانی، قیام تبدیل به عملی موهومی میشود و منیت به بهتر بگو ثیم در حالت این تصور ناگهانی، قیام تبدیل به عملی موهومی میشود و منیت به «ما»، ما انیرا بعداً بنفصیل مورد مطالعه و مداقه قرار خواهیم داد.

اگوئیست حقیقی، که از شرحی که تاکنون بدست داده شد، ثابت میشود بزرگترین محافظه کار است، سرانجام تکههای «جهان انسان» را در دوازده زنبیل پر، گرد

- 398

می آورد، زیرا «مباداکه چیزی گم شود!»، چراکه کل فعالیت او محدود به این شده تا بکوشد، برخی ترفندهای مبتذل و مغلطه آمیز دربارهٔ جهان افکار راکه از طرف سنت فلسفی باو بارث رسیده، بیازمآید، این همانا امری است بثبوت رسیده که جهان واقعی برای او اصولاً وجود ندارد و از اینرو، نیز، مانندگذشته به موجودیت خود ادامه می دهد. مضمون عهد عتیق، ما را با دلیل و برهان مشروح این [مطلب] مجهز میسازد. بدینسان ما در جرکه اکثریت ظاهر شده و ارشد و مهتر اعلام می شویم.»

(ص ۸۶)

**۴\_خصوصیت** ۱یجاد جهانی خاص برای خود، بمعنی ساختن ملکوت بـرای خـرد است.، (ص ۸۹ ۱کتاب)\*

ما قبلاً به درونی ترین قدس الاقداس این ملکوت راه یافتیم؛ اکنون می کوشیم «چیزهای بیشتری» دربارهٔ آن بیاموزیم. معهذا، در عهد جدید بار دیگر همان فرضیهای که بر عهد عتیق حاکم بود را از نو می یابیم. درست همانطور که در آن یک، دادههای تاریخی فقط نام ها برای پارهای مقولات ساده بود، همانطور هم در اینجا، در عهد جدید، نیز، مناسبات دنیوی فقط استتار و نشانی متفاوت برای مضمونی میان تهی است که در «فنو منولوژی» و «علم منطق» گرد آوردیم. سانچوی قدیس تحت لوای صحبت از جهان واقعی، همواره فقط دربارهٔ این مقولات میان تهی سخن می گوید.

هشما خواهان آزادی برای داشتن کلیهٔ این چیزهای نیک نیستید... شما خواهان آنها در واقعیت [و] داشتن آنها بعنوان مالکیت خود هستید... شما نه تنها میبایست شخصی

\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] آزادی تاکنون بدو طریق توسط فلاسفه تعریف شده است؛ از طرفی، بمثابهٔ قدرت و تسلط بر شرایط و مناسباتی که فرد در آن زندگی میکند \_ از سوی کـلیهٔ ماتریالیستها؛ از طرف دیگر، بمثابهٔ خود مختاری و رهایی از جهان واقعی، بمثابهٔ صرفاً آزادی موهومی روح \_ این تعریف از طرف کلیهٔ ایدتآلیستها، بویژه ایدنالیستهای آلمانی داده میشود.

فوقاً در «فنومنولوژی» مشاهده کردیم اگوئیست حقیقی ماکس قدیس چگونه اگوئیسم خود را در مستحیل شدن، در نیل رهایی و آزادی ایدئالیستی میجوید، این همانا عجیب مینماید که وی در فصل مربوط به «خصوصیت»حلیّه «رهایی» تعریف عکس، یعنی، قدرت بر شرایطی که تعیین گر اوست، [یعنی] آزادی ماتریالیستی را پیش میکشد. آزاد، بلکه ایضاً مالک باشید.» (ص ۲۰۵) یکی از قدیمیترین فرمول هایی که جنبش اولیهٔ اجتماعی بآن رسید [یعنی] ـ تضاد و تقابل میان سو سیالیسم در حقیرترین شکل آن با لیبر آلیسم ـ در اینجا بـه تـصریحی از «اگو ئیست در توافق با خود» ارتقاء می بابد. اینکه این تقابل حتی برای برلن تا چه اندازه قدیمی است، مرد مقدس ما فقط می تواند از این واقعیت دریابد که قبلاً در مجلهٔ تاریخی سیاسی رانکه، برلن ۱۸۳۱ از آن بادهشت نام برده شده است.<sup>(۱)</sup> «اینکه من چگونه از آن» (آزادی) «استفاده کنم، بستگی به خصوصیت من دارد.» (ص دیالکتیک دان بزرگ ایضاً می تواند اینرا بر عکس کند و بگوید: «ایس بستگی به آزادیم دارد که من چگونه خصوصیتم را مورد استفاده قرار دهم.»

> روی آنگاه ادامه میدهد: آنایی از ما

«آزادی ـ از چه؟»

بنابراین در اینجا، باکمک خط فاصلی، قبلاً آزادی به آزادی از «چیزی» و از طویق اتصال، به آزادی از «هر چیزی» تبدیل میشود. معهذا، این بار اتصال به شکل حکمی داده میشود که ظاهراً تعریف دقیقتری را بدست میدهد. سانچوی قدیس بعد از اینکه بدینسان بهاین نتیجهٔ سترگ نایل گشت، احساساتی میشود.

«آه که از شر چه چیزهایی که نبایدخلاص شدا، نخست، داز یوغ سرواژ، آنگاه از تمامی رشته های دیگر یوغ ها، که بطورغیر قابل درکی منجر به این میشود که کامل ترین انکار نفس چیزی جز آزادی از منیت خاص خرد، و اشتیاق برای آزادی بمثابهٔ چیزی مطلق... که ما را از خصوصیتمان جدا می سازد، نیست.

باکمک یک رشنه یوغهای بغایت طبیعی، رهایی از سرواژ، که تأیید فردیت سرف ها و در عین حال حذف مانع آمپیریکی معینی بود، در اینجا با آزادی بمراتب متأخرتر مسیحی ۔ ایدئآلیستی رسالت برو میان و بقرنتیان یکسان شمرده شد، و در نتیجه آزادی بطور کلی به انکار نفس تبدیل گشت. در این معنا ما قبلاً آزادی را بفرجام رساندیم، چرا که اکنون بی چون و چرا «مقدس» است. ماکس فدیس عمل معین تاریخی خود ۔ رهایی

۱. لئوپلدرانکه «مقدمه» بر «مجلهٔ تاریخی ـ سیاسی، ج ۱، هامبورگ، ۱۸۳۲ (محل و تاریخ انتشار در متن بطور نادرست ذکر شده است).

را به مقولهٔ انتزاعی «آزادی» تحویل میکند، و آنگاه این مقوله باکمک پدیده کاملاً تاریخی دیگری که ایضاً میتواند تحت مفهوم کلی «آزادی» گنجانده شود، با دقت بسیار توصیف میشود. این کل ترفندی است که با آن یوغ بدور افکنده شدهٔ سرواژ به انکار نفس و از خودگذشتگی تبدیل میشود.

سانچو برای اینکه این نظریهٔ آزادی را برای شهروند آلمانی اظهر من الشمس سازد، اکنون بزبان خاص شارمند، بویژه بزبان خاص شارمند برلنی [این چنین] به انشاد آغاز میکند:

«اما هر چقدر آزادتر شوم، بهمان اندازه ضرورت و اجبار خود را در مقابل دیدگانم بیشتر نمایان میسازد، و بهمان اندازه خود را ناتوان تر احساس میکنم. فرزند ناآزاد وحش هنوز از محدودیت هایی که انسانی «فرهیخته» را بزحمت می اندازد آگاه نیست، او خود را آزادتر از این یک می پندارد. همروند با آزادیئی که من برای خود بدست میآورم، حدود و وظایف جدیدی را برای خودم ایجاد میکنم؛ من یمجرد اینکه راه آهن را اختراع کردم دوباره خود را ناتوان احساس میکنم، زیر هنوز نمی توانم از میان هوا همچون پرنده ای بدین سو و آنسو روم، و بمحض اینکه مساله ای که ذهنم را آشفته میساخت، حل کردم، با مسائل بی شمار دیگری مواجه می شوم.» و غیره (ص ص ۲۰۶/۲۰۶)

امان از دست این نویسندهٔ «ناشی» قصه گو برای شهرنشینان و روستائیان!

این همانا نه «فرزند نا آزاد وحش» بلکه «اشخاص فرهیخته»اند که انسان وحشی و بدوی را آزادتر از انسان فرهیخته «تصور میکنند». اینکه «فرزند وحش» (که ف. هالم او را به روی اکران آورد)<sup>(1)</sup> از محدودیتهای انسان فرهیخته به این خاطر که نمی تواند آنها را تجربه کند بی اطلاع است، درست همانقدر بدیهی است که شهروند «فرهیخته» برلن که فقط «فرزند وحش» را از تثاتر می شناسد، هیچ چیز از محدودیتهای انسان وحشی نمی داند. واقعیت ساده این است که: محدودیتهای انسان وحشی همانا محدودیتهای انسان وحشی همانا وحشی نمی داند. واقعیت ساده این است که در محدودیتهای انسان محدودیتهای انسان وحشی همانا محدودیتهای انسان وحشی همانا محدودیتهای انسان میمدن نیست. مقایسه ای که قدیس ما میان آنان میکند مقایسهٔ محدودیتهای انسان میمدن نیست. مقایسه ای که قدیس ما میان آنان میکند مقایسهٔ محدودیتهای انسان وحشی همانا محدودیتهای انسان میمدن نیست. مقایسه ای که قدیس ما میان آنان میکند مقایسهٔ

\_\_\_ ایدئولوژی آلمانی

- 387

طبعاً دربارهٔ آنان چیزی دانستن بقدر کافی سهل و آسان است؛ اما اینکه او از محدودیت های انسان فرهیخته نیز بی اطلاع است، بوسیلهٔ مثال او از راه آهن و پرواز مسجل میشود. خرمه بورژوآی بی لیاقت که راه آهن برای او از آسمان افتاده و بهمین خاطر تصور میکند که خود او آن را اختراع کرده، بمجرد مسافرت با راه آهن، خود را دستخوش پندار پرواز هوایی میکند.

در واقع، نخست بالون آمد و بعد راه آهن. سانچوی قدیس باید این را پس و پیش کند، زیرا بغیر از این هر کسی می توانست ببیند که هنگامیکه بالون اختراع شد نیاز برای راه آهن کماکان بشدت احسامی میشد، در حالیکه تصور عکس آن سهل و آسان است. سانچو، بطور کلی مٰناسبات آمپیریک را وارونه میکند. هنگامیکه کالسکهٔ کرایهای و گاری دیگر کفاف احتیاجات فزایندهٔ ارتباطات را نمی کرد، هنگامیکه، ضمنا، تمرکز توليد بخاطر صنايع كلان، روش هاي جديدي را ايجاب ميكرد تا حسل و نقل انبوه محصولات آن تسريع وگسترش يابد، لكوموتيو اختراع شد و بهاين ترتيب استفاده از راه Tهن بمنظور حمل و نقل در مقیاسی عظیم. مخترع و سهامداران به سود خود ذیعلاقه بودند، و تجارت و بازرگانی با کاهش هزینهٔ تولید؛ امکان و در واقع ضرورت مطلق اختراع در مناسبات آمپیریک نهفته است. بکار بردن اختراع جدید در کشورهای مختلف، وابسته به مناسبات آمپیریک گوناگون است؛ بعنوان مثال در آمریکا بخاطر نیاز بمنظور متحد ساختن ایالات جداگانهٔ این منطقهٔ وسیع و منصل نمودن بخش های نیمه \_ متمدن شدة نواحي مركزي با دريا و بازار براي محصولات آنها. (از جمله، مقايسه كنبد با \_م. شوالیه، مکتوباتی دربارهٔ آمریکای شمالی.) در سایر کشورها، فی المثل در آلمان، که در آنجا هر اختراع جدیدی مردم را دچار اندوه میکند که مجموع کل اختراعات را کامل نمی کند \_در چنین کشور هایی بعد از اینکه علیه این راه آهن های نفرت انگیز که نمي توانند آنها را با بال مجهز كنند، لجوجانه مقاومت شد، معهدًا بوسيله رقابت مجبور شدند سرانجام آن را بپذیرند و از کالسکهٔ کرایهای و گاری همراه با چرخ \_ ریسـندگی سنتی و قابل احترام دست کشند. فقدان سرمایه گذاری سود آور سرمایه، ساختمان راه Tهن را در Tلمان به شاخه حاکم صنعت تبدیل کرد، که تکامل Tن با شکست در بازار جهاني توأم بود. ولي راه آهن هيچ كجا بخاطر مقولة «آزادي از»، ساخته نـمي شود؛ ماکس قديس اينرا حتى مي تواند از اين واقعيت در يابد که راه آهن را هيچکس به اين

خاطر که خود را از پولش خلاص کند، نمی سازد. جوهر واقعی تحقیر اید تولوژیک شارمند برای راه آهن در اثر اشتیاق او برای پرواز همانند یک پرنده را می توان در اولویت [قائل شدن] او برای کالسکهٔ کرایه ای، واگن باری و راههای روستایی جست. سانچو، مشتاق «جهان خاص» خود، که همانطور که در بالا دیدیم، سماوات است، می باشد. از اینرو می خواهد ارابه آنشین ایلبای نبی را جایگزین لکومو تیو کند.

پس از گسیختن محدو دیت ها، که در عین حال تکامل بغایت قطعی نیرو های مولده وانرژی واقعی و رفع نباز های مبرم، و بسط قدرت افراد است ـ پس از گسیختگی محدودیت هاکه در دیدگان این ناظر بی اطلاع به آزادی ساده از محدو دیتی تبدیل شد که میتوان آن را دوباره بطور منطقی به شرط مقدماتی آزادی از محدودیت بذاته برگرداند ـ به نتیجهٔ کل و به آنچه قبلاً در آغاز فرض کرده بودیم، میرسیم:

وآزادبودن از چیزی تنها بمعنی آسودهشدن و رهاشدن از چیزی است.» (ص ۲۰۶)

وی بلافاصله مثال بغایت بد شگونی بدست میدهد: «اینکه او از سر درد آزاد شده معادلگفتن این است که: از شر آن خلاص شده،؛ انگار این «رهایی» از سر درد با فعالیت کلاً قطعی رتق و فتق سرم، و با مالکیت آن یکسان نیست، در حالیکه مادامکه واجد سردردی بودم، در مالکیت سر بیمارم قرار داشتم.

در رهایی \_ در رهایی از گناه، از خدا، از اخلاقیات و غیره \_ ما آزادیئی کـه مسیحیت توصیه میکند را بکمال میرسانیم.» (ص ۲۰۶)

بدینطریق «مسیحیت کامل» ما نیز، ویژگی و خصوصیت خود را تنها در «رهایی» از «تفکر»، «مقصد»، «انگیزه»، «قوانین»، «قانون اساسی»، و غیره می یابد، و برادران خود در نزد مسیح را فرا میخواند تا «فقط در موت احساس شادی کنند»، یعنی، در رسیدن به «رهایی» و «آزادی مسیحی»،

او ادامه میدهد:

وآیا باید، یحمتل، از آزادی دست شوئیم، زیرا آرمانی مسیحی از آب در می آید؟ خیر.، هیچ چیز نباید از دست رود. (این [را می تویند] محافظه کار بدرد بخور)، آزادی ایضاً نباید از دست رود، معهذا باید از آن ما گردد و نمی تواند بشکل آزادی خاص ما در آید.» (ص ۲۰۷)

در اینجا «اگو ئیست» (همواره و همه جا) «در توافق با خود» ما از یاد میبرد که پیش ازین در عهد عنیق، بشکرانهٔ آزادی آرمان مسیحیت، یعنی، ببرکت تـوهم آزادی، مـا «مالک»، «جهان اشیاء» شدیم؛ او هم چنین فراموش میکند که ماکما هو حقه فقط می ایست گریبان خود را از شر «جهان افکار» خلاص میکردیم، تا «مالک» آن نیز می شدیم، که در این مفهوم «خصوصیت» برای او نتیجهٔ آزادی و رهایی بود.

قدیس ما بعد از اینکه آزادی را بمثابهٔ حالت آزاد بودن از چیزی، و آن را بنوبهٔ خود بمثابهٔ «رهایی» و این را بمثابهٔ آرمان مسیحی آزادی، و بدینطریق بمثابهٔ آزادی «انسان» با موادی که به این تر تیب فراهم آورده، تعبیر نمود، می تواند سیر عملی منطق خود را کامل کند. نخست، در ساده ترین آنتی تر چنین آمده است:

آزادی انسان \_\_ آزادی من جایی که آنتی تز آزادی من «بشکل آزادی» از میان میرود. یا: رهایی بسود انسان } \_\_ { رهایی بسود من

هر دو این آنتی تزها، بهمراه خدم و حشم دکلاماسیونهای بی شمار [آن]، پیوسته در سراسر فصل مربوط به خصوصیت ظاهر میشود، اما سانچوی جهان ـ فاتح با کمک آنها بتنهایی، چیز اندکی بدست خواهد آورد، او حتی جزیرهٔ ارزان آباد را نیز بدست نخواهد آورد.<sup>(1)</sup> او پیش ازین، هنگام مشاهدهٔ رفتار مردم از «جهان خاص» و «ملکوت» خاص خود، دو فاکتور رهایی واقعی را در ساختن انتزاع خود از آزادی کنار گذاشت. اولین فاکتور این بودکه افراد در خود ـ رهایی شان، نیاز معینی که واقعاً بوسیله آنها آزمو ده میشود را رفع میکنند. در نتیجهٔ کنار گذاردن این فاکتور، انسان، جابگزین افراد واقعی شده، و کوشش برای آرمانی خیالی یعنی، ـ آزادی بذاته و «آزادی انسان» ـ جایگزین رفع حوایج واقعی شده است.

دومين فاكتور اين بودكه قابليتيكه تاكنون صرفاً بمثابة احتمال در افرادىكه خود را آزاد مي سازند وجود داشته، بمثابة قدرتي واقعي شروع به عمل ميكند، يا اينكه قدرت از قبل موجودي به لحاظ لغو محدوديت عظيم تر ميشود.

لغو محدودیت که صرفاً نتیجهٔ خلق قدرت جدیدی است، بطبع می تواند چیز مهم تلقی شود. اما این توهم فقط هنگامی بوجود می آید که سیاست را بمثابهٔ اساس تاریخ

۱. تلمیحی است از بحکومت رسیدن سانچو پانزا در جـزیرهٔ بـاراتـاریا (ارزان اّبـاد). نگـاه کـنید بـه دونکیشوت ـ ج ۲ ـ فصل ۴۵ ـ ترجمهٔ اَقای محمد قاضی. (م) آمپیریک در نظر گیریم، یا همچون هگل بخواهیم همه جا نفی در نفی را نشان دهیم، یا عاقبت الامر، اگر بعد از اینکه قدرت جدیدی بوجود آمد، دربارهٔ ایـن خـلق جـدید همچون شهروند بی اطلاع برلنی بیاندیشیم.

سانچوی قدیس باکنار گذاردن دومین فاکتور برای استفادهٔ خاص خود، بـه تَـعیِّن پذیرییی نایل میآیدکه میتواند با تتمه و پس ماندهٔ آزادی مقابله کند. وی بدین نحو به آنتی تزهای جدید ذیل میرسد:

**آزادی،** لغوبی محتوای قدرت بیگانه } \_ { خصوصیت، تملک واقعی قدرت خاص خود یا، حتی:

آزادی، دفع قدرت بیگانه } \_ { خصوصیت، تملک قدرت خاص خود

برای اینکه نشان دهیم سانچوی قدیس تا چه حدی [با] قدرت خاص خود که در اینجا در مقابل آزادی قرار میدهد، به خودنمایی دست میزند، در خارج از همین آزادی و در خود، قصد نداریم او را نه به ماتریالیست ها یا کمونیست ها، بلکه به فرهنگ نامهٔ آکادمی ارجاع دهیم؛ او در آنجا در مییابد که واژهٔ رهایی غالب اوقات بمفهوم قدرت و اقتدار بکار برده میشود. معهذا، اگر سانچوی قدیس ادعاکند که وی نه با «رهایی» بلکه با «آزادی» می سنیزد، آنگاه باید دربارهٔ آزادی ایجابی و سلبی با هگل مشورت کند.<sup>(۱)</sup>

ا او بعنوان خرده . بورژو آی آلمانی، می تواند از ملاحظهٔ اختتامی این فصل منمتع شود.

آنتی تز ایضاً می تواند بشرح ذیل بیان گردد: آزادی، کوششی اید تآلیستی برای خلاصی و مبارزه علیه موجودی \_ دیگر سانچو که به این تر تیب با کمک انتزاع بی ارزش، خصوصیت از آزادی را متمایز نموده، وانمود میکند وی فقط اکنون به تحلیل این تفاوت آغاز میکند و صلا در می دهد:

«براستی که چه تفاوتی میان آزادی و خصوصیت وجود دارد!» (ص ۲۰۷)

۱. گ.و.ف. هگل، مبانی فلسفهٔ حقوق، مقدمه.

ـ هـت.

خواهیم دید وی سوای آنتی تزکلی، به چیز دیگری نایل نگشته و اینکه خصوصیت «بمفهوم متعارفی» بخنده آورترین نحوی، همراه با این تعریف از خصوصیت، در کنار هم لغزان لغزان پیش می آیند.

وبا وجود حالت بردگی، می توان باطناً، اگر چه باز هم نه از هر چیزی، بلکه فقط از چیزهای کوناکون آزاد بود؛ اما برده نمی تواند از شلاق و از خلق و خوی ظالمانه و غیره ارباب خود آزاد باشد.»

از طرف دیگر، خصوصیت، کل جوهر و هستی من است، این همانا خود من است. من از آنچه گریبانم را از آن خلاص کردهام، آزادم؛ من مالک آنچه در ید قدرتم است، یا آنچه با طاعت در آوردمام هستم. من همواره تحت هر شرایطی، اگر فقط بدانم چگونه خودم را مالک شوم و از خودم بخاطر دیگران دست نکشم، از آن خودم هستم. من حقیقتاً نمي توانم خواهان حالت آزادي باشم، زيرا نمي توانم... بدان نايل گردم؛ من فقط مي توانم آرزومند آن باشم و بخاطر آن بکوشم، زیرا آرمان و شبحی باقی میماند. قید و بندهای واقعیت در هولحظه عمیقاً جسمم را مجروح میسازد. اما من از آن خودم باقی می مانم. من كه همچون سرف خان فئودالي، به ارباب معيني تعلق دارم، تنها بخودم و مزيت خاص خودم می اندیشم؛ این درست است که، ضربات او، بر من فرود می آید؛ من از آنها آزادم؛ اما آنها را فقط برای خوبیت خاص خودم متحمل میشوم، فی المثل، برای اینکه با تظاهر به بردباری او را بفریبم و اطمینان خاطرش را فراهم آورم یا شاید برای اینکه با ستيزه جوييام چيز بدتري را موجب نشوم. اما از آنجائيكه من دائماً خودم ونفعم را در مد نظر دارم، (در حاليكه ضربات تملك او و يشتش را حفظ ميكند) «از اولين فرصت مناسب استفاده میکنم، (یعنی او برای اولین فرصت مناسب، که معهذا «آرمان و شبحی باقی میماند»، «ابراز اشتیاق میکند» و «میکوشد)» تا برده دار را در هم بکویم. اینکه من آنگاه از او و شلاقش رها میشوم، فقط نتیجهٔ اگوئیسم قبلی من است.

شاید در اینجا بتوان گفت که حتی در حالت بردگی، من آزاد بودم، یعنی «در خود» یا باطناً»؛ معهذا «آزاد در خود»، «بالفعل آزاد» نیست و «باطناً» همانا «خارجاً» نیست. از سوی دیگر من کلاً و کاملاً، هم باطنا و هم خارجا خودم و همانا از آن خودم بودم. تحت مسلطهٔ اربابی ظالم، جسم من از درد شکنجه و ضربات تازیانه «آزاد» نیست؛ اما این همانا استخوانهای من است که زیر شکنجه بصدا در می آید، همانا عضلاتم است که زیر ضربات منقبض میشوند، و این من هستم که مینالم، زیرا جسمم دچار درد و عذاب است. این واقعیت که من آه و ناله می موند، و این من هستم که مینالم، زیرا جسمم دچار درد و عذاب است. این واقعیت که من آه و ناله می کنم، ثابت می کند که من هنوز بخودم متعلقم و از آن خودم می باشم.» (ص ص ۲۰۸/۲۰۷) سانچوی ما، که در اینجا دوباره نقش نقال خرده - بورژو آها و دهاتی جماعت را

ثابت میکند، همواره «مالک» خود باقی مانده و اینکه این ضربات بیشتر متعلق به «خصوصیت» او بوده است. او «همواره و تحت هر شرایطی»، «از آن خود» است، بشرط **اينكه بداند چ**گونه خود را صاحب شود. بنابراين، خصوصيت در اينجا مشروط است و وابسته به شناخت اوست، که از آن نص سفسطه جو یی چا کر منشانه را درک میکند. این شناخت بعدها، هنگامیکه دربارهٔ خود و «مزیت» خود به «اندیشیدن» آغاز میکند، ایضاً به تفكر تبديل ميشود \_اين تفكر و «مزيت» تصور شده، همانا «مالكيت» تصور شدة اوست. و بیشتر به این مفهوم تعبیر میشود که ضربات را «بخاطر خوبیت خاص خود» تحمل می کند، که در آنجا خصوصیت بار دیگر شامل تصور «خوبیت» است، و او بدیت را برای اینکه «مالک»، «چیز بدتری» نشود، متحمل میشود. و بعد از آن، شناخت ایضاً بمثابة «مالك» قيد و شرط دربارة «اولين فرصت مناسب»، مكشوف ميكردد، از اينجا **اصل تقیه<sup>(۱)</sup> صرفی نتیجه میشود، و سرانجام، بمثابهٔ «در هم کوبیدن»، «برده ـ دار»، با** اولويت از تصورى كه در آن حالت، او «مالك» اين اولويت است، در صورتى كه اكنون برده دار او را واقعاً زیر یا لگدمال میکند. بنابراین، در حالیکه او در اینجا خود را با آگاهیاش، که میکوشد آن را بضرب انواع ضرب المثل های خردمندانهٔ دنیوی آرام سازد، بکسان می شمارد، در پایان او خود را با جسمش بکی می داند، بطور بکه کلاً، هم خارجاً و هم باطناً، مادامکه هنوز جرقهای از حیات باقی می ماند، حتی اگر این جرقه، حیاتی ناآگاهانه باشد «از آن» خود است. چنین یدیده هایی نظیر بصدا در آمدن «استخوان ها» و منقبض شدن عضلات او و غیره؛ پدیده هایی اند که هنگامیکه از زبان علوم طبيعي يگانه به زبان آسيب شناسي برگردانده شود، باکمک گالوانيزه کردن بر روی جنازهٔ او، هنگامیکه تازه از چوبهٔ داری که بر آن خود را حلق آویز کرده یائین آورده میشود، می تواند بوجود آید، پدیده هایی که حتی می تواند در قورباغهٔ مردهای بوجود آید \_ این پدیده ها در اینجا برای او همچون دلیلی که «کلاً و کاملاً»، «هم باطناً و هم خارجاً» کماکان «از آن اوست» و او کماکان بر خود تسلط دارد، تلقی می شود. خود همين واقعيت كه قدرت و خصو صبت برده \_دار را نشان ميدهد، يعنى اينكه دقيقاً همانا کسی که تازیانه میخورد و نه کس دیگری، و اینکه دقیقاً همانا استخوان های اوست که

<sup>1 -</sup> reservatio mentalis

«صدا می کند»، و عضلات اوست که منقبض می شود، بدون اینکه و جود او قادر باشد آن را تغییر دهد - خود همین واقعیت در اینجا برای قدیس ما بمثابۀ دلیل خصوصیت و قدرت خاص او تلقی میشود. به این ترتیب وی هنگامیکه درازکش به تخت شکنجۀ نوع اسپانسو بکوی<sup>۸۲</sup> سورینامی بسته میشود، و قادر به تکان دادن دست و پایش یا هر نوع اعضاء و جوارح دیگر خود نیست، و باید بهر چیزی که درباره اش اعمال میشود تن در اعضاء و جوارحش باشد، بلکه منوط بآن است که آنها همانا اعضاء و جوارح اویند. او در اینجا بار دیگر خصوصیت خود را علی الدوام با در نظر گرفتن خود بمثابۀ قسم دیگر - تُعین شده - گاهی بمثابۀ آگاهی صرف، و گاهی دیگر بمثابۀ جسمی ناآگاهانه حفظ می کند (نگاه کنید به «فنومنو لوژی»).

بهر تقدیر، سانچوی قدیس سهم خود از ضربات را با وقار بیشتری متحمل میشود تا بردگان واقعی. میسیونرها، غالباً بسود برده داران، میتوانند به بردگان بگویند که «برای خوبیت خودشان» باید ضربات را منحمل شوند، معهذا، بردگان فریب چنین ژاژخایی را نمی خورند. آنان با دلسردی و محجوبانه نه میاندیشند که بغیر ازین «موجب چیز بدتری» میشوند، و نه اینکه تصور میکنند که «با تظاهر به بردباری، بردهدار را اغفال میکنند». برعکس، آنان شکنجه گران خود را مورد سخریه قرار میدهند و به ناتوانی میزند، و هر گونه «آه» و را مانین شکنجه گران خود را مورد مخریه قرار میدهند و به ناتوانی میزنند، و هر گونه «آه» و را مانین آنان برای اینکه خود را خوار و ذلیل کنند، پوزخند میزنند، و هر گونه «آه» و «نالهای» تا جایی که درد جسمانی بآنان اجازه آن را دهد، سرکوب میکنند. (نگاه کنید به شارل کنت، رسالهٔ علم القوانین.)<sup>(۱)</sup> بنابراین، آنان نه «باطناً» و نه «خارجاً»، «مالکان» خاص خود نیستند، بلکه فقط «مالکان» ستیزه جویی خودشاناند که بخوبی میتواند با این اظهار نیز بیان شود مبنی بر اینکه آنان نه «باطناً» و نه «خارجاً»، «آزادند»، بلکه فقط از یک جنبه آزادند، یعنی، «باطناً» از اینکه خود را حقیر شمارند، آنگونه که «خارجاً» نشان میدهند، آزادند، یعنی، «باطناً» و نه از میربات «خارجاً»، «آزادند»، بلکه فقط از یک جنبه آزادند، یعنی، و اینکه خود را حقیر میارند، آنگونه که «خارجاً» نشان میدهند، آزادند. و اشتیرنر» تا جایی که از ضربات میمارند، آنگونه که «خارجاً» نشان میدهند، آزادند. و مینی بر اینکه خود را حقیر میربات «را می می دو منان می دهند، آزادند. و مینی بر اینکه خود را حقیر میربات و این آزادی و رهایی به خصوصیت او تعلق دارد.

<sup>1 -</sup> Charles Comet, Traite de Legislation

از این واقعیت که سانچوی قدیس فرض میکند که شرط از دست دادن «اولین فرصت مناسب»، خصلت خاص خصوصیت است و در «رهایی» اینسان بدست آمده، صرفاً نتیجهٔ اگوئیسم گذشته را می بیند (اگوئیسم خاص خود، یعنی اگوئیسم در توافق با خود را) چنین نتیجه میشود که او تصور میکند سیاهپوستان شورشی هائیتی و سیاهپوستان فراری مستعمرات نه تنها خواستار رهایی خود، بلکه خواستار رهایی «انسان» بودند. بردهای که تصمیم میگیرد خود را آزاد سازد، باید قبلاً برتر از این ایده باشد که بردگی «خصوصیت» اوست. او باید از این «خصوصیت»، «آزاد» باشد. معهذا «خصوصیت» یک فرد میتواند شامل هدست کشیدن» از خود باشد. زیرا «فقط» خواستار عکس «چیزی» شدن بمعنی بکار بردن «مقیاسی بیگانه و نامناسب» برای این فرد است.

در خاتمه، سانچوی قدیس بخاطر ضرباتی که از سخن رانی ذیل در خطاب به «مالک»، «خصوصیت خود»، یعنی ««برده \_دار» دریافت کرده، انتقام میکشد.

«پای من از ضربات ارباب آزاد نیست، اما این همانا پای من است و نمی تواند [از من] کرفته شود. بگذار او آن را از من جداکند و ببیند آیا صاحب اختیار پای من است! او در دستان خودچیزی جز لاشهٔ پای مرا نمی یابد که همانقدر پای من است که سگ سقط شدهای، سگ است.» (ص ۲۰۸)

اما بگذار او \_یعنی سانچو \_که در اینجا تصور میکند برده دار میخواهد دارای پای زندهای باشد، شاید برای استفادهٔ خاص خود «ببیند»، چه چیزی راکماکان از پای خود که «نمی تواند از او گرفته شود» حفظ میکند.

او چیزی جز از دست دادن پایش را حفظ نمیکند و به مالک یک ـ پائی پای کنده شدهاش تبدیل میشود. اگر او باید روزی هشت ساعت در پای چرخ عصار خانه جان بکند، آنگاه همانا اوست که در پویهٔ زمان ابلهی از آب در می آید و آنگاه بیلاهت «خصوصیت» او میشود.

بگذار قاضیی که او را بهاین [بیگاری] محکوم میکند ببیند آیا هنوز مغز سانچو را «در دستان خود» دارد. اما این کمکی به سانچوی بیچاره نمیکند. «نخستین مالکیت و نخسیتین شکوه بدست آمده است!» بعد از اینکه قدیسمان، باکمک این امثله،که در خور یک مرتاض است، تفاوت میان آزادی و خصوصیت را با هزینه هنگفت علم الادب مآبانه مکشوف ساخت، بطور نابیوسیده در صفحهٔ ۲۰۹ اشعار میداردکه:

«میان خصوصیت و آزادی هنوز ورطهٔ عمیق تری از تفاوت ساده لفظی وجود دارد.» این «ورطهٔ عمیق تر» شامل این واقعیت است که تعریف فوق از آزادی همراه با «استحالات و انعطافات متنوع» و تعداد بی شمار «الحافات پراکنده» تکرار میشود. از تعریف «آزادی» بمثابهٔ «رهایی» سؤالاتی پیش می آید: مردم از چه چیزی باید آزاد باشند (ص ۹ ۲۰)، و غیره؛ مشاجرات پیرامون این «از چه چیز» (همانجا) (در اینجا نیز او بمئابهٔ خرده .. بورژو آی آلمانی، در مبارزهٔ منافع واقعی دربارهٔ تعریف این «از چه چیزی» فقط بگو مگو را می بیند که بطبع در این رابطه برای وی بس عجیب می آید که «شهروند» خواستار آزاد شدن «از شهروندیت» خود نیست»، صفحهٔ ۲۱۰.

آنگاه این حکم تکرار می شود مبنی بر اینکه رفع مانع همانا استقرار مانع جدیدی است، بشکلی که «کوشش در جهت آزادی معینی همواره شامل هدف حاکمیت قانون است»، صفحهٔ ۱۲ (که در این رابطه می آموزیم، بورژو آ در انقلاب نه برای حاکمیت خاص خود، بلکه برای «حاکمیت قانون» می کوشیده ـ به صفحات پیشین دربارهٔ لیبر آلیسم مراجعه کنید) آنگاه این نتیجه ناشی میشود که شخص خواهان آن نیست تا گریبان خود را از آنچه «کلاً مورد علاقهٔ اوست، فی المثل، از نگاه مقاومت ناپذیر محبوب خلاص کند» (ص ۲۱۱). وانگهی، معلوم میشود که آزادی یک «توهم» (ص محبوب خلاص کند» (ص ۲۱۱)؛ سپس بموقع میآموزیم که «ندای طبیعت» گاهی اوقات نیز به «خصوصیت» تبدیل میشود (ص ۲۱۳)؛ از طرف دیگر «ندای خدا و وجدان» باید «فعل شیطان» تلقی شود، و مصنف مغرورانه می گوید: «چنین مردمان خدانشناسی» (که آن را فعل شیطان تلقی می کنند) «وجود دارند؛ چگونه میخواهید با مهانا طبیعت نیست که باید مرا تعیین کند، بلکه این من هستم که باید طبیعت» را می آن مهانا طبیعت نیست که باید مرا تعیین کند، بلکه این من هستم که باید طبیعت را تعیین کنم. و موجدان منیز «ندای طبیعت» است (ص ۲۱۴ ). اگو نیست در توافق با خود می گوید، اما این

در این رابطه نیز معلوم میشود که حیوان «اعمال بسیار درستی را اختیار میکند» (ص ۲۱۳) علاوه بر این می آموزیم که «آزادی دربارهٔ آنچه باید پس از آزاد شدن من اتفاق افتد، خاموش است.» (ص ۲۱۵) (نگاه کنبد به «کتاب غزل غـزلهای سـلیمان») شـرح «ورطهٔ عمیقتر» فوقاً یاد شده از طرف سانچوی قدیس خاتمه می یابدو بازی با غافلگیری از سر گرفته می شو د که اینبار خو د را بنحوی روشن تر دربارهٔ خصوصیت بیان میدارد: احتی هنگامیکه آزاد و اسیر هزاران قید و بند باشم، معهذا وجود دارم، و تنها نه فقط در آینده و در امید، بلکه حتی بمثابهٔ سفله ترین بردگان وجود دارم.» (ص ۲۱۵)

از اینرو، او در اینجا با خود و «آزادی» بمثابهٔ دو شخص در تضاد قرار میگیرد، و خصوصیت به هستی صرف و وجودی حاضر، و در واقع به «حقیرانـه تـرین» حـضور تبدیل میشود. در اینجا خصوصیت، ثبت سادهٔ هویت شـخصی است. اشتیرنر، کـه در قطعهای پیش ازین قبلاً «راز دولت پلیسی» را برای خود بوجود آورده بود، در ایـنجا خود را بمثابهٔ ادارهٔ گذرنامه مستقر میسازد.

«از جهان موجودات انسانی» نباید «به هیچ وجه، چیزی آزاد شود». (نگاه کنید به «غزل غزلهای سلیمان»)

بنابر صفحهٔ ۲۱۸ ، ایضاً میتوان «خصوصیت» خود را از طریق «سر سپردگی» و «انقیاد» تسلیم نمود. به رغم اینکه موافق صفحات فوق الذکر، از خصوصیت، مادامکه شخصی اصولاً حاضر است نمیتوان دست کشید، حتی در «حقیرانه ترین» یا «فرمانبر دارانه ترین» شکل. و آیا «حقیرترین» برده، «فرمانبر دارترین» نیست؟ بنابر یکی از توصیفهای پیشین خصوصیت، تنها «با تسلیم» خصوصیت خود، میتوان «حیات» خویش را تسلیم نمود.

در صفحهٔ ۲۱۸، خصوصیت بمثابهٔ یکی از جنبههای آزادی، بـمثابهٔ قـدرت، بـار دیگر در مقابل آزادی بمثابهٔ رهایی قرار داده میشود؛ و از جمله وسـایلی کـه سـانچو توسط آن وانمود میکند خصوصیت خود را حفظ میکند «سالوس» و «فـریب» ذکـر میشود (وسایلی که خصوصیت من آنها را بکار میبرد، زیرا بـاید بـه مـقتضیات عـالم «گردن نهد»)، و غیره.

«زيرا وسايلي كه من بكار ميبرم توسط أنچه كه هستم تعيين ميشود.»

پیش ازین مشاهده کردیم که در میان این وسایل، همانطور که ایضاً از گزارشات او علیه ماه آشکار بود، فقد هر گونه وسایلی نقش مهمی را ایفاء میکند (نگاه کـنید بـه صفحات پیشین «منطق») آنگاه برای تغییری، آزادی بمثابهٔ **«خود \_رهایی»** تلقی میشود، یعنی اینکه من فقط همانقدر دارای آزادیام که توسط «خصوصیتم» بـدست مـیآورم، جایی که تعریف آزادی بمثابهٔ **خود \_ر**هایی، که در میان همگان، و بویژه آلمانها و اندیشه پردازان یافت میشود، تجلی خود را، بمثابهٔ خصوصیت بنیاد مینهد.

و این آنگاه با مثال «گوسفند» که برایش اصولاً هیچ گونه «استفادهای» ندارد «از اینکه بآنها آزادی بیان داده شود.» (ص ۲۲۰) برای ما توضیح داده میشود. اینکه بر داشت او در اینجا از خصوصیت بمثابهٔ خود \_ رهایی، تا چه اندازه پیش پا افتاده است فقط هنگامی آشکار میشود که مستعمل ترین عبارات دربارهٔ آزادی اعطا شده، آزاد ساختن، و خود رهایی و غیره را تکرار میکند (ص ص ۲۲۱/ ۲۰). آنتی تز میان آزادی بمثابهٔ رهایی و خصوصیت بمثابهٔ نفی این رهایی اکنون بطور شاعرانه نیز وصف می شود:

«آزادی خشم شما را علیه هر آنچه که نیستید بر می انگیزد» (بنابراین، آزادی خصوصیت غضب آلود است، یا دارای طبایع و بایی است، مثلاً، بـه عـقیدهٔ سـانچوی قدیس، گیزو فاقد هر گونه «خصوصیتی [است]»؟

و آیا من هنگامیکه از دیگران خشماگین می شوم، **خشنود** نمی شوم؟)، «اگو ٹیسم شما را فرا میخواند مشعوف شوید و دستخوش التذاذ گردید» (بدینطریق اگو ٹیسم آزادیے است که محظوظ میشود؛ ضمناً، پیش ازین با شادی و التذاذ \_نفس اگو ٹیست در توافق با خود آشنا شدیم).

«آزادی همانا اشتیاق است و اشتیاق باقی خواهد ماند.» (انگار اشتیاق، خصوصیت و التذاذ نفس مردمانی با طبعی خاص، بویژه مردم مسیحی ـ ژرمنی نبوده ـ و این اشتیاق باید «از دست برود»؟).

«خصوصیت همانا واقعیتی است که بالقوه تمامی عدم - آزادیها که رادع و محظوری است و راه خاص شما را سد میکند، از میان می برد» (که پس در این حالت، تا زمانی که عدم آزادی از بین نرود، خصوصیت من همانا خصوصیتی سد شده است. این باز هم خصلت نمای خرده - بورژوآی آلمانی است که برای او کلیهٔ موانع و محظورات «بخودی خود» ناپدید می شوند، چراکه وی هیچگاه انگشت خود را برای نیل بآن بلند نمیکند، و معمولاً این موانع راکه «بخودی خود» ناپدید نمی شوند را به خصوصیت خود تبدیل میکند. می توان بطور گذرا ملاحظه کرد که خصوصیت در اینجا بمثابهٔ شخص عمل کننده ظاهر میشود، به رغم اینکه بعداً به توصیف صرفی از مالک آن تنزل داده میشود). (ص ۲۱۵) همان آنتی تز دوباره به شکل ذیل ظاهر میشود: «شما بمثابهٔ خودبودنتان، در واقعیت کریبان خود را از همه چیز خلاص میکنید، و آنچه با شما میماند، خودتان پذیرفته اید، و این همانا انتخاب و اختیار شماست. کسی که از آن خود است، آزاد زاده شده، کسی که آزاد است از طرف دیگر، یگانه کسی است که مشتاق آزادی است.»

سانچوی قدیس معهدا در صفحهٔ ۲۵۲ «قبول میکند» «که هرکس بمثابهٔ موجودی انسانی زاده شده، بدینطریق از ایـن لحـاظ کـودکان نـوزاد یکسان و برابرند.»

آنچه شما بمثابهٔ خود بودن خاصتان «از سر باز ننموده اید» همانا «انتخاب و اختیار تان است» همانگونه که در حالت ضرب و شتم برده در بالا ذکر شد. - تعبیری پیش پا افتاده و مبتذل! - بنابراین، در اینجا خصوصیت به این تصور عجیب و مدهش تنزل می یابد که سانچوی قدیس هر چیزی که دلبخواهانه، گریبان خود را از آن «خلاص» نکرده، را مغظ می کند، مثلاً از گرسنگی هنگامیکه پولی در بسط ندارد. سوای چیزهای بسیاری، مثلاً لهجه، خنازیر، بواسیر، فقر، یک پایی بودن، فلسفه بافی اجباری که بوسیلهٔ تقسیم کار باو تحمیل شده، و غیره، و غیره - سوای این واقعیت که ابداً بدو بستگی ندارد از اینکه این چیزها را «بیذیرد» یا «نیذیرد»؛ با این وجود، حتی اگر برای لحظه ای مقدمات او را بیذیریم، وی تنها واجد انتخابی میان دو چیز است که درون قلمرو او وجود دارد و معلقاً بوسیلهٔ خصوصیت او ایجاب نمیشود. برای مثال، او بمثابهٔ دهقانی ایرلندی فقط می تواند یا سیب زمینی را برگزیند یا از گر سنگی بمیرد، و حتی برای این انتخاب نیز آزاد نیست. در جمله ای که در بالا شاهد مثال آورده شد باید به اتصال زیبا نیز تو جه نمود، که در آن، درست مانند علم حقوق، «پذیرش» مسقتیماً با «انتخاب» و «اختیار» یک کسان فرض می شود. ضمناً، اظهار اینکه منظور سانچوی قدیس از اینکه کسی که «آزاد زاده شده» چیست، دشوار است؛ خواه در این منای به نایر به از آیزاد به این ای دیسان دیبانی و به نمود، که در آن، درست مانند علم حقوق، «پذیرش» مسقتیماً با «انتخاب» و «اختیار» یکسان

و آیا احساسی که در او تعبیه شده، احساس او که تو سط وی پذیرفته شده نیست؟ و آیا در صفحهٔ ۸۴/۸۵ نمی آموزیم که احساس های «تعبیه شده»، همانا احساس های «خاص خود فرد» نیست؟ برای مابقی، در اینجا همانگونه که پیش ازین در ارتباط با کلو پشتوک مشاهده کردیم (که در اینجا بعنوان مثالی پیش کشیده میشود)، معلوم میشود که رفتار «خاص خود فرد» اصولاً با رفتار فرد منطبق نیست، به رغم اینکه بىرای کلوپشتوک، مسیحیت چنین می نماید «کاملاً بحق» بوده و مطلقاً «راه او را بطور بازدارندهای سد نکرده است».

«کسی که بشخصه نیازی به آزاد ساختن خود ندارد، زیرا از آغاز هر چیزی جز خود را رد کرده است... به رغم اینکه در حدود آزرم کودکانهای باقی میماند، هم اکنون برای آزاد ساختن خود از این سحر دست بعمل میزند.»

از آنجائیکه کسی که بشخصه نیازی به آزاد ساختن خود ندارد، هم اکنون بمثابهٔ کودک برای آزاد ساختن خود دست بعمل میزند، و کلیهٔ اینها همانطور که قبلاً مشاهده کردیم، به این خاطر ااست که او ]کسی است که «آزاد زاده شده». «به رغم اینکه او در حدود آزرم کودکانه باقی می ماند» هم اکنون بدون هیچ گونه قید و بندی، یعنی بشیوهٔ خاص خود، درباره این سحر بشخصهٔ خود می اندیشد. معهذا این نباید ما رادستخوش تعجب سازد. پیش ازین در آغاز عهد عتیق مشاهده کردیم که اگو ٹیست در توافق با خود چه اعجوبه ای است.

، خصوصیت در اکوئیست صغیر دست بعمل میزند و «آزادی» مطلوب را برای او تأمین میکند». این نه «اشتیرنر» بلکه همانا «خصو صیت» است که زندگی میکند، دست بعمل میزند» و در او «تأمین» میشود. در اینجا می آموزیم که خصوصیت نه توصیفی از کسی که بشخصه از آن خود است، بلکه توصیفی از کسی که بشخصه صرفاً تعبیری از خصوصیت است، میباشد.

همانگونه که مشاهده کردیم، «رهایی» در ذروهٔ اوج خود، رهایی از خویشتن خاص خود و از خودگذشتگی و کف نفس بود. ایضاً مشاهده کردیم که از سوی دیگر، وی «خصوصیت» را بمثابهٔ تأیید خویشتن و نفع شخصی خود پیش میکشد. اما هم چنین مشاهده کردیم که خود این نفع شخصی دوباره از خودگذشتگی و کف نفس است.

مدت زمانی است که بطور دردناکی از این نکته آگاهیم که «مقدس» گم شده بود. اما ناگهان آن را در صفحهٔ ۲۲۴، در پایان بخش مربوط به خصوصیت می یابیم، کـه در آنجاکاملاً خجولانه ایستاده است و هویت خود را باکمک چرخش و توضیح ذیـل بثبوت میرساند:

«رابطهٔ من با چیزی که خودخواهانه انجام می دهم» (یا اصولاً انجام ندهم) «از رابطهٔ من با چیزی که فداکارانه خود را وقف آن می کنم» (یا که انجام می دهم) متفاوت است.

معهذا ماکس قدیس با این تکهٔ جالب توجهٔ همانگویی، که از «انتخاب و اختیار»،

«يذير فته شده» خشنود نيست؛ اينجا ناگهان «بگانه» مدتها فراموش شده از نو در هيئت نگهبان شب که هویت مقدس را برقرار میسازد، ظاهر میشود و اعلام میدارد که او: ومي توانست نشانة تمايز را پيش كشد: عليه اولي مي توانم گناه كنم يا مرتكب مناهي شوم، (یک همانگویی جالب توجه!)، دیگری را تنها می توانم توسط حماقتم از دست دهم، از خودم دور کنم و خودم را از آن محروم سازم، یعنی به کاری احمقانه دست زنم» (از اینجا چنین نتیجه میشود که او می تواند خود را توسط حماقتش از دست ده.د، می تواند خویشتن را از خود محروم سازد، ـ می تواند از خود محروم شود ـ می تواند از زندگی محروم شود). وهر دو این دیدگاهها بر آزادی تجارت قبابل اجراست، زیبرا «تا حدودی برای مقدس در نظر گرفته میشود و تا حدودی نه این چنین، یا آنگونه که خود سانچو آن را بمراتب واضحتر بیان میکند، وچراکه تا اندازهای بمثابهٔ آزادییی تلقی میشود که می تواند بسته به شرایط مورد تصدیق قرار گیرد یا مضایقه شود، و تا اندازهای بمثابة آزادی که می تو اند تحت هر شرایطی بمثابة مقدس تلقی شود.» (ص ص ۲۲۴/۲۲۵) در اینجا بار دیگر سانچو «ویژگی» و «تیزهوشی» خود را در مسالهٔ آزادی تجارت و تعرفه های حمایتی آشکار میسازد، و به این وسیله «گزینش» خاطر نشان ساختن درست یک حالت جداگانه که آزادی تجارت بمثابهٔ «مقدس» تلقی شده است را بدست میدهد. ۱) زیرا همانا یک **«آزادی» است** و

۲) «تحت هر شرايطی».

مقدس براى كلية مقاصد سودمند تلقى ميشود.

همانطور که مشاهده کردیم، بعد از اینکه خصوصیت با کمک آنتی تر منطقی و «وجود عارضی \_ایضاً طور دیگر \_تَعین شده» از «آزادییی» حک و اصلاح شد که پیش ازین برپاکشته است \_سانچوی قدیس در این فاصله هر چیزی که از قضا مناسب اوست (مثلاً کتک خوردن) را در خصوصیت و هر آنچه مناسب او نیست را در آزادی «نگونسار» میکند \_سرانجام می آموزیم که کلیهٔ اینها هنوز خصوصیتی حقیقی نبوده است.

در صفحهٔ ۲۲۵ اظهار میشود، وخصوصیت مطقاً یک تصور (ایده) نظیر آزادی و غیر،، نیست؛ خصوصیت همانا فقط توصیفی - از مالک است.»

خواهیم دید که این «توصیف از مالک» عبارت از نفی آزادی در سه انعطافی است که سانچوی قدیس بآن نسبت میدهد \_لیبرآلیسم، کمونیسم و اومانیسم \_که [آن را] در حقیقتش درک میکند و آنگاه این روند تفکر، که طبق منطق پیشرفته بغایت ساده است

را، توصيفي از منيت واقعى مي نامد.

تمام فصل مربوط به خصوصيت به مبتذل ترين خود \_مشاطه گرى خلاصه ميشو د كه خرده بورژوآی آلمانی باکمک آن خویشتن را بخاطر ناتوانی خاص خود تسلی میدهد. او درست مانند سانچو تصور میکند که در مبارزهٔ منافع بورژو آیی با مرده ریگ فئو دالیسم و سلطنت مطلقه در سایر کشورها همه چیز صرفاً حول مسالهٔ اصول، حول این مساله که «انسان» از چه چیز خود را باید رها سازد، دور میزند. (ایضاً به صفحات پیشین مربوط به لیبرآلیسم سیاسی مراجعه کنید) باینجهت وی در آزادی تجارت فقط یک آزادی را می بیند و درست مانند سانچو، دربارهٔ اینکه آیا «انسان» باید «تحت هر شرایطی» از آزادی تجارت برخوردار باشد یا خیر با تبختر و قیافه حق بجانبی به شرح و بسط می بردازد. و چون، همانگونه که در چنین شرایطی اجتناب نا پذیر است، اشتیاق او برای آزادی دچار شکست رقت باری میشود، آنگاه، دوباره همچون سانچو، خود را تسلی میدهد که «انسان» یا خود او «نمی تواند از همه چیز آزاد شود» که آزادی مفهومی است بسیار مبهم و اینکه حتی مترنیخ و شارل دهم قادر بودند به «آزادی حقیقی» متوسل شوند (ص ۲۱۰ «کتاب» و در اینجا فقط لازم است یاد آوری شود که این همانا مرتجعان، بویژه مکتب تاریخی و رومانتیست ها<sup>هه</sup> هستند که ـ باز هم درست مانند سانچو \_ آزادی حقیقی را به خصوصیت، برای مثال، به خصوصیت دهقان تیرولی، و بطور کلی به تکامل خاص افراد و ایضاً محلات، شهرستان ها و املاک تنزل می دهند). - خرده بورژو آ ایضاً خود را تسلی میدهد که بعنوان یک آلمانی، حتی اگر آزاد هم نباشد، برای کل رنج هایش، در خصوصیت بی چون و چرای ویژهٔ خود، جبران و عوضی را می یابد. وی باز هم همچون سانچو، در آزادی قدرتی که قادر به کسب [آن] باشد را نمی بیند و از اینرو اعلام میدارد که ناتوانی خاص او همانا قدرت است.

آنچه خرده ـ بورژوآی متعارفی آلمانی در اعماق راکد ذهنش، همچون تسلایی بخود نجوا میکند، برلنی آن را بمثابهٔ چرخش زیرکانهٔ تفکر بـا صـدای بـلند در بـوق میدمد، و به خصوصیت مبتذل و ابتذال خاص خود افتخار میکند.

۵\_مالک

با توجه به طریقه ای که در آن «مالک» به سه «انعطاف» تقسیم شده: [بعنی] «قدر نم»،

«مراودهام» و «التذاذ نفسم»، نگاه کنید به «اقتصاد عهد جدید». ما بلافاصله به اولین این انعطافها خواهیم پرداخت.

یادداشت شمارهٔ ۱- خواننده تعجب خواهد کرد که چرا نتیجه گیری معادلهٔ شمارهٔ ۴، ناگهان در معادلهٔ شمارهٔ ۵، بمثابهٔ مقدم نتیجهٔ معادلهٔ ۳ ظاهر میشود، بطوریکه بجای «حق» و «کلیهٔ حقوق موجود»، بی مقدمه بمثابهٔ مقدم بمنصهٔ ظهور میرسد. این همانا بخاطر ایجاد این توهم صورت میگیرد که سانچوی قدیس از حقوق واقعی و بحق سخن میگوید، هر چند که به هیچ وجه قصد چنین کاری را ندارد. او از حقوق فقط تا جایی که بمثابهٔ «صفت» مقدس بودن عرضه شود، سخن میگوید.

یادداشت شمارهٔ ۲ ـ بعد از اینکه حقوق بمثابهٔ «حق بیگانه» تعیین شد، بسته باینکه سانچوی قدیس چگونه مایل است دست به تعریف بیگانه زند که حقوق مورد بحث را از او اخذ میکند، هر اسمی که مایلید را میتوانید بدان بدهید، از قبیل «حق سلطان» «حقوق خلق»، و غیره. این عمل به سانچو اجازه میدهد باظهار خود مبنی بر اینکه «حق بیگانه از طرف طبیعت، خدا و انتخاب عمومی و غیره، داده شده» (ص ۲۵۰) و از اینرو نه «از طرف من»، ادامه دهد.

آنچه ساده لوحانه است همانا فقط روشی است که قدیس ما میکوشد توسط آن با استفاده از ترادف و هم معنایی به معادلات ساده فوق پارهای شباهت های تکاملی دهد. «اگر شخص ابلهی مرا ذیحق بداند» (چطور اگر او خود ابلهی باشد که خود را ذیحق بداند؟) «نسبت به حقم دستخرش بدگمانی می شوم»

(برای منافع «اشتیرنر» خوشاینداست که چنین باشد). «اما حتی اگر شخص خردمندی مرا ذیحق بداند، این بدین معنی نیست که من ذیحقم. اینکه من ذیحقم، بکلی از شناسایی ذیحق بودنم از طرف ابلهان یا خردمندان مستقل است. ولی معهذا، ما تاکنون برای این حق بذل مساعی کردهایم. ما در پی حقیم و برای نیل بدان به دادگاه متوسل می شویم... اما من از این دادگاه چه میخواهم؟ من بدنبال حق سلطان و حق بیگانهام، نه حق خود... از اینرو، من در برابر دادگاه عالی

سانسور، بدنبال حق سانسور هستم.، (ص ص ۲۴۴/۲۴۵)

باید استفادهٔ نیرنگبازانه از هم معنایی در این حکم استادانه را مورد ستایش قرار داد. شناسایی حق بمفهوم متعارفی محاورهای با شناسایی آن بمفهوم حقوقی یکسان فرض میشود. حتی قابل ستایش تر ایمانی است که قادر به حرکت دادن کوهها با این تصور است که بخاطر لذت اثبات حق خود به «دادگاه متوسل میشود» ـ ایمانی که حکایت از آن دارد که دادگاهها بخاطر مرافعه گری و محاکمه بازی بر پا شدهاند. و سرانجام، در خور توجه، ایضاً مکری است که سانچو با آن، \_همانند حالت معادله ۵ در بالا \_از پیش، نام مشخص تر، در این حالت «حق سلطان» را جا میزند، تا با اطمینان بیتشری قادر باشد بعدا آن را در مقوله عام «حق بیگانهٔ» خود وارد کند.

| = نه حق من                   | حق بیگانه         |
|------------------------------|-------------------|
|                              | حق بودن من بر حسب |
| = ذيحق نبو دن                | حق بیگانه         |
| <del>۔</del> حق نداشتن       |                   |
| <b>= بی حق</b> بو دن (ص ۲۴۷) |                   |
| =)نه حق تو                   | حق من             |
| الحق تو                      |                   |
| = ناحق من                    | حق تو             |

یادداشت. «شما مایلید علیه دیگران بحق باشید» (باید چنین می آمد: در حق خرد

\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] اینکه بهلول فرخنده خوی قدیس واقعاً چه تصوری از دادگاه دارد می تواند از این واقعیت استنتاج شود که وی مثال، دادگاه عالی سانسور را ذکر میکند که دست بالا تنها می تواند از این واقعیت استنتاج شود که وی مثال، دادگاه عالی سانسور را ذکر میکند که دست بالا تنها می تواند از این واقعیت استنتاج شود که وی مثال، دادگاهی که صرفاً می تواند ضوابط اداری را بالا تنها می تواند است جزا و کیفر دهد و نه دعاوی مدنی را فیصله بهلول فرخنده خوی قدیس واقعاً چه تصوری از بالا تنها می تواند از این واقعیت استنتاج شود که وی مثال، دادگاه عالی سانسور را ذکر میکند که دست بالا تنها می تواند از این واقعیت استنتاج شود که وی مثال، دادگاه یالی سانسور را ذکر میکند که دست بالا تنها می تواند از این واقعیت استنتاج شود که وی مثال، دادگاهی که صرفاً می تواند ضوابط اداری را بکار برد، اما نه قادر است جزا و کیفر دهد و نه دعاوی مدنی را فیصله بخشد.

برای قدیس که همواره با افراد **واقعی** سروکار دارد چه باک، که دو نظام بکلی متفاوت تولید شالوده افراد را تشکیل دهد که در آنجا دادگاه و حکومت از یکدیگر جدا هستند، و بشیوهای پدر سالارانه در یکدیگر ممزوج شدهاند.

معادلات فوق اکنون به دستورهای اخلاقی، «گزینش»، «نامگذاری» و «وظیفه» تبدیل شده که ماکس قدیس آن را با صدایی رعد آسا بر سر سلیگا، نوکر وفادارش که وجدان معذبی دارد، فریاد میکشد. ماکس قدیس همچون یک ضابط درجه دار پروسی («ژاندارم» خود او «از طریق دهان او سخن میگوید) سلیگا را در سوم شخص مررد خطاب قرار میدهد: او باید مراقب باشد که حق غذا خوردنش محدود باقی نماند. حق پرولتاریا برای غذا خوردن هیچگاه «محدود نشده است»، معهذا «بالقوه» چنین روی میدهد که آنان بیشتر اوقات قادر نیستند آن را «مورد استفاده قرار دهند».

باشید). «شما نمی توانید این باشید و در رابطه با آنان همیشه ناحقید، زیرا ایشان اگر در حق «خود» هم تباشند، مخالفان شما نبستند. آنان شما را همیشه «ناحق» در نظر میگیرند... چنانچه شما بر شالودهٔ حق باقی بمانید، آنگاه بر شالودهٔ مرافعه کری باقی می مانید. (ص ص ۲۵۳/۲۴۲) «بیانیم در این فاصله، مطلب را از جنبهٔ دیگری بررسی کنیم». سانچوی قدیس که به این ترتیب دلایل کافی از دانش حقوق خود بدست داده است، اکنون می تواند حق را بار دیگر به تعریف حق بمثابهٔ مقدس محدود سازد و در این رابطه پارهای از عناوینی که قیلاً علاوه بر واژهٔ «حق» به مقدس داده بود را بدهد. «آیا حق مفهومی مدهبی، یعنی، چیزی مقدس نیست؟» (ص ۲۴۷) وجه کسی می تواند، اگر دیدگاهی مدهبی نداشته باشد، بدنبال حق باشد؟» (همانجا) «حق، در خود و برای خود، از اینرو بدون ارتباطی با من؟، حق مطلق!» بنابراین جدا شده از من - چیزی، در خود و برای خودبودن، ا - یک مطلق! حقی ابدی و ازلی، همچون حقیقتی سرمدی» \_ مقدس. (ص ۲۷۰) وشما با دهشت از مقابل دیگران میرمید، زیرا تصور میکنید در کنارشان شبح حق را مى بينيد!» (ص ٢٥٣) «شما در حول و حوش مي بلكيد تا رويا و خيال را بخود جلب كنيد.» (همانجا) «حق همانا هوی و هوس است که توسط رویا و خیال پخش و توزیع شده» (سنتنر دو حکمی که در بالا داده شد). (ص ۲۷۶) «حق... همانا فكر و ذكر است.» (ص ۲۷۰) وحق همانا روح است.... (ص ۲۴۴) «زیرا حق فقط می تواند بوسیلهٔ روح پخش و توزیع شود.» (ص ۲۷۵) سانچوی قدیس اینک آنچه پیش ازین در عهد عتیق بسط داده بو د را بسط میدهد، یعنی، آنچه «فکر دائم» است را، تنها با این تفاوت که در اینجا «حق» همه جا بمثابهٔ «مثال دیگری» از «فکر و ذکر» ظاهر میشو د. «حق در اصل اندیشه و تفکر من است» (1) وو منشاء خود را در من داراست. اما اگر تفکرم از من بگریزد؛ (باصطلاح عامیانه، جیم شود) «اگر کلمه بر زبان آورده شود، آنگاه به جسم تبدیل میشود.»<sup>(۱)</sup> (و سانچوی قدیس می تواند از آن شکم سیری بخورد)، «مقاید ثابته» ـ کل کتاب اشتیرنر شامل فکر و ذکری است که از او «گریختهاند»، اما توسط ما دستگیر

۸۰ مقایسه کنید با انجیل یو حنا \_ باب ۱: آیهٔ ۱۴

\_ ه.ت.

TAY-

شده و در ونادیب خانهٔ بس ستودنی اخلاقیات؛ محبوس گشته اند. واهامن دیگر نمی ترانم گریبانم را از عقاید (ایده) خلاص کنم، (بعد از اینکه اید، گریبان خود را از دست او خلاص کرد!) وهر اندازه نازک کاری بخرج دهم با آن روبرو می شوم؛ (دم خروس که از زیر عبایش بیرون می زند<sup>(۱)</sup>) وباین ترتیب، اشخاص قادر نبو ده اند کنترل ایدهٔ حق که خودشان بوجود آوردند را از نو بدست آورند. مخلوق آنان بهمراه شان می گریزد. این همانا حق کامل و مطلق است، که مورد عفو و بخش قرار می کیرد، (ای هم معنایی!) و از من جدا می شود، از آنجائیکه ما آن را بمثابهٔ مطلق می پرستیم، نمی توانیم آن را دوباره ببلعیم و همانا ما را از قدرت خلاقانه مان محروم میسازد؛ خلقت بیشتر از خالق است، و در خود و برای خود زندگی می کند. نگذار دیگر حق، آزادانه باطراف بگریزد... (با این جمله ما دیگر از این اندرز پیروی کرده و حق را برای حال حاضر به زنجیر می کشیم) (ص ۲۷۰)

سانچوی قدیس که بهاین ترتیب حق را از میان وادی رنج های ممکنهٔ تقدیس بوسیله آب و آتش یدک کشید و آن را تطهیر نمود، بهاین وسیله آن را نابود می سازد.

«همراه با حق مطلق، خود حق از میان میرود، در عین حال سیطرهٔ مفهوم حق، (هیرارشی) «زدوده میشود. زیرانباید فراموش کرد که مفاهیم، تصویرات و اصول تاکنون بر ما حاکم بودهاند و اینکه در بیان این حاکمان، مفهوم حق یا عدالت یکی از مهمترین نقش ها را ایفاء کرده است.» (ص ۲۷٦)

اینکه روابط حق در اینجا بار دیگر بمثابهٔ سلطه مفهوم حق ظاهر میشود و اینکه اشتیرنر حق را بطور ساده، مفهوم و از اینرو مقدس اعلام میدارد، چیزی است که قبلاً بآن عادت کرده ایم؛ در این باره نگاه کنید به «هیرارشی، [بزعم اشتیرنر] حق نه از مناسبات مادی افراد و آنتاگونیسم حاصلهٔ افراد علیه یکدیگر، بلکه از مبارزهٔ آنان علیه مفهوم خاص خود، که می بایست «از دماغ خود بیرون کنند» نشت می گیرد. نگاه کنید به ابخش ا «منطق».

آخرین شکل تقدیس حق ایضاً فراگیر [این] سه یادداشت ذیل است:

یادداشت ۱: «مادام که این حق بیگانه با حق من مطابق است، بطبع این یک را نیز در آن می یابم.» (ص ۲۴۵)

ـ ه.ت.

سانچوي قديس ميتواند براي لحظهاي درباره اين حكم تعمق ورزد.

بموجب این، جامعۀ رمی از همان ابتدا می بایست جامعۀ رمی فاسد شده می بود، زیرا منافع اگو ٹیسٹی در الواح ده گانه<sup>عم</sup> و حتی بمرانب شدیدتر در وقانون مدنی منکامل تر، عصر امپراطوری تجلی یافته است. از اینرو در این یادمان تلخ از هگل، قانون مدنی بمثابۀ نشانۀ بیماری اکولیسم و نه مقدس در نظر گرفته میشود. در اینجا نیز سانچوی قدیس بخوبی می تواند تا آن اندازه که قانون مدنی [Privatrecht] با مالکیت خصوصی قصایی دارد، بیاندیشد (مقایسه کنید با ومالکیت خصوصی، دولت و حق،) که ماکس قدیس دربارۀ آن هیچ چیز برای گفتن جز اینکه آنها مقدسند ندارد.

یادداشت ۳: واکرچه حق از منهوم مأخرذ میشرد، معهدا فقط چرن به نیازهای انسان خدمت میکند، هستی می یابد.» هگل چنین می گوید (فلسفۀ حقوق،<sup>(۱)</sup> پاراگراف ۹ ۲۰، اضافات) که قدیس ما از ار هیرارشی مفاهیم در جهان معاصر را مأخوذ میکند. بنابراین هگل، موجودیت حق را از حوایج آمپیریک افراد توضیح می دهد، و تنها باکمک اظهاری ساده، مفهوم را نجات میدهد. می توان دید چگونه هگل بمنتهی درجه، ماتر یالیستی تراز ومنیت جسمانی»،

١. ݣ.ر.ف. مكل، مباني فلسفة حقوق

ـ هات.

ب) حقوق بشر ـ ـ حق اگو ئیستی ج) حق بیگانه = که تو سط دیگران بر سمیت شناخته می شود د) حق آن چیزی است که انسان حق می داند حق می داند هاین حقی اگو ئیستی است، یعنی، من آن را حق میدانم، از اینرو همانا حق است، (در همه جا، آخرین عبارت در ص ۲۵۱ است).

یادداشت ۱: من توسط خودم، برای ارتکاب قتل، اگر خودم را از انجام آن منع نکنم، اگر از قنل بعنوان خطایی نترسم، مجاز میشرم، (ص ۲۴۹) باید چنین می آمد: من اگر خودم را از انجام قتل منع نکنم و از آن نترسم، مرتکب قتل میشوم. کل این حکم تعمیم متکبرانهٔ دومین معادله در آنتی تزج است، کَهُ در آنجا واژهٔ واختیار و رخصت داده میشود، معنای خود را از دست داده است.

باین ترتیب، سانچوی قدیس بموجب اظهار خاص خود در صفحهٔ ۴۳، بار دیگر حق را در خود. به وخارج از خود. و در واقع وبه ماورا. انتقال میدهد. اما اگر بخواهد در بعضی مراحل چیزها را بدین نحو بخود اختصاص دهد، آنگاه میتواند وبه خود. به اخلاقیات، مذهب و هر چیز ومقدسی، انتقال یابد، و مشخص کند از اینکه ودر او ، همانا اخلاقی و مذهبی، مقدس است او ] در خارج از او هیچ گونه، اخلاقیات، مذهب و قداستی و جود ندارد ـ تا اینکه بعد بار دیگر آنها را بر طبق صفحهٔ ۴۳، بخارج از خود و به ماوراه انتقال دهد. به این و سیله واحیای چیزها، بموجب الگوی مسیحی انجام میشود.

یادداشت ۳:

«خارج از من هیچگونه حقی وجود ندارد، چنانچه آن را حق بدانم، آنگاه حق است و ممکن است به این خاطر هنوز برای دیگران حق باشد. (ص ۲۴۹)

باید چنین می آمد: چنانچه من آن را حق بدانم، آنگاه برای من حق است، ولی هنوز برای دیگران حق نیست. ما اکنون دارای امثاله کافی نوع وپرش ککی، هم معنایی سانچوی قدیس هستیم که با واژه وحق، انجام میدهد.

حق و حقوق، وحقوق، فضایی، اخلاقی و آنچه او وحق، میداند، و غیره؛ همگی بطور در هم و بر هم، آنطور که مناسب اوست مورد استفاده قرار می گیرد. بگذار سانچوی قدیس برای برگرداندن حکم خود دربارهٔ حق به زبان دیگری بکوشد؛ آنگاه کلپتره گویی اش کاملاً آشکار خواهد شد. از آنجائیکه این هم معنایی ودر منطق [خردمندی جدید]، بطور همه جانبه ای مورد بحث قرار گرفت، در اینجا فقط کافی است بآن بخش اشاره بکنیم.

حکم فوقاً یاد شده ایضاً در سه «دگر دیسی» ذیل عرضه میشود: الف \_ واينكه حق بجانب من باشد يا خير، در اين بار، قاضى ديگرى جز خود من وجود ندارد. دیگران فقط از اینکه با حق من موافقت کنند و از اینکه برای آنان نیز بمثابهٔ حق وجود دارد، می توانند قضاوت کنند و تصمیم بگیرند.، (ص ۲۴۶) ب . وصحيح است كه جامعه خواستار آنست تا هركسي به حق خود برميد، اما فقط حقى که توسط جامعه مورد تأیید قرار گیرد، همانا حق اجتماعی و نه واقعاً حق اوست. (باید چنین می آمد: دمال او چیست، - دحق، در اینجا واژهٔ بکلی بی معنایی است. و آنگاه با خودستایی می گرید:) ربا این همه، من بخودم حق اختیار (اتوریته)... مالک و خالق حقّم را میدهم. یا آن را برای خود فرا چنگ میآورم، (دخالن، فقط تا جابی که نخست اعلام میدارد حق همانا تفکر اوست و آنگاه مدعی میشود که این تفکر را در خود پس گرفته است)، ومن هیچ گونه منشاء دیگر حق جز خودم را نمی شناسم ـ نه خدا، نه دولت، نه طبيعت، نه انسان، نه حق الهي يا بشري را.، (ص ٢۶٩) ج ـ داز آنجائیکه حقوق بشر، همواره چیزی است معین، در واقعیت همواره بمعنی حقی است که اشخاص ببکدیگر میدهند، یا واعدار میکنند. (ص ۲۵۱) از جانب دیگر، حق اگو نیستی، حقی اسب که من بخودم می دهم یا می گیرم. با این همه، «بیائیم در خانمه بگوئیم، می توان دید» که حق اگو ٹیستی دوران طلابی سانچو، که در خصوص آن افراد با یک دیگر ۲۰ سنار می آینده، از آز چه بیک دیگر میدهند، یا واگذار میکنند، آنچنان متفاوت نیست.

یادداشت ۴: در خانمه، اکنون دیگر باید شیرهٔ بیان هم آری و هم نه که مایل بودم فقط در حالیکه در اعماق حق کند و کاو میکردم را مورد استفاده قرار دهم و دست کم اجازه داد واژه باقی بماند را پس بگیرم. هر چند، در حقیقت همراه با مفهوم، کلمه معنای خود را از دست میدهد. آنچه حقم نامیدم، دیگر اصولاً حق نیست. (ص ۲۷۵)

هر کس با نظری اجمالی خواهد دید چرا سانچوی قدیس اجازه داد وراژهٔ حق در آنتی تز فوق باقی بماند. زیرا از آنجائیکه او اصولاً دربارهٔ مضمون حق سخن نمی گوید، انتقاد که جای خود دارد، فقط می تواند با حفظ واژهٔ حق آن را [چنان] بنمایاند که [گویی] دربارهٔ حق سخن می گوید. اگر کلمهٔ حق از آنتی تز حذف شود تمام آنچه مفمون همواره فقط با کمک امثلهای عرضه شد که، با این همه، همانطور که دیدیم، چیزی جز همانگویی هایی نبود از قبیل: اگر مرتکب قتل شوم، آنگاه مرتکب قتل میشوم، و غیره؛ که در آن کلمات وحق، و اختیار داشتن، و هکذا؛ فقط برای پنهان داشتن همانگویی ساده و دادن نوعی از ارتباط با آنتی تز عرضه شد. منظور از هم معنایی، نیز بوجود آوردن نمود برای پرداختن به نوعی مضمون بود. ضمناً، بلافاصله می توان دید این یاوه سرایی دربارهٔ حق چه منبع پر مایهای از لاف زنی و خود ستایی را فراهم می آورد.

باین ترتیب کلیهٔ «کند و کاو در اعماق حق» بدین معناست که سانچوی قدیس وشیوهٔ بیان هم آری و هم نه را مورد استفاده قرار داده و «دستکم اجازه داد، واژه باقی بماند»، زیرا قادر نبود چیزی دربارهٔ خود موضوع بگوید. اگر آنتی تز اصولاً معنایی داشته باشد، یعنی اگر «اشتیرنر» بطور ساده بخواهد در آن کراهت خود نسبت به حق را نشان دهد، آنگاه بطریق اولی بایدگفت که این او نبو دکه «در اعماق حق کند و کاو کرد» بلکه همانا حق بود که اعماق او را «کاوید» و اینکه او فقط این واقعیت را بیان کرد که حق مورد پسندش نیست و به مذاقش خوش نمی آید. بهلول فرخنده خوی، این حق بدون نقص را سفت بچسب! سانچوی قدیس برای وارد کردن نوعی مضمون در این خلاء و تھی بودن باید باز هم مانور منطقی دیگری را بعهده گیرد، که با کمال «مهارت» همراه با تقدیس و آنتی تـز، کاملاً در هم میآمیزد و بدین نحو [آن را] تماماً با وقایع بی شماری که مردم و فلاسفهٔ آلمانی، بهر تقدیر قادر بدرک آن نبودند مستور میسازد.

ج \_استملاک تؤسط بوسیلهٔ آنتی تز مرکب

واشنیرنرو اکنون باید تعریف آمپیریکی از حق که می تواند به فرد نسبت دهد را ارائه دهد، یعنی باید چیز دیگری را در حق، به غیر از قداست تصدیق کند. در این رابطه وی می توانست کلید دوز و کلک های ناشیانه اش را برای خود نگاهدارد، زیرا با شروع از، ماکیاولی، هابز، اسپینوزا، بودینوس و سایرین در عصر معاصر، متقدمان که جای خود دارد، قدرت بمثابهٔ شالودهٔ حق نمایانده شده است. بدین و سیله، چشم انداز نظری سیاست از اخلاقیات آزاد شد و سوای شرط لازم برخورد مستقلانه سیاست، هیچ چیز دیگری مورد قبول واقع نگشت. بعدها در قرن هیجدهم در فرانسه و در قرن نوز دهم در انگلستان کلید حقوق به قانون مدنی (که ماکس قدیس مورد بحث قرار نمی دهد) و این یک به قدرتی کاملاً معین، یعنی به قدرت صاحب مالکیت خصوصی تبدیل شد. به این بدین نحو توضیح می دهد.

وما عادت کرد، ایم دولت ها را طبق طرق گوناگونی طبقه بندی کنیم که در آن وحاکمیت اعلی، تقسیم میشود... و از اینجا ناشی شدن آن ا اعمال زور است، و زور خرد را حق میخواند... مجموع (کلکتیو) بمثابهٔ یک کل... دارای قدرتی است که بر حق نامید، میشود، یعنی بحق است.، (ص ص ۲۵۹، ۲۶۰)

قدیس ما از طریق وعادت، وماه به قدرت مورد اشتباق خود میرسد و اکنون می تواند. از خودش ومراقبت کنده.<sup>(۱)</sup>

حق، قدرت انسان ـ قدرت، حق من.

۱. در متن اصلی آلمانی با رازهٔ Pilegen، که هم می تواند بمعنی عادت را عادت داشتن، و هم بمعنی مراقبت و پرستاری کردن باشد بجناس دست زده شده است.

معادلات بينابين:

آنتی تز:

زیرا در تز، حق و قدرت همانند و یکسانند، و در آنتی تز «شیوهٔ بیان هم آری و هم نه، باید «پس گرفته شود»، زیرا، همانطور که دیدیم، حق «کلیهٔ معنای خود را از دست داده است».

یادداشت ۲: نمو نههای دیدگاهی که در آن سانچوی قدیس، قدرت را بمثابهٔ شالودهٔ حق تشریح می کند [بشرح ذیل است]: وب این تر تیب، ک مونیست ها می گویند، (معلوم نیست واشتیرنر، از کجا می داند کمونیست ها چه می گویند، زیرا هیچگا، چیز دیگری مربوط بآنان جز گزارش بلونچلی<sup>(۱)</sup>، وفلسلا مردمی Becker و پار،ای چیزهای دیگر را رؤیت نکرد، است؟): وکار برابر به افراد حق تمتع برابر را می دهد... خیر، کار برابر بشما این حق را نمی دهد، فقط تمتع برابر بشما حق تمتع برابر را می دهد... انداذ، و شما حق التذاذ را کسب می کنید... اگر لذت می برید، پس این حق شماست، اگر، از طرف دیگر، فقط مشتاق آن هستید بدون آنکه آن را فرا چنگ آورید، مانند سابق وحق ایجاد شده آنانی باقی می ماند که از امتیاز تمتع برخوردارند. این همانا حق آنان است، درست همانطور که، یا فراچنگ آوردن آن،

آنچه در اینجا در دهان کمونیست ها گذاشته شده را با آنچه قبلاً دربارهٔ کمونیسم گفته شد، مفایسه کنید. سانچوی قدیس بار دیگر پرولتارها را در اینجا بمثابهٔ وجماعتی محبوس عرضه میکند که فقط کافی است تصمیم به وفراچنگ گرفتن، بگیرد تا روز بعد پایان ساده ای به کل نظام جهانی تاکنون موجود بدهد. اما در واقعیت پرولتارها تنها از طریق پروسهٔ طولانی تکامل که در آن دعوت و فراخوان نسبت به حقشان نیز نقشی ایفاه میکند، به این وحدت نایل میگردند. ضمناً، این فراخوان به حقشان فقط و سیله ای است که وآنان، را آنگرنه که هستند، بمثابهٔ یک انقلابی و وتو دهای متحد، شکل دهد.

آنچه مربوط به خود حکم فوق میشود، از آغاز تما پایان مثال روشنی است از همانگویی، بطوریکه اگر، هر دو، هم قدرت و هم حق را حذف کنیم، که می نوان بدون اینکه هیچ گونه صدمهای به مضمون وارد شود، آن را انجام داد، [ایین همانگویی] بلافاصله روشن میشود. ثانیاً، خود سانچوی قدیس میان مالکیت شخصی و مادی فرق می گذارد.<sup>(۲)</sup> و به این وسیله تفاوتی میان النداذ و قدرت لذت بردن قمالل میشود. من می توانم دارای بزرگترین قدرت (توانایی) شخصی تمتع و النداذ بماشم، بدون اینکه ضرورتاً قدرت مادی مناسب (پول و غیره) را دارا باشم. به این ترتیب «تمتع» واقعی من

ـ هت.

۲. در متن اصلی Vermoegen هم میتواند بمعنی قابلیت، استعداد، قـدرت و وسـیله بـاشـد و هـم بمعنی ثروت و مالکیت. کماکان مو هو می باقی می ماند. معلم ما با استفاده از امثلهٔ مناسب برای کتاب کودکان، چنین ادامه میدهد، واینکه کودکی همایونی، خود را بالاتر از سایر کودکان قرار میدهد، دیگر عمل اوست که برتریاش را تأمین میکند، و اینکه سایر کودکان آن را به رسمیت می شناسند و این عمل را عمل خودشان می دانند، آنان را سزاوار رعایا بردن میسازد. (ص ۲۵۰)

در این مثال، مناسبات اجتماعی که در آن کودک همایونی در مقابل سایر کودکان قرار می گیرد، بمثابهٔ قدرت و در واقع بمثابهٔ قدرت شخصی کودک همایونی و ناتوانی سایر کودکان تلقی میشود. اگر این واقعیت که سایر کودکان اجازه می دهند از طرف کودک همایونی بآنان امر و نهی شود، بمثابهٔ ,عمل, سایر کودکان تلقی شود، این واقعیت حداکثر ثابت می کند که آنان اگو ٹیستاند. , خصوصیت در این اگو ٹیست های کو چک مشغول کار است , و آنان را وا میدارد تاکودک همایونی را مورد استثمار قرار دهند و از او امتیازاتی بیرون کشند.

«گفته میشرد» (یعنی، هگل میگوید) و که کیفر حق بزهکار است.<sup>(۱)</sup> اما بخشودگی نیز بهمان اندازه حق اوست. هر گاه او در تمهدات خود موفق شود، حق خود را میگیرد، اما اگر از عهده بر نیاید، ایضاً حقش راگرفته است. هر گاه کسی با تشرری بی قیدانه خود را دچار خطر کندو کشته شود، میگوئیم: حقش بود، خودش آن را خواست. اما اگر بر خطر فاین آید، یعنی اگر قدرتش ظفر مند شود، چنین بنظر میر مد که وی ایضاً هحق بوده است. هر گاه کودکی که با چاقو بازی میکند، خودش را زخمی کند، همانا حقش بوده، اگر خود را زخمی نکند، آنهم باز کاملاً حقش بوده. بنابراین اگر بز هکار خطر مجازات را بجان می خرد، تحمل کیفر حقش است، اگر او نتایج احتمالی [عملش] را می دانست، چرا خودش را بخاطر انداخت.» (ص ۲۵۵)

در کلمات اختنامی آخرین جمله، که در آن از بزهکار سؤال میشود چرا خود را به مخاطره افکند، ژاژخایی معلم وار کل قطعه مضمر است. اینکه اگر بزهکاری هنگام سرقت از خانهای سقوط کرد و پایش شکست، یاکو دکی که خود را زخمی کرد، حقشان است؛ کلیهٔ این مسائل مهم که فقط کسی مثل سانچوی قدیس قادر است خود را با آنان مشغول کند، فقط این نتیجه را ببار میآورد که در اینجا شانس همانا قدرت من اعلام میشود. به این ترتیب، در نخستین مثال، همانا عمل من بود که وقدر تم، محسوب میشد، در دومین مثال، مناسبات اجتماعی مستقل از من، و در سومین شانس و اتفاق. اما ما قبلاً به این تعاریف متضاد در رابطه با خصوصیت برخور ده ایم. در میان مثال های کو دکانهٔ فوق، سانچو، میان پر دهٔ کو تاه با مزهٔ ذیل را و ار د می کند. وزیرا بغیر از این، حق گوش بری می بود. ببری که مرا مورد حمله قرار میدهد حق دارد، من هم که او را میکشم، حق دارم. من در مقابله با او ناحقم، بلکه خودم را حفظ می کنم. (ص ۲۵۱)

سانچوی قدیس در نخستین بخش این قطعه خود را در رابطهای از حق با ببر قرار میدهد، اما در دومین بخش به ذهنش خطور میکند که در واقع اصولاً هیچ گونه رابطهٔ حقی مستتر نیست. به این خاطر وبنظر میرسد،، وحق، گوش بری است. حق وانسان، در حق وببر، ادغام میشود.

این [قطعه] بانتقاد از حق پایان میدهد. مدتها بعد از اینکه از صدها نگارندهٔ متأخر آمو ختیم که حق از زور نشت میگیرد، اکنون از سانچوی قدیس می آموزیم که «حق» قدرت انسان است». وی بدین ترتیب کامیابانه کلیهٔ مسائل مربوط به رابطه میان حق و افراد واقعی و مناسباتشان را حذف میکند، ر آنتی تزش را بثبوت میرساند. او خود را به از میان بردن حق بشکلی که آن را ایجاب کند، یعنی، بمثابهٔ مقدس، محدود میکند، یعنی خود را به این محدود میکند تا مقدس را از میان بردارد و حق را دست نخورده باقی گذارد.

این انتقاد از حق با تعداد بی شماری از وقایع ضمنی زینت و تزئین میشود ـ با انواع مختلف چیزهایی که خلق الله «عادت دارند» در اشتهلی (Sichely) میان ساعت در تـا چهار بعد از ظهر مورد بحث قرار دهند.

واقعة ١ ــدحق انسان، ودحق مستقر شده،

وهنگامیکه انقلاب، برابری را به حق، تبدیل کرد، آن [انقلاب] به قلمرو مدهبی، به عرصهٔ ملدس و ایدتال گریخت. از اینرو از آن پس مبارز ای بر سر مقدس و حقوق لاینفک انسان در گرفت. حقوق مستقر شدهٔ موجود، بطور کاملاً طبیعی و با توجیه ای یکسان، علیه حق ابدی و ازلی انسان بمبارزه بر میخیزد؛ حق در مقابله با حق، و بطبع هر کدام از آنها دیگری را بمثابهٔ ناحق تقبیح میکند. مشاجره بر سر حق از زمان انقلاب ببعد این چنین بوده است. (ص ۲۴۸) در اینجا سانچوی قدیس بدو آ از نو میگوید که حقوق بشر «مقدس» است و از اینرو مبارزه بر سر آن همواره جریان داشته است. او به این وسیله فقط ثابت میکند که شالودهٔ مادی این مبارزه کماکان برای او مقدس، یعنی بیگانه است.

از آنجائیکه وحق انسان، و وحق مستقر شده، هر دو وحق، اند، وبطور یکسانی توجیه شده اند، و در واقع در اینجا بمفهومی تاریخی ومورد تأیید قرار گرفته اند. به این نحو در کو تاهنرین فاصلهٔ زمانی می توان گریبان خود را از هر چیز، بدون دانستن چیزی دربارهٔ موضوع و انگیزه خلاص کرد. به این ترتیب، برای مثال، در خصوص مبارزه بر سر قوانین غلات در انگلستان می توان گفت: وبطور کاملاً طبیعی و با توجیهی یکسان، بهره که ایضاً سو د (نفع) است، علیه سو د (نفع) [کارخانه داران] و بمبارزه بر سر قوانین غلات در نفع، و وبطیع هر یک از آنها دیگری را ناچیز می شمارد. مبارزه بر سر قوانین غلات در انگلستان از ۱۸۱۵ ببعد چنین بوده است. ۲<sup>۸</sup>

ضمناً، اشتیرنر از ابتدا می نوانست بگوید: حق موجود همانا حق انسان و حقوق بشر است. در محافل معینی نیز وعادت کردهاندو آن را وحق مستقر شده، بنامند. پس تفاوت میان وحق انسان، و وحق مستقر شده، در کجاست؟

قبلاً میدانیم که حق بیگانه و مقدس آنچیزی است که از طرف دیگران بسن داده شده است. اما از آنجائیکه حقوق بشر نیز حقوق طبیعی و فطری نامیده میشود، و از آنجائیکه برای سانچوی قدیس نام همان شئی است، از اینجا چنین نتیجه می شود که آنها حقوقی اند که ماهیتاً یعنی فطر تاً از آن منند.

اما وحقوق مستقر شده بهمان چیز، یعنی به طبیعت منتهی میشود، که بمن حق زندگی و علاوه بر آن حق ما ترک و غیره را میدهد.» ومن بعنوان انسان زاده شدهام معادل با گفتن این است که: من بعنوان شاه پسری زاده شدهام.»

این [افاضات] در صفحات ۲۴۹/۲۵۰ آمده، که در آنجا بابوف، به این خاطر که فاقد استعداد دیالکتیکی برای حل و فصل اختلافات بوده، مورد شماتت قرار میگیرد. از آنجائیکه وتحت هر شرایطی،، ومنیت، ایضاً انسان است، همانطور که سانچوی قدیس بعداً تصدیق میکند، و از اینرو از موهبتی که بمثابهٔ انسان داراست، بهمان اندازه منیت ونیز، برخوردار میباشد، برای مثال، بعنوان یک برلنی از موهبت تی برگارتن<sup>(۱)</sup>

۱-پارکی در برلن

برخوردار است، همین طور «هم» منیت از موهبت حق انسان «در تحت هر شرایطی» برخوردار می باشد. اما از آنجائیکه وی مطقاً «تحت هیچ شرایطی»، «شاه پسر» زاده نشده، مطقاً از موهبت «حق مستقر شده» برخوردار نمی باشد. بنابراین در قلمرو حقوق، میان «حق انسان» و «حق مستقر شده» تفاوتی ماهوی وجو د دارد. هر گاه برای سانچوی قدیس نهان داشتن منطقش ضروری نبو د «در اینجا باید گفته میشد»: بنظرم، من بعد از اینکه مفهوم حق را بنحوی که اصولاً «عادت کر دهام» مفاهیم را تأویل کنم، تأویل کردم، مبارزه بر سر این دو نوع حقوق خاص تبدیل به مبارزه در مفهومی میشود، که بنظرم، توسط من تأویل شده و «از اینرو» نبازی به اینکه بیشتر از طرف من بآن پر داخته شود، ندارد.

سانچوی قدیس برای جامعیتی کامل تر می توانست تعبیر جدید عبارت ذیل را اضافه کند: حق انسان نیز بدست آمده، و اینرو نیک تحصیل شده، و حق نیک تحصیل شده (یعنی، مستقر شده) همانا حقوق بشر است که توسط انسان، حق انسان، به تسلک در آمده است.

اینکه چنین مفاهیمی، اگر از واقعیت آمپیریک مضمر در آنها جدا شود، می تواند همچون دستکشی پشت و رو شود<sup>(۱)</sup>، پیش از این بحد کافی از طرف هگل، که استفادهٔ او از این روش در برابر اندیشه پردازان (ایدتولوگها) مورد توجیه و تأیید قرار گرفته، مدلل شده است. بنابراین سانچوی قدیس نیازی ندارد از اینکه آن را توسط «دسایس» خود خنده آور سازد.

تاکنون، حق مستقر شده و حق انسان «بیک چیز منجر شده است»، بطوریکه سانچوی قدیس می تواند مبارزهای که در خارج از ذهنش و در تاریخ و جو د دار د را به هیچ تنزل دهد. اکنون قدیس ما ثابت میکندکه در تفاوت قائل شدن، بهمان اندازهای که در یک کاسه کر دن چیزها تواناست، زیرک است، تا اینکه قادر شو د مبارزهٔ دهشت انگیزی را در «بیهو دگی خلاقانهٔ « دماغ خو د بو جو د آورد.

من آمادهام بپذیرم» (ای سانچوی بزرگوار) وکه هر کسی بعنوان موجودی انسانی زاده شده (از اینرو، بر حسب شمانت فوقاً یاد شده علیه بابوف، ایضاً بعنوان، شاه پسر،) در

۱. «کلمه در ذهن آدم باهوش مثل دستکش جیر است، هر وقت خواست، آن را پشت و رو میکند.» نگاه کنید به ویلیام شکسهیر، شب دوازدهم، پردهٔ سوم. صفحهٔ اول. نتیجه، تازه متولد شدگان در این خصوص با هم برابرند... فقط به این خاطر که تا آنجا که خود را آشکار می سازند و طور دیگری جز کودکان صرف انسانها عمل میکنند، موجودات منحصر انسانی کو چکند. از طرف دیگر، بزرگسالان و کودکان آفرینش خاص خویشنده. آنان وبیش از حقوق صرفاً ذاتی دارا هستند، آنان دارای حقوق و تحصیل شده اند.

(Tیا اشتیرنر معنقد است که نوزاد بدون هیچ گونه عمل خاص خود، از رحم مادرش بیرون می آید، عملی که بوسیله آن وحق، اینکه خارج از رحم مادر باشد را تحصیل هی کند؛ و آیا هر کودکی از همان ابتدا خود را آشکار نمیسازد و بمثابه کودکی ویگانه، عمل نمی کند؟)

وبرامتی که چه تضاد و آوردگاهی! نبرد کهن حفوق فطری و مستقر شد.اه (ص ۲۵۲) برامتی که چه نبر دی [است از سوی] ریشو ها با بچه کو چولو ها!

ضمناً، سانچو فقط به این خاطر که ودر دوران اخیرو، بار دیگر ومعمول، شد، علیه حقوق انسان سخن گفت، سخن میگوید. قبلاً در رابطه با خصوصیت، انسانی را ملاقات کردیم که و آزاد زاده شده و در آنجا سانچو، خصوصیت را به حق ذاتی و فطری انسان تبدیل نمود، زیرا بازاده شدن بتنهائی، او خود را بمثابهٔ آزاد بودن و بدین مثابه عمل کردن، آشکار میسازد. و انگهی، وهر منیتی پیش از این از هنگام تولد گناهکار و بز هکاری علیه دولت استونکه از طریق آن، بزه علیه دولت، حق فطری انسان میشود، و برای آن و جود دارد. و سرانجام، و شتیرنر، علاوه بر این دربارهٔ و ملکات مدرکهٔ داتا محدود شده، و شاعر و موسیقیدان زاده شده، و غیره منخن میگوید. از آنجائیکه در برای آن و جود دارد. و سرانجام، و شتیرنر، علاوه بر این دربارهٔ و ملکات مدرکهٔ داتا محدود شده، و شاعر و موسیقیدان زاده شده، و غیره سخن میگوید. از آنجائیکه در اینجا قدرت (دو جانبه استعداد موسیقی و شاعری) فطری انسان را مطالبه میکند، به رغم اینکه این بار، برابری در میان این حقوق نقش مهمی ندارد.

## واقعة ٢ \_ امتيازات و حقوق برابر

سانچوی ما بدوآ، مبارزه بر سر حق امتیاز و برابری را به مبارزه بر سر صرف هماهیم، ممتاز و برابر تبدیل میکند. وی بهاین طریق خود را از زحمت اجبار به دانستن چیزی دربارهٔ شیوهٔ تولید قرون وسطایی که بیان سیاسی آن همانا امتیاز بود، و شیوهٔ معاصر تولید، که حق بذانه و حق برابر آن، یا دربارهٔ مناسبات ایند و شیوهٔ تولید نسبت به مناسبات قضایی که با آنها مطابق است، حفظ می کند. او حتی این دو همفهوم، فوقاً یاد شده را باز هم می نواند به بیان ساده تر: برابر و نابرابر، محدود کند، و ثابت کند که همان چیز (مثلاً سایر مردم، یک سگ و غیره) می تواند، بر حسب شرایط، امری علی السویه باشد \_ یعنی، موضوع متانت و برابری، یا نمی نواند امری علی السویه باشد، یعنی، می تواند متفاوت، نابرابر، مرجح و غیره باشد. ه می تواند منفاوت، نابرابر، مرجح و غیره باشد. می تواند منفاوت، نابرابر، مرجح و غیره باشد.

۲ ـ قانون

در اینجا می بایست برای خواننده راز بزرگ قدیسمان را فاش سازیم، یعنی، اینک او کل رسالهٔ خود دربارهٔ حق را با توضیح کلی حق آغاز میکند، که مادامکه دربارهٔ حق سخن میگوید، از او «میگریزد»، و فقط هنگامی قادر به فراچنگ آوردن مجدد آن میشود که دربارهٔ چیزی بکلی متفاوت، یعنی ۔ قانون سخن میگوید.

آنگاه انجیل، قدیس ما را فرا میخواند: حکم مکنید تا بر شما حکم نشود<sup>(۲)</sup> ـ و با این اظهار دهان خود را باز کرده میآموزد:

دحق همانا روح جامعه است.» (اما جامعه که مقدس است.) وهر آینه جامعه دارای اراد. باشد، آنگاه این اراده در واقع حق است: جامعه فقط ببرکت حق وجود دارد. اما از آنجائیکه فقط بشکرانذ این واقعیت وجود دارد،، (نه ببرکت حق، بلکه فقط ببرکت واقعیت) و که ملطذ خود را بر افراد تجربه می کند، بدینسان حق ارادهٔ غالب آن است.» (ص ۲۴۴)

یعنی: حق... است... واجد است... آنگاه.... در واقع... همانا فقط و جود دارد... از آنجائیکه فقط ببرکت این واقعیت و جود دارد... که... بدینسان... ارادهٔ نخالبو. این قطعه کل کمال و پختگی سانچو است:

این قطعه، در آن زمان به این خاطر که برای تزهای او مناسب نبود، از قدیس ما

، گریخت، و اکنون بعضاً فراچنگ آورده میشود، زیرا اکنون دوباره بعضاً مناسب است.

ودولت ها تا زمانی که ارادهٔ غالبی و جود دارد و این ارادهٔ غالب بمثابهٔ معادلی با ارادهٔ افراد تلقی شود، دوام میآورند. ارادهٔ فومانروا همانا قانون است. (ص ۲۵۵) ارادهٔ غالب جامعه = حق، ارادهٔ غالب = قانون -حق = قانون. هر چندی بکبار یا یعنی، بعنوان علامت تجاری ورساله اش دربارهٔ قانون، ایضاً به

المر چندی یکبار، یعنی، بعنوان عارف عجاری والمانه اس درباره قانون ، یص به تفاوتی میان حق و قانون تبدیل میشود، تفاوتی که ـ گفتن آن عجیب است ـ تقریباً همانقدر اندک با درساله او درباره قانون قرابت دارد که تعریف حق و گریخته از او با واما آنچه حق است، آنچه در جامعه مجاز تلقی میشود، ایضا به آن ـ به قمانون ـ بیانی شفاهی داده میشود. (ص ۲۵۵) این حکم رونویسی وناشیانه از هگل است: آنچه قانونی است، منشاء معرفت آنچه حق یا مالکیت و مجاز است، می باشد. آنچه سانچوی قدیس دریافت بیان شفاهی می خواند، هگل ایضاً: را یجاب شده»، «معلوم» و غیره می خواندش، قلسفه حقوق، پارا گراف ۲۱۱ و بعداز آن.

درک اینکه چرا سانچوی قدیس مجبور بود حق را بمثابهٔ واراده، یا وارادهٔ غالب، جامعه، از رسالهٔ خود دربارهٔ حق حذف کند، بسیار ساده است. او فقط تا حدی که حق بمثابهٔ قدرت انسان تعریف شد را می توانست در خود بمثابهٔ قدرت خویش باز پس گیرد. بنابراین او بخاطر آننی تزش مجبور بود محکم به تعریف ماتریالیستی وقدرت، بچسبد، و تعریف ایدثالیستی داراده، را بگذارد تا بگریزد. اینکه چرا او هنگام صحبت از وحق، اکنون واراده، را از نو فراچنگ میآورد - در رابطه با آنتی تز مربوط به قانون درک خواهیم کرد.

در تاریخ و اقعی، آن نظریه پردازانی که قدرت را بمثابهٔ شالودهٔ حق تلقی کردهاند، در تضاد مستقیم با آنهائی بودهاند که به اراده بمثابهٔ شالوده حق مینگریستند ـ تضادی که سانچوی قدیس نیز می توانست بمثابهٔ تضاد میان ر ثالیسم (کو دک، قدما، سیاهپوست و غیره) و اید ثالیسم (جوان، معاصر، مغول و غیره) تلقی کند. هر آینه قدرت بمثابهٔ شالوده حق در نظر گرفته شود، کاری که هابز و سایرین انجام می دهند، آنگاه حق، فانون و غیره، صرفاً بیان و نشان سایر مناسبانی است که قدرت دولت بر آن قرار می گبرد.

حیات مادی افراد، که به هیچ وجه تنها وابسته به واراده، آنان نیست، و شیوهٔ تولید و شکل مراودة آنان که متقابلاً یکدیگر را معین میکنند . همانا شالودة واقعی دولت است و در کلبهٔ مراحلی که تقسیم کار و مالکیت خصوصی کـماکـان ضـروریانـد، کـاملاً مستقلانه از ارادهٔ افراد، این چنین باقی می مانند. این مناسبات واقعی به هیچ و جه بو سیلهٔ دولت بوجود نمی آید، برعکس آنها قدرتی اند که دولت را بوجود میآورد. افرادی که در این شرایط حکومت میکنند \_ سوای این واقعیت که قدرت آنان می بایست شکیل دولت را بخود بگیرد ـ می بایست به ارادهٔ خود که بوسیلهٔ این شرایط معین می شوند، بیانی عام بمثابهٔ ارادهٔ دولت و قانون دهند، بیانی که محتوای آن همواره بوسیلهٔ مناسبات این طبقه، بمثابة قانون مدنی و کیفری که به روشن ترین طرز ممکن نمایش داده میشود، معین میگردد. درست همانطوز که وزن بدن آنان وابسته به ارادهٔ ایدئالیستی یا تصمیم دلخواهانه شان نیست، همانطور هم این واقعیت که آنان ارادهٔ خاص خود را بشکس قانون اعمال میکنند، و در عین حال آن را مستقل از خودکامگی شخصی هر فرد میان خودشان می سازند، وابسته به ارادهٔ اید ثالیستی آنان نیست. فرمانر وائی شخصی آنان ایضاً می بایست شکل فرمانفر مایی معمولی را بخود بگیرد. قدرت شخصی آنان بر منامبات حیاتی قرار دارد که در حین اینکه تکامل می یابد، برای بسیاری از افراد مشترک است، و ادامهٔ آن را، آنان بمثابهٔ افراد فرمانفرما می بایست علیه سایرین حفظ کنند، و در عین حال مدعی شوند که برای همگان نیکو و مناسب است. بیان این اراده، که بوسیله منافع مشترکشان معین میشود، همانا قانون است. درست به این خاطر که افرادی که مستقل از یکدیگرند از خود و ارادهٔ خاص خویش بدفاع بر می خیزند، و چون بر این اساس برخور دشان به یکدیگر باید اگو نیستی باشد، است که کف - نفس در فانون و حق، کف ـ نفس در حالت استثنائی، و خود ـ ثبوتی منافع خویش در حالت معمولی (ک بنابراین نه آنها، بلکه فقط واکو نیست در توافق با خود، بمثابه کف - نفس تلقی می کند!)، ضروری شناخته شده است. همین امر در مورد طبقات فرمانروا، که اراده شان ایضاً نقش اندکی در تعیین موجودیت قانون و دولت ایفاء خواهد کرد، صدق میکند. برای مثال، تا هنگامیکه نیروهای مولده هنوز بحد کافی تکامل نیافتهاند تا رقابت را زائد سازند و از اینرو باز هم به رقابت میدان خواهند داد، برای مدتهای مدید طبقات حاکمه خواهان غیر ممکن خواهند بود اگر بخواهند تا داراده رقابت و همراه با آن، دولت و قانون را از میان بردارند.

ضمناً نیز، [این دعوی مبنی بر اینکه] این واراده، قبل از اینکه مناسبات بمحدکفاف تکامل یابد تا پیدایش چنین اراده ای را ممکن سازد، بو جود می آید، همانا خیالپردازی اندیشه پر داز است. پس از آنکه مناسبات بحدکافی برای سوجود آوردن آن تکمل یافت، اندیشه پر داز قادر است این اراده را بمثابهٔ اراده ای صرفاً دلخواهانه و از اینرو بمثابهٔ اراده ای قابل درک در کلیهٔ ازمنه و تحت هر شرایطی متصور شود.

نظیر حق، جرم نیز، یعنی مبارزه فرد جداگانه با مناسبات حاکم، نتیجهٔ خود کامگی محض نیست. بر عکس، جرم به همان مناسبانی وابسته است که حاکمیت. همان خیالبافانی که در حق و قانون، حاکمیت اراده کلی مستقلانهٔ موجود معینی را می بیند، می توانند در جرم تخطی صرف حق و قانون را مشاهده کنند. بد ینطریق دولت بخاطر ارادهٔ غالب وجود ندارد، بلکه دولنی که از شیوهٔ مادی زندگانی افراد بوجود می آید، ایضاً دارای شکل ارادهٔ غالب است. اگر این یک حاکمیت خود را از دست دهد، این بدین معنی است که نه تنها اراده بلکه هستی مادی و زندگانی افراد نیز تغییر یافته، و فقط بدین معنی است که نه تنها اراده بلکه هستی مادی و زندگانی افراد نیز تغییر یافته، و فقط بدین خاطر ارادهٔ آنان دستخوش تغییر شده است. برای حق و قوانین امکان دارد که وبارث رسیده باشنده<sup>(۱)</sup>، اما در این حالت آنها نه غالب، بلکه صوریاند، که مثال بارز آن بوسیلهٔ تاریخ رم باستان و قانون انگلستان بدست داده میشود. پیش از بن دیدیم وجگونه نظریه و تاریخچهٔ تفکر محض می تواند در میان فلامفه بخاطر جدائی ایدها از افراد و مناسبات آمپیریک آنان که بمثابهٔ شالودهٔ این ایده ها بکار میروند، ناشی شود. بهمین نحو، در انبحا نیز می توان حق را از شالودهٔ این ایدها بنه و نور از می به مین نحو، در انبحا نیز می توان حق را از شالودهٔ این ایده می بخاطر جدائی ایدها از می رود. که از آن طریق

۱. تضمینی است از قطعهٔ **قالوست** اثر گرته، مجلد ۱، بخش ۲ ـ داطاق مطالعهٔ قانوست، که در آنجا مفیستو فل (ابلیس) میگرید: حقوق و قوآنین همچون مرضی جاودانی به ارث رسیدهاند.»

میشود و دارای تاریخچهٔ خاص خود، تاریخچهٔ مستقل آفرینش های خود، یعنی، قوانین است. به این خاطر، تاریخ سیاسی و مدنی به طور اید تولوژیک در تاریخ سُلطة قوانین بعدی ادغام می شوند. این همان مغلطهٔ خاص و کلاء و سیاستمداران است، که بهلول فرخند، خوی، بدون تعارف Sans façon می بذیرد. او تسلیم همان مغلطه ای می شود که، **برای مثال، فریدریش ویللهم چهارم بدان تن در میدهد و قوانین را ایساً بمثابهٔ** هوسبازیهای ارادهٔ غالب تلقی میکند و بدینطریق همواره به این نتیجه میرسد که آنها در مقابله با وجیز دست و یا گیره<sup>(۱)</sup> دنیا با ناکامی روبرو میشوند. بصعوبت [یکی] از هوی و هوسهای بی ضررش به مرحلهای دورنر از تحقق قرامین هیئت دولت میرود. بگذار تا وی برای وامی بیست و پنج میلیونی فرمانی صادر کند، بعنی، برای صدورده قسمت از بدهی ملی انگلستان و خواهد دید ارادهٔ غالب او ارادهٔ کیست. ضمناً بعداً نبز در خواهیم یافت که بهلول فرخنده خوی و همیات یا توهمات صاحب اختیار و همگنان برلنی خو د را بمثابة استادی مورد استفاده قرار میدهد که هوی و هومی های نظری اش دربارهٔ حق، قانون، بزه و غیره را از آن می تند. این همانا کمتر موجب تعجب میشود، زیرا حتی شبح روزنامد وفوسیشه تسایتونگ Vossische Zeitung باد چیزی، مثلاً، دولت مشروطه را وعرضه ميدارده. سطحي ترين بررسي وضع قوانين، في المثل، قوانين مغلوك كلية کشورها نشان میدهد هیئت حاکمه هنگامیکه تصور کند باکمک وارادهٔ غالب، خود بتنهالی، یعنی بطور ساده با اعمال ارادهٔ خود می تواند به چیزی نایل گردد، تا کجا که پیش نمی نازد. ضمناً، سانچوی قدیس برای اینکه ارادهٔ خاص خود را طمطراقانه در معادلات و آننی تر هایی که هم اکنون از آن مستفیض می شویم بنمایش بگذارد و به نتیجه ای برسد که از مخبلاً خود هر گونه تصوری که در آن قرار داده را خارج کند، باید این مغلطهٔ وكلاء و سیاستمداران دربارهٔ ارادهٔ غالب را بپذیرد. وای برادران من، وقتی که در تجربه های گرناگون مبنلا شوید، کسمال خوشی دانید. (بهلول ، قدیس فرخند، خوی، ۲ و ۱)<sup>(۲)</sup> = اراده غالب دولت قانون

 ۲. تضمینی است از قانوست اثر گونه منجلد ۲. بنخش اول، داطناق منطالمهٔ فنانوست، که در آننجا مقیستوقل میگرید: داین چیز، [یعنی،] این دنیای دست و پاگیر.»
 ۲. رسالهٔ یعقوب، باب اول، آیهٔ دوم. = اراده دولت.

آنتی تز:

معادلات:

عدم ارادة من الف) ارادة دولت 2 عدم اراده دولت ب) ارادهٔ من Ŧ ج) اراده ميل 8 . د) اراده من عدم ميل دولت اراده در مقابله با دولت بدخواهي و عداوت نسبت بدولت مشتاق بو دن برای ځودسري 6 . خودسرى غير دولتى 🔹 مشتاق دولت نبودن 📼 نفی ارادهٔ من و) اراد**،** دولت نبود و فقد اراده من z موجوديت ارادة دولتي ز) فقد اراده من = (قبلاً از پیش میدانیم که موجودیت ارادهٔ دولت با موجودیت دولت یکسان است، که از Tن معادلة جدید ذیل ناشی میشود:) ح) نبود و فقد اراده من = موجو دیت دولت ط) نفى فقد ارادة من = عدم موجوديت دولت

.

یادداشت ۵:

به آنتی تز سادهٔ: «ارادهٔ دولت - ارادهٔ من» در پاراگراف ذیل انگیزش آشکاری داده شده است: «حتی اگر کسی حالتی را متصور میشد که در آن هر فرد ملت ارادهٔ یکسانی، و به این ترتیب ارادهٔ دستجمعی کاملی» (!) «را ابراز میداشت، و هستی می یافت، چیزها کماکان همانگونه باقی می ماندند. آیا من امروز و بعداً توسط ارادهٔ دیروزیم مقید نشده ام؟ ... خلقت من، یعنی، بیان معینی از اراده، به اربابم تبدیل میشد؛ اما من خالق در سیرو زوالم بازداشته میشوم... زیرا دیروز دارای اراده بودم... امروز اراده ای زخود ندارم؛ دیروز ارادی، امروز غیر ارادی.» (ص ۲۵۸)

تز قدیمی، که غالباً هم از طرف انقلابیان و هم از طرف مرتجعان پیش کشیده شده مبنی بر اینکه در دموکراسی، افراد فقط برای لحظه ای از اختیار خود بهرهمند می شوند و آنگاه بلافاصله اتوریتهٔ خود را واگذار میکنند این تز را سانچوی قدیس میکوشد در اینجا بشیوه ای «ناشیانه» با بکار بردن آن بر نظریهٔ پدیدار شناسانهٔ خالق و مخلوق خویش، بخود اختصاص دهد. اما نظریهٔ خالق و مخلوق، این تز را از هرگونه معنایی تهی میسازد. موافق این نظریهٔ او، اشکال این نیست که سانچوی قدیس امروز هیچ گونه اراده ای از خود ندارد، چراکه ارادهٔ دیروزینش را تغییر داده است، یعنی دارای اراده ای است ک

۱. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] یادداشت ۵. «مردم می کوشند میان قانون و فرمان، یا امو دلخواهانه تفاوت قائل شوند. معهذا، قانونی مرتبط با عمل انسان... ابواز اراده و بدینطریق فرمان (امر) است.» (ص ۲۵۶)... بطبع کسی می تواند اظهار دارد آمادهٔ تحمل چه چیزی است و در نتیجه خلاف [آن را] است.» (ص ۲۵۶)... بطبع کسی می تواند اظهار دارد آمادهٔ تحمل چه چیزی است و در نتیجه خلاف [آن را] واقعیت هستم که او با من همچون دشمنش رفتار خواهد کرد. من مجبور به تحمل این فران خواهد کرد. من مجبور به تحمل این مرسط قانون منع کند و اعلام دارد که با خاطی همچون دشمن رفتار خواهد کرد. من مجبور به تحمل این مخلوقش هستم که او با من همچون دشمنش رفتار کند، اما هیچگاه باو اجازه نخواهم داد با من انگار که مخلوقش هستم رفتار کند و عقل یا نامعقولیتاش را اصل راهنمای من سازد.» (ص ۲۵۶) ـ بهاین تر تیب سانچوی قدیس در اینجا هیچ گونه ایرادی بر قانون هنگامیکه با خاطی همچون دشمن رفتار کند، وارد نمواهم داد با من انگار که مناچوی قدیس در اینجا هیچ گونه ایرادی بر قانون هنگامیکه با خاطی همچون دشمن رفتار کند، وارد می مندر، وارد می می رفتار کند و عقل یا نامعقولیتاش را اصل راهنمای من سازد.» (ص ۲۵۶) ـ بهاین تر تیب مانچوی قدیس در اینجا هیچ گونه ایرادی بر قانون هنگامیکه با خاطی همچون دشمن رفتار کند، وارد نمی مازد. خصومت او نسبت به قانون تنها متوجهٔ شکل است، نه مضمون. هر قانون سرکربگرانهای که او را با چوبهٔ دار و چرخ [شکنجه] مورد تهدید قرار دهد، اگر بتواند آن را بمثابهٔ اعلان جنگ در نظر گیرد، برایش قابل قبول است. اگر کسی این افتخار را به سانچوی قدیس بدهد که او را نه بمثابهٔ مخلوق، بلکه برایش قابل قبول است. اگر کسی این افتخار را به سانچوی قدیس بدهد که او را نه بمثابهٔ مخلوق، بلکه برایش قابل قبول است. اگر کسی این افتخار را به سانچوی قدیس بدهد که او را نه بمثابهٔ مخلوق، بلکه برانه بمثابهٔ مخلوق، بلکه منه برایش قابل قبول است. در مند است، او دست بالا در واقعیت امر دشمن «انسان» است، و مخلوق

طور دیگری تعریف شده، بطوریکه یاوهای که وی دیروز بمثابهٔ بیانی از ارادهٔ خود به قانون ارتقاء داد، اکنون همچون قید و مانعی بر ارادهٔ متنور تر امروز خود سبک و سنگین میکند. برعکس، موافق نظریهٔ او، ارادهٔ امروزینش می بایست نفی ارادهٔ دیروزینش باشد، زیرا او بمثابهٔ خلاق موظف است ارادهٔ دیروزینش را نابودکند. او فقط بمثابهٔ «فرد بدون اراده» خالق است و بمثابهٔ فرد واقعاً دارای اراده، همواره خلقت است. (نگاه کنید به «فنو منولوژی») معهذا، از اینجا به هیچ و جه نتیجه نمی شود که «چون او دیروز دارای اراده بود» امروز «بدون اراده» است، بلکه بیشتر عداوت و بدخواهی را به ارادهٔ دیروزنیش منتقل میکند، ولو شکل قانون را گرفته باشد یا خیر. در هر دو حالت وی میتواند، همانطور که بطور کلی به انجام آن عادت کرده، یعنی، بمثابهٔ ارادهٔ خود، آن را میدارد. بنابراین در اینجا امری بکلی علی السویه است از اینکه ارادهٔ دیروزینش بمثابهٔ نابود کند. وی به این وسیله کمال انصاف را دربارهٔ اگوئیسم در توافق با خود مرعی میدارد. بنابراین در اینجا امری بکلی علی السویه است از اینکه ارادهٔ دیروزینش بمثابهٔ نابود کند. وی به این و سیله کمال انصاف را دربارهٔ اگوئیسم در توافق با خود مرعی میدارد. بنابراین در اینجا امری بکلی علی السویه است از اینکه ارادهٔ دیروزینش بمثابهٔ میدارد. بنابراین در اینجا امری بکلی علی السویه است از اینکه ارادهٔ دیروزینش بمثابهٔ میدارد. بنابراین در اینجا امری بکلی علی السویه است از اینکه ارادهٔ دیروزینش بمثابهٔ میدارد. بنابراین در اینجا امری بکلی علی السویه است از اینکه ارادهٔ دیروزینش بمثابهٔ میدارد. بنابراین در اینجا امری بکلی علی السویه است از اینکه ارادهٔ دیروزینش بمثابهٔ

بعلاوه، در تز فوقاً یاد شده، سانچوی قدیس مایل است، نه در واقع عداوت و بدخواهیاش، بلکه ارادهٔ آزاد، آزادی اراده، آزادیی که بی حرمتی جدی به قوانین اخلاقی اگو ٹیست در توافق با خود است را حفظ کند. سانچوی قدیس با ارتکاب این توهین و بی حرمتی حتی تا آنجا پیش میرود که ندا در میدهد که خصوصیت حقیقی همانا آزادی درونی، آزادی تحمل بدخواهی است، که این چنین در فوق مورد تقبیح قرار گرفت.

سانچو بانگ بر میآورد «چگونه این باید تغییر کند؟». «فقط بیک طریق با برسمیت نشناختن هیچ گونه وظیفه ای، یعنی، مقید نکردن خودم، و اجازه ندادن بخودم که مقید شوم (...) «معهذا، آنها مرا مقید خواهند کرد! هیچ کس نمی تواند اراده ام را مقید کند، بدخواهی ام آزاد باقی خواهد ماند!» (ص ۲۵۸)

دطبل و ترومپت و بوق میستاید، شکوه جوانیاش راای<sup>(۱)</sup>

اقتباس از چامهٔ هاینه، غزلهای عاشقانهٔ کو هــتان.

ـ ه.ت.

سانچوی قدیس در اینجا فراموش میکند «باین تعمق ساده بپردازد» که «ارادهٔ» او در واقع تا آنجائی «مقید شده» که به رغم ارادهاش، «عداوت و بدخواهی» است.

حکم فوق مبنی بر اینکه ارادهٔ فرد بوسیلهٔ ارادهٔ کلی بیان شده، از طریق قانون مقید شده، در ضمن، استنباط اید ثالیستی از دولت راکامل میکند، که موافق آن، دولت همانا فقط امر اراده است، امری که نگارندگان فرانسوی و آلمانی را به رندانه ترین فلسفه بافی ها واداشته است.\*

ضمناً، اگر صرفاً امر «اشتیاق» و نه «قادر بودن» و بدتر [از آن]، «بدخواهی» باشد، آنگاه اینکه چرا سانچوی قدیس روی هم رفته خواستار نابو دکردن هدفی چنین مولد «اشتیاق» و «بدخواهی» همچون قانون دولتی است، غیر قابل درک می باشد.

دقانون بطور کلی، و غیرہ ۔ آن مرحلهای است که امروز بدان رسیدہایم. (ص ۲۵۶) اینها معتقدات بهلول فرخندہ خوست!

\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] اینکه فردا، خودسری فرد توسط قانون، که دیروز وی کمک به وضع آن نمود، موجب ملال میشود یا خیر، منوط به این است که آیا شرایط جدید بوجود آمده است و آیا منافع او تا آن حدی تغییر یافته است که قانون دیروزین دیگر با منافع تغییر یافته اش مطابقت نکند. هر گاه شرایط جدید، منافع طبقهٔ فرمانروا را بمثابهٔ یک کل تحت تأثیر قرار دهد، طبقه [فرمانروا] قانون را تغییر خواهد داد؛ هر گاه فقط بر برخی افراد تأثیر گذارد، بطبع ارادهٔ اکثریت بدخواهی آنان را نادیده خواهد گرفت.

سانچو که بهاین آزادی بدخو اهانه مجهز شده، اکنون محدودیتی که بر ارادهٔ یک شخص از طرف ارادهٔ دیگران تحمیل شده را از نو بر قرار میسازد، درست همین محدودیت اساس برداشت ایدنالیستی فوقاً یاد شده از دولت را تشکیل میدهد.

«اگر هرکسی هر چه دلش میخواست را می توانست انجام دهد، همه چیز در هم و برهم میشد. ـ اما چه کسی میگوید که هر کس می تواند هر چیزی را انجام دهد؟» («آنچه او دلش میخواهد» در اینجا از روی احتیاط از دیده فرو گذارده شده.) ـ

اگوئیست در توافق با خود اشعار میدارد: «هر یک از شما می بایست به منیتی قادر و توانا تبدیل شوید.» او ادامه میدهد، «بخاطر چه وجود دارید، شمائی که نیازی ندارید هر چیزی را تحمل کنید؟ از خود دفاع کنید، آنگاه هیچکس بشما آسیب نمیرساند.» (ص ۲۵۹) و برای رفع آخرین شباهت وجه اختلاف، میگذارد تا «چند میلیونی»، «همچون حفاظی» در پشت «شمای» واحد بایستند، بطوریکه کل بحث میتواند بخوبی بمثابهٔ آغاز «ناشیانهٔ» نظریهای سیاسی با روح روسو بکار آید.

معادلاتی که تاکنون مورد بررسی واقع شد، صرفاً از لحاظ دولت و قانون ویرانگرانه بود. اگو ئیست واقعی می بایست صرفاً برخورد و یرانگرانه ای نسبت به هر دو آنها اتخاذ مینمود. ما این اختصاص را از کف دادیم؛ از سوی دیگر، از مشاهده اینکه سانچوی قدیس دست به اجرای ترفند بزرگی میزند، که در آن نشان میدهد چگونه دولت توسط تغییر صرف اراده نابود میشود، تغییری که بنوبهٔ خود بطبع فـقط مـنوط بـه اراده است خرسند شديم. معهذا، فقدان اختصاص در اينجا نيز احساس نمي شود، به رغم اينكه کاملاً ثانوی است و تنها بعداً می تواند «گاهگاهی» نتایجی را بوجود آورد. ارادة دولت، ارادة بيكانه \_ ارادة من، ارادة خود، ارادة غالب دولت \_\_ ارادة خود من ايضاً مي تواند بشرح ذيل خلاصه شود: در این آنتی تز جدید، که ضمناً همیشه اساس مستور و نهان نابودی دولت او را از طربق خودسرىاش تشكيل ميدهد، اشتيرنر توهم سياسي دربارة سلطة خودكامكي و ارادهٔ مسلکی را بخو د اختصاص میدهد. وی می توانست این را بشرح ذیل نیز بیان دارد: خودکامگی قانون 💶 قانون خودکامگی معهذا، سانچوی قدیس، به چنین سادگی و بساطت بیانی نرسید. در آنتی تز III از پیش دارای «قانون دراو» هستیم، اما او قانون را بمرانب سر راست تر در آنتی تز ذیل فراچنگ میآورد: قانون، اعلان دولتی اراده } \_ {قانون، اعلان اراده ام، اعلان من از اراده «بطبع، کسی می تواند اعلان دارد که برای تحمل چه چیز آماده است، و در نتیجه خلاف آن را توسط قانون قدغن کند، و غیر 🕫 (ص ۲۵۶) این منع، ضرورتاً همراه با تهدید است. آنتی تز آخرین برای بخش مربوط به جـزا حايز اهميت است.

وقایع ضمنی در صفحهٔ ۲۵٦ بماگفته میشودکه تفاوتی میان «قانون» و «فرمان دلخواهانه، یعنی، امر» وجود ندارد، زیرا هر دو = «اعلان اراده» و در نتیجه «فرمان». . در صفحات ۲٦٣ و

۲٦٠ / ۲۵۶ / ۲۵۴، اشتيرنر در حاليكه وانمود ميكند در «بارة» دولت سخن می گوید، دولت پروسی را جایگزین می کند و به مسائلی می پردازد که برای روزنامهٔ فوسيشه - تسايتونك از بيشترين اهميت برخوردار است، از قبيل دولت مشروطه، برکناری مقامات، گستاخی بوروکراتها و یاوههایی شبیه آن. تنها چیز با اهمیت در اینجا این کشف است که مجالس قدیمی فرانسوی بر حقوق خود دایر بر به ثبت رساندن فرامین سلطنتی یافشاری می کردند، زیرا خواستار آن بودند تا «بر طبق حقوق خاص خود قضاوت کنند». ثبت قوانین از طرف مجالس فرانسه در همان زمانی بوجود آمد که بورژو آزی و از اینرو کسب قدرت مطلقه توسط پادشاهان، که برایشان ضروری شد هم در مقابل اشرافیت فئودال و هم دولتهای خارجی به ارادهای بیگانه متوسل شوند که ارادهٔ خودشان بدان وابسته بود، و در عین حال به بورژو آ نوعی ضمانت تفویض کنند. ماکس قدیس می تواند بیشتر در این مورد از تاریخ فرانسیس اول مجبوب خود بیاموزد، برای مابقی، قبل از اینکه دوباره دربارهٔ مجالس فرانسه سخن گوید، می تواند با Des États généraux et autre assemblées nationales [در خصوص اتساژنرو و سساير مجالس ملی]<sup>(۱)</sup> در **۱۴** مجلد، یاریس ۱۷۸۸، که دربارهٔ آنچه مجالس فرانسه خواستار آن بو دند یا نبو دند و اهمیت آنها، به مشاوره بنشیند. بطو رکلی در اینجا بجا خواهد بو د واقعهٔ کو تاهی را دربارهٔ فضل قدیشمان که این چنین مشتاق فتوحات است، ذکر کنیم. سانچوی ما علاوه بر آثار نظری، از قبیل نوشتآرهای فویرباخ و برونو باثوثر، و نیز سنت هگلی، که منبع اصلی اوست، سوای این منابع نظری بی مایه، منابع تاریخی ذیل را مورد استفاده قرار میدهد و از آنها شاهد مثال میآورد: دربارهٔ تاریخ فرانسه - گفتارهای سیاسی روتنبرگ و قابلیت های تفکر اثر بائو ثر، دربارهٔ کمونیسم از پرودن، فلسفهٔ مردمی از اگوست بکر، بیست و یک صحیفه و گزارش بلونچلی؛ دربارهٔ لیبرآلیسم - روزنامهٔ فوسیشه \_ تسایتونک، روزنامهٔ وطن ساکس، صورت جلسات مجلس بادن، باز هم بیست و یک صحیفه و اثر دورانساز ادگار بائو تر<sup>(۲)</sup>؛ بعلاوه اینجا و آنجا بعنوان مدرک تاریخی

| ـ هث.         | ۱. تأليف شارل ژوزف ماير.                         |
|---------------|--------------------------------------------------|
| <b>ـ ه</b> ت. | ۲. ادگار بائرنر، مساع <b>ی لیبرآلها در آلمان</b> |

ایضاً [از این کتب] نقل قول میشود: انجیل، قرن هجدهم اثر شلوس<sup>\*</sup>، تاریخ دو دهه از لوئی بلان، در سگفتارهای سیاسی هینریخ، این کتاب از آن سلطان است، نگارش: بتینا، کارزارها از هس،<sup>(۱)</sup> سالنامه های آلمانی – فرانسوی، تذکارات زوریخ، دربارهٔ کلیسای جامع کلن از موریز کاریر، نشست مجلس اعیان پاریس در ۲۵ آوریل ۱۸۴۴، کارل ناثوورک، امیلیا کالوتی،<sup>(۲)</sup> انجیل – مختصر آنکه کل سالن مطالعهٔ برلن همراه با صاحب آن، ویلیبالد آلکسیس کابانیس. پس از این نمونهٔ مطالعات عمیق سانچو، بآسانی می توان علت اینکه چرا وی آن چیزهای بسیاری که در این جهان می یابد، بیگانه یعنی مقدس است را درک نمود.

# ۳. جرم

یادداشت ۱: واگر اجازه دهید از طرف کس دیگری بحق مورد قضاوت قرار گیرید، آنگاه بهمان سان می بایست بگذارید از طرف او بناحق مورد قضاوت قرار گیرید. اگر از او رضایت و پاداش دریافت کنید، آنگاه انتظار سرزنش و مجازات از طرف او را نیز داشته باشید. حق همراه با ناحق است، و حقانیت باکیفر. شما کی مستید؟ مشما م یک میزهکارید!!» (ص (۲۶۲

قانون مدنی همراه با قانون کیفری است و قانون کیفری همراه با قانون بازرگانی. شما کی هستید؟ شما یک سوداگرید!

سانچوی قدیس می توانست این شگفتی اعصاب \_ آشوب را برای خود حفظ کند. در مورد او کلمات، اگر بگذارید از طرف کس دیگری بحق مورد قضاوت قرار گیرید، آنگاه بهمانسان می بایست بگذارید از طرف او بناحق مورد قضاوت قرار گیرید»، هر گاه منظور از آن اضافه کردن تعریف جدیدی بود، تمام معنای خود را از دست میداد؛ زیرا

- \*. نریدریش کریستف شلوسر، تاریخ قرن هجدهم و نوزدهم تا سقوط امپراطوری فرانسه.
  - ۱ . مرزس هس، کارزارهای اروپانی

۲. اشاره است به کناب موریز کاریر موسوم به، کلیسای جامع کلن به مثابهٔ کلیسای آزاد آلصان؛ فرآنسوآگیزر، مداکره در مجلس اعیان در ۲۵ آوریل ۱۸۴۴، کارل نائرورک، دربارهٔ شرکت در دولت؛ در ام اعیلیا گالوتی، ائر گو تهلد افراهیم لسینگ. یکی از معادلات پیشین او اشعار میدارد: اگر بگذارید از طرف کس دیگری بحق مورد قضاوت قرار گیرید، آنگاه میگذارید تا از طرف حق بیگانهای مورد قـضاوت قـرار گیرید، از اینجاست که **ناحقی تان** ناشی میشود.

# الف \_ تقديس سادة جرم و مكافات

الف \_جرم

دربارهٔ جرم، قبلاً دیدیم که این نامی است برای مقولهٔ عام اگو ٹیست در توافق با خود، و نفى مقدس، يعنى گناه. در آنتى تز و معادلات سابقاً ارائه شده در خـصوص موارد مقدس (دولت، حق، قانون)، رابطة منفى منيت با اين مقدسات، يا علايق، ايـضاً مي توانست جرم ناميده شود. درست همانطور كه ماكس قديس دربارة منطق هگل، كه نيز مثالي است از مقدس، ايضاً مي تواند بگويد: من منطق هگل نيستم. من گناهكاريم بر ضد منطق هگل، او از آنجائیکه از حق، دولت و غیره سخن میگوید، اکنون می بایست ادامه میداد: مثال دیگری از جرم و گناه چیزی است که جرایم قضایی یا سیاسی نامیده میشود. بجای این، وی بار دیگر ما را مبسوطاً مطلع میسازد که این جرایم عبارتند از: گناه بر ضد مقدس، گناه برضد نصب العين، گناه بر ضد شبح، گناه بر ضد «انسان». **دمجرمان فقط علیه چیزی مقدس وجود ندارند.» (ص ۲۶۸)** «قانون کیفری فقط بخاطر مقدس وجود دارد.» (ص ۳۱۸) «جرایم همانا از اندیشه های مزاحم بر می خیزد.» (ص ۲۶۹) در اینجا دوباره دیده میشود «انسان» که ایضاً مفهوم جرم و گناه را بوجود میآورد، و به این **وسیله ه**م چنین حق را،» (سابقاً برعکس بود.) «انسانی که من در او انسان را نمی شناسم، همانا یک گناهکار است.» (ص ۲۶۸)

**یادداشت ۱:** «آیا می توانم فرض کنم کسی جرمی علیه من مرتکب میشود» این اظهار در مخالفت با مردم فرانسه در انقلاب، گفته میشود)، «بدون اینکه ایضاً فرض کنم که او آنگونه که من بحق میدانم باید عمل کند؟ و من اعمال از این دست را حق و صالح و غیره میخرانم، و اَن اعمالی که از این منحرف شود را \_ یک جرم. بنابراین من تصور میکنم که دیگران باید همراه با من برای همین هدف بکوشند... بمثابهٔ موجوداتی که می بایست از نوعی وقانون معقولانه، اطاعت کنند، (انگیزش! گزینش! وظیفه! مقدسات!!!). من اَنچه انسان و اَنچه قصد دارد حقیقتاً بمثابهٔ انسان انجام دهد را مورد تأیید قرار هیدهم و از هر کدام میخواهم که این قانون باید برایش به ضابطه و اید ثالی تبدیل شود؛ در حالت عکس، او خود را یک گناهکار و بزهکار نشان میدهد... (ص ص ۲۶۸ / [۲۶۷])

او در عین حال، بر گور آن «اشخاص شایستهای» که در دوران ترور، بدست افىراد صاحب اختیار، بنام مقدسات قصابی شدند، اشک اندوه از دیده فرو میبارد. بعلاوه، او باکمک مثالی نشان میدهد چگونه اسامی جرایم واقعی میتواند از نظرگاه مقدسات تعبیر و تفسیر شود.

«اگر، این شبح، [یعنی] انسان، هم چنانکه در انقلاب، به معنی «شهروند خـوب» درک میشد، آنگاه، تخلفات سیاسی و جنایی، آشنا، از این مفهوم انسان ف**اشی میکشت.»** (او باید میگفت: این مفهوم و غیره، جرایم آشنا را موجب میشد.) (ص ۲۶۸)

مثال بارزی از حد خوش باوری، که سرشت غالب سانچو با آن [عجین] شده، در بخش مربوط به جرم توسط تبدیل سان ـکولوتهای انقلاب به «شهروندان خوب» برلنی از طریق سوء استفادهٔ ترادفی از واژهٔ سیتوین (هم شهری) بدست داده میشود. بزعم ماکس قدیس (شهروندان خوب و مقامات صدیق» جدایی ناپذیرند. از اینرو، برای مثال، روبسپیر، سن ـ ژوست و امثالهم، «مقامات صدیق» هستند، در حالیکه دانتون بخاطر کسری نقدی و حیف و میل پول دولت، مسئول و قابل تعقیب بود. سانچوی قدیس برای تاریخ انقلاب بخاطر شهرنشینان و روستائیان پروسی به آغاز خوبی دست زده است.

## یادداشت ۲:

سانچوی قدیس به این ترتیب بعد از اینکه برایمان جرم سیاسی و قبضائی را بمثابهٔ موردی از جرم بطور کلی توصیف نمود \_ یعنی مقولهٔ خود از جرم، گناه، نفی، خصومت، توهین، بی حرمتی به مقدسات، رفتار ناشایست به مقدسات \_ اکنون با اطمینان می تواند اعلام دارد:

«در جرم، اگو ٹیست تاکنون از خود دفاع کردہ و مقدسات را مورد سخریہ قرار دادہ است.» (ص ۳۱۹) در این قطعه، کلیهٔ جرایم تاکنون مرتکب شده به حساب اگو ٹیست در توافق با خود گذاشته میشود، به رغم اینکه بعداً باید برخی از آنها را به ستون بدهکار منتقل کنیم. سانچو تصور میکند که تاکنون ارتکاب جرایم فقط بخاطر اینکه «مقدسات» مورد سخریه قرار گیرد و از خود نه علیه امور، بلکه علیه جنبهٔ مقدس امور دفاع کند، صورت گرفته. چون دزدی توسط ابلیس مسکینی صورت میگیر دکه زر شخص دیگری را بخود اختصاص می دهد، می تواند در مقولهٔ جرم علیه قانون گنجانده شود، به این خاطر ابلیس مسکین تنها بخاطر اشتیاق برای نقض قانون مرتکب سرقت شده است. بهلول فرخنده خوی دقیقاً بهمین نحو همانند قطعهٔ پیشین تصور میکند، قوانین فقط بخاطر مقدسات وضع شدهاند، و اینکه سارقین فقط بخاطر مقدسات روانهٔ زندان می شوند.

ب - مکافات از آنجالیکه در حال حاضر با جرایم قضایی و سیاسی سر و کار داریم، در این رابطه ملاحظه میکنیم که چنین جرایمی «به مفهوم متعارفی، معمولاً مستلزم هکافات، یا همانگونه که مکتوب است «مزدگناه موت است»<sup>(1)</sup> می باشد. بعد از آنچه پیش ازین در بارهٔ مکافات آمو ختیم، بطبع نتیجه میشود که مکافات، همانا دفاع از خود و مقاومت مقدس در قبال کسانی است که به آن بی حرمتی کنند.

**یادداشت ۲:** همانا فقط بخاطر مقدسات است که قانون کیفری وجود دارد و هنگامی که از هم فرو

۱. برومبان ـ باب ۶: آیهٔ ۲۳.

\_ ه.ت.

می پاشد که جزا و مکافات نادیده گرفته شود.» (ص ۳۱۸) آنچه سانچوی قدیس واقعاً میخواهد بگوید این است: اگر از قانون کیفری صرفنظر شود، جزا و مکافات خودبخود دستخوش تباهی میشود، یعنی اینکه، جزا و مکافات فقط بخاطر قانون کیفری وجود دارد. «اما آیا» همانا قانون کیفری «نیست» که فقط بخاطر جزای «کلیهٔ یاوهها» وجود دارد، و آیا «همانا جزا نیست که» فقط بخاطر قانون کیفری «ایضاً» یاوه وجود دارد؟

(سانچو علیه هس، ویگاند، ص ۱۸٦) سانچو در اینجا قانون کیفری را بجای درسنامهٔ اخلاقیات الهیاتی میگیرد.

فریدریش و بلهلم چهارم، که تصور می کند قادر است قوانین را بر حسب مقدسات اشاعه دهد، و از اینرو همواره با کل جهان در ستیز است، می تواند با این اندیشه خود را تسلی دهد که در وجود سانچوی ما دستکم مردی را یافته که آکنده از اعتقاد به دولت است. بگذار سانچوی قدیس تنها قانون از دواج پروسی را با آنچه که فقط در مخیله خالق آن وجود دارد، یا با شرایط قانون مدنی که در غمل اجرا میشود، بسنجد، [آنگاه] قادر خواهد شد تفاوت میان مقدسات و قوانین دنیوی از دواج را دریابد.<sup>M</sup> در نیرنگ و مقد بازی نوع پروسی، بخاطر انگیزههای دولت، قداست از دواج از قرار می بایست هم بر شوهر و هم بر زوجه اعمال شود، در رسم و رسوم فرانسوی، که در آن زوجه بمثابه مالکیت خصوصی شوهر خود تلقی میشود، تنها زوجه بخاطر زنا می تواند مىجازات

در آخرین آنتی تز، ارضاء ایضاً میتواند ارضاء نفس نامیده شود، زیرا همانا ارضاء و رضایت از من، در تقابل با رضایت از انسان است.

هرگاه در معادلات متقابلهٔ فوق فقط اولین جزء را بحساب آورد، آنگاه سریهای ذیل آنتی تزهای ساده بدست می آید که در آن تز همواره شامل نام مفدس، عام و بیگانه است، در حالیکه ضد ـ تز همواره دربرگیرندهٔ نام دنیوی، شخصی و اختصاص یافته.

| جرم    |   | خصومت          |
|--------|---|----------------|
| مجرم   | _ | دشمن يا مخالف  |
| مكافات |   | دفاع من        |
|        |   | ارضاء، انتقام، |
| مكافات |   | ارضاء نفس      |

بزودی چند کلمهای دربارهٔ معادلات و آنتی تزهایی خواهیم گفت که آنچنان سادهاند که حتی یک «احمق مادرزاد» (ص ۴۳۴) می تواند این روش «یگانه شدهٔ» تفکر را در پنج دقیقه بیآموزد. اما نخست چند معادلهٔ دیگر، اضافه بر آنچه تا بحال داده شده.

یادداشت ۲:

سانچو در حالیکه به هالهٔ قدرت موجود (آسیاب بادی) حمله میکند، این قدرت را حتی درک هم نمیکند، تا چه رسد به اینکه با آن دست بگریبان شود؛ او فقط این تقاضای اخلاقی مبنی بر اینکه رابطهٔ منیت با آن می بایست رسماً تغییر کند، را پیش میکشد. (نگاه کنید به «منطق») «من مجبور به تحمل این واقعیت شدهام» (اطمینان پر طمطرافانه) ه که او (یعنی، دشمنم که چند میلیونی از مردم پشت او هستند) وبا من مانند دشمنش رفتار میکند؛ اما

418

من هیچگاه باو اجازه نمی دهم با من همچون مخلوق خود رفتار کند یا عقل یا نامعقولیت خود را اساس هدایت کنند من سازد (ص ۲۵۶)، که در آنجا به سانچوی سابق الذکر آزادی بسیار محدودی اعطاء میکند، یعنی انتخاب میان اینکه بخود اجازه دهد همچون مخلوق او با وی رفتار شود یا ۲۳۰۰ ضربه تازیانه تحمیل شده بر سوینش از طرف مرلن جادوگر را تحمل کند. این آزادی از طرف قانون کیفری بدو داده شده است؛ این درست است که، نخست از سانچوی سابق الذکر استفسار نمی کند خصومتش را بچه شکلی باید باو اعلان کند). دوما حتی اگر شما مخالف خود را بمثابهٔ نیروئی تحت تالیر قرار دهید، (برای او منبووی مؤتری، باشید) وباین خاطر مرجعینی تقدیس شده نمی شوید؛ مگر اینکه او شخص حقیری باشد. او ملزم نیست شما را حرمت نهد و بشما

در اینجا خود سانچوی قدیس بمثابهٔ شخص وحقیری، رخ می تابد هنگامیکه با کمال متانت و جدیت دربارهٔ تفاوت میان و نحت تأثیر قرار دادن، و «مورد حرمت قرار گرفتن»، و گوش بزنگ بودن، و واحترام گذاردن، - [یعنی] حداکثر تفاوتی در حد شش تالی و نیم دو جینی، چک و چانه میزند.<sup>(۱)</sup> هنگامیکه سانچوی قدیس در مقابل کسی گوش بزنگ میشود،

«خود را بدست تعمق می سپارد، و دارای هدفی است که آن را در مد نظر دارد، هدفی که حرمت می نهد و او را با ترس و توقیر تشجیع می کند.» (ص ۱۱۵)

در شاهد مثالهای فوق، مکافات، انتقام، ارضاء، و غیره؛ بمثابة [چیزی] فقط از من ناشی شده، توصیف میشود؛

بهمان اندازهای که سانچوی قدیس هدف ارضاء و ترضیهٔ خاطر قرار گیرد، آنتی تز می تواند وارو نه شود: آنگاه ارضاء نفس به رضایت ـ پیدا کردن ـ دیگری در ـرابطه ـ با ـ من یا آسیب رساندن ـ به ـ رضایت ـ من، تبدیل می شود.

یادداشت ۳: درست همان اندیشه پردازانی که می توانند تصور کنند حق، قانون، دولت و غیره؛ از

۱. در متن اصلی با واژهٔ Schaecher که اشتیرنر در قطعهٔ نقل شده، مورد استفاده قرار میدهد، بجناس دست زده شده ـ Schacherr به معنی وحقیره یا وراهزن، است، در حالیکه Schachern بـه مـعنی داد و ستدکردن و چانه زدن است. مفهوم کلی و شاید در تحلیل نهایی از مفهوم انسان ناشی شده و بخاطر این مفهوم به مرحلهٔ اجراء در آمده - بطبع می توانند ایضاً تصور کنند که ار نکاب جرایم، همانا فقط بخاطر برخوردی غضبناک نسبت به برخی مفاهیم صورت می گیرد، و اینکه جرایم، بطور کلی چیزی جز سخریهٔ مفاهیم نیستند و تنها بخاطر اینکه عدالت دربارهٔ مفاهیم اهانت شده انجام گیرد، کیفر داده می شوند. در این باره قبلاً آنچه در رابطه با حق و ایضاً پیش از آن در رابطه با هیرارشی، لازم بود گفته شد، که خواننده را بآن ارجاع می دهیم.

در آنتی تزهای فوقاً یاد شده، تعاریف تقدیس شده .. جرم، مکافات و غیره؛ .. با نام دیگری از تعریف مواجه میشود که سانچوی قدیس به شبوهٔ مقبول خود نخستین تعاريف را از آنها بيرون مي كشد و بخود اختصاص ميدهد. اين تعريف جديد، همانگونه که گفتیم در اینجا بمثابهٔ نامی صرف و دنیوی بودن ظاهر میشود و از قرار فراگیر ارتباط مستقيم فرد است و مناسبات واقعى را بيان مىكند. (نگاه كنيد به "منطق») تاريخچهٔ حق نشان میدهد که در ابتدایی ترین و بدوی ترین ازمنه، این مناسبات قردی و واقعی در خام ترین شکل خود، مستقیماً حق را ایجاد کردند. همراه با تکامل جامعهٔ مدنی، و در نتيجه همراه با تكامل رشد منافع خصوصي به منافع طبقاتي، مناسبات حق دستخوش دگرگونیهایی شد و شکل متمدنانه کسب نمود. آنها دیگر نه بمثابهٔ مناسباتی فردی، بلکه همگانی تلقی گشتند. در عین حال، تقسیم کار، دفاع از منافع متضاد افراد جداگانه را در دستان برخی از اشخاص قرار داد، که از طریق آن اعمال بربر منشانة حق نیز از میان رفت. کل انتقاد سانچوی قدیس از حق در آنتی تز فوقاً یاد شده به اعلام اینکه شکل متعدنانه مناسبات قضایی و تقسیم متمدنانه کار، همانا ثمرهٔ وایدهٔ ثابتهٔ مقدس است، و از طرف دیگر به مطالبهٔ بیان بربر منشانهٔ مناسبات حق و روش بربر منشانه حل و فصل تصادمات برای خویشتن محدود میشود. همه اینها برای او فقط امری است مربوط به نامها؛ او بطور جدی مضمون را مورد بررسی قرار نمی دهد، زیرا مناسبات واقعی که این شکل های متفاوت بر آن بنا شده است را نمی شناسد، و در بیان حقوقی مناسبات طبقاتی تنها اسامی ایدثالیزه شدهٔ این مناسبات بربر منشانه را مشاهده میکند. به این تر نیب، در اعلان ارادهٔ اشتیرنر، تیول را از نو کشف میکنیم؛ در خصومت، دفاع از خود و غیره، ـ نسخهای از چماق \_ قانون و عمل شیوه زندگی قدیمی فثودالی؛ در ارضام، انتقام و غیره، - حق تلاقى، اقطاع (Gewere) قرون وسطايي آلمان، تاوان، رضايت - مختصر آنكه،

مناصر عمدة قوانين بربرها و رسوم فنودالي،<sup>٨٨</sup>كه سانجو آن را نه از كتابخانه ها، بلكه از حکایات ارباب سابقش دربارهٔ آمادیس گل، بخود اختصاص داده و بدان دل بسته است. بنابراین، در تحلیل نهایی، سانچوی قدیس دوباره صرفاً به یک حکم اخلاقی ناتوانی میرسد دائر بر اینکه هر کس خود می بایست ترضیهٔ خاطر کسب کند و مکافات را به مرحلة اجراء در آورد. او به دون كيشوت كه برسيلة حكم اخلاقي صرفي مي تواند بدون **هیاهوی بیشتری نیروهای مادی ناشی از تقسیم کار را به نیروهای شخصی تبدیل کند،** باور دارد. اینکه نیروهای قضایی تا چه اندازه از نزدیک با تکامل این نیروهای مادی بخاطر تقسیم کار ارتباط دارند، قبلاً از تکوین تاریخی قدرت دادگاههای قانون و شکابات ارباب های فئودال در مورد تکامل حقوقی، واضح و آشکار است. (برای مثال، نگاه کنید به مرنتل، همان مأخذ، قرون ۱۴ و ۱۵) همانا در عصر سلطهٔ اشرافیت و حاکمیت بورژو آزی بود، که ملل ارو بائی اهمیت بافتند، و در نتیجه، خود مناسبات بین المللی خصلتی بورژو آئی گرفت، درست در آن زمان بود که قدرت دادگاههای قانون رو به اهمیت نهاد، و نحت سلطهٔ بورژو آیی، هنگامیکه این تفسیم کلاً متکامل کار مطفاً ضروری شد، قدرت این دادگاه ها به ذورهٔ اوج خود رسید. آنچه مستخدمان تقسیم کار، قاضیان و بمراتب بیشتر پرفسورهای حقوق، در این رابطه تصور میکنند، امری است بغايت على السويه.

ج-جرم بمفهوم متعارفي وغير متعارفي

در بالا مشاهده کردیم جرم بمفهوم معتارفی، و مورد نعریف قرار گرفتن، به حساب اگو پست بمفهوم غیر معتارفی گذاشته شد. اکنون این تعریف آشکار میشود و اگو پست غیر معتارفی در می بابد که فقط جرایمی غیر معتارفی که می بایست در مقابل جرایم معتارفی قرار داده شود را مرتکب میشود. بنابراین ما جرایم معنارفی اگو پست سابق الذکر که قبلاً در ستون بستانکار منظور داشته بودیم را به ستون بدهکار منتقل می کنیم. مبارزه میان مجرمان معتارفی علیه مالکیت سایر اشخاص ایضاً می تواند بصورت ذیل بیان شود (به رغم اینکه این در مورد هر رقیبی صدق می کند)؛ آنان ـ هدنبال مال و منال سایر اشخاصاند. (ص ۲۵۵) بدنبال قدوساند، و بدین نحو مجرم معتار فی بیک «مؤمن» تبدیل میشود. (ص ۲٦۵)

اما این سرکوفتی که اگو ثیست بمفهوم معتارفی به مجرم بمفهوم معتار فی میزند، فقط سرزنشی ظاهری است \_زیرا در واقع این خود اوست که بخاطر هالهٔ کل جهان می کوشد. انتقاد واقعی که او به مجرم وارد می سازد این نیست که او بدنبال مقدوس و صفّدس، است، بلکه این است که او بدنبال ممال و منال، است.

سانچوی قدیس بعد از اینکه برای خود «جهان خاص و ملکوتش»، بعنی، این بار جهان موهومی اقطاعات و پهلوانان سرگردان را ساخت، و بعد از اینکه در عین حال گواهی مستند نفاوت خود، بمثابهٔ مجرم پهلوانی را از مجرمان معتار فی بدست داد، بعد از اینکه یکبار دیگر به جهاد با «اژدها و شتر مرغ و عفریت»<sup>(۱)</sup>، «ارواح و اشباح و عقاید ثابته و مزاحم، دست زد، بجهان معاصر نقل مكان ميكند. سليكًا، مهتر وفادارش موقرانه از پیاش چهار نعل میتازد. ولی آنان همانطور که به راه خود میرفنند، حادثه حیرت انگیز گروه فلک زدهای که به زور به جایی برده می شدند که اگر اختیار داشتند، خود نمیرفتند، آنگونه که در فصل بیست و دوم سروانیتس توصیف شده، رخ میدهد. همانطور که پهلوان سرگردان ما و مهنرش دون کیشوت در راه خود به تاخت میرفتند، سانچو سر بالاگرفت و دوازده تن مرد پیاده دید که گردنشان همچون دانه های تسبیح به زنجیر درازی بسته بود و بدست همهٔ ایشان دستبند آهنین زده. همراه این گروه یک صاحبمنصب و چهار قره سوار نگهبان متعلق به دیوانخانهٔ سنت هرمانداد ۲۰ بودند، هرماندادی که فدوس و برای مقدّس است. بندیان هنگامیکه به نزدیک ایشان ر سیدند، سانچوی فدیس به لحنی نزاکت مآب از نگهبانان خواهش کر د به او بگویند به چه علت یا عللی این بیچارگان را به چنین و ضعی می برند. ـ یکی از نگهبانان گفت: اینان محکومین به اعمال شافه اند که برای خدمت به شاه به کشتی های دولتی فرستاده می شوند ٬۱۰ من بجز این جوابی ندارم و شما نیز بجز این نباید چیزی بپرسید. - سانچوی قدیس بانگ بر آورده ميگويد، چطور اينان محكوم شدهاند، آيا شاهي ممكن است بتواند عليه ومنيّت مناسب. کسی زور بکار برد؟ به این خاطر و ظیقهٔ خود میدانم به این جبر و زور پایان دهم. برفتار

\_ هرت.

۱. نگاه کنید به کتاب اشعبا، نبی، باب ۲۴، آبات ۱۴ و ۱۳.

دولت عملی است خشونتبار، و این عدالت را می طلبد. ولی عمل خشونتبار فرد جرم بحساب می آید.» باینجهت سانچوی قدیس قبل از هر چیز بندیان را مستحضر میسازد و بآنان می گوید، هر چند که «آزاد نیستند» نباید دلریش و اندو هگین باشند، آنان هنوز «از آن» خودشانند و هر چند ممکن است «استخوان» هایشان در زیر ضربهٔ تسازیانه «طرق طروق کند» و شاید حتی « گوشت را نی از هم دریده شود»، با این همه، بر همهٔ آنها فایق خواهند آمد، زیرا «مجبور نمودن ارادهٔ انسان غیر ممکن است!» «و من بخوبی میدانم که در جهان سحر و جادویی که بتواند بر اختیار انسان چیره شود و یا ارادهٔ او را از راه راست منحرف سازد، بر خلاف عقیدهٔ گروهی ساده لوح، و جود ندارد؛ زیرا ماکساملاً ماحب اراده و اختیار هستیم و هیچ گونه دار و جادویی قادر نیست به حربم آن تجاوز کند.» آری «مجبور نمودن ارادهٔ انسان غیر ممکن است و بره شود و یا ارادهٔ او را از راه ماحب اراده و اختیار هستیم و هیچ گونه دار و جادویی قادر نیست به حربم آن تجاوز

اما از آنجابی که این خطابه، محکومین را که یکی بعد از دیگری شروع به بازگو کردن حکایت خودکرده بودند که چگونه بر خلاف عدل و انصاف محکوم شدهاند، آرام نساخت، سانچو به گفته افزود: «برادران بسیار عزیرم، از مجموع آنچه به من گفتید به وضوح تمام نتیجه میگیرم که گرچه شما را به جزای گناهانی که مرتکب شدهاید. سیاست میکنند لیکن این مجازاتهاکه خواهید کشید به مذاق شما خوش آیند نیست و از اينرو به اكراه آن را مي پذيريد و بر خلاف ميل شماست. هم چنين كاملاً امكان دارد كه فقدان شهامت در یکی از شما در حین استنطاق و بی پولی دیگری و بدبیاری آن دیگر و بالأخره اشتباه یا هوی و هوس قاضی باعث نابودی همهٔ شما شده و شما را از رسیدن به حق خود آن گونه که قانون و عدالت حکم میکند محروم ساخته است. همهٔ این مطالب از این جهت اکنون به خاطر من می آیند که مرا وادارند تا به شما ثابت کنم چرا خداوند مرا به جهان آورده است. و از آنجائی که خردمندی اگو ٹیست در توافق با خود تجویز میکند، گرهی که با دست باز میشود با دندان گشوده نشود، باینوسیله از آقابان نگهبانان و از آقای صاحبمنصب خواهش میکنم، لطفاً بند از دست و پای شما بردارند و بگذارند که شما بی در دسر پی کار خود بروید. بعلاوه، ای آقایان نگهبانان، این شیاطین فلک زده که اهانتی بشما نکر ده اند. سزاو ار نیست اگو ٹیست های در توافق با خود، دژخیمان یگانه شدههایی شوند که آزاری به آنان نرساندهاند. بقیناً در نزد شما مفولهٔ کسی که غارت

شده در صف مقدم ایستاده است». چرا در اعمال خود «علیه جرم» چنین شور و شوقی نشان میدهید؟

هر آینه، هر آینه، بشما میگویم که مشتاق اخلاقیاتید و سرشار از ایدهٔ اخلاقیات، شماکلیه کسانی که دشمن آن هستند را مورد پیگرد قرار میدهید، ، شما بخاطر قسم خود بعنوان مقامات دولتی، این محکومین فلک زده را به «زندان» میبرید، شما قدوسید! بنابراین آنان را به طیب خاطر آزادکنید، اگر از قبول این کار سرباز زنید، باید مرا بحساب آورید، که امت ها را با یک فوت منیت زنده، سرنگون میسازد، مرتکب بی

صاحب منصب بانگ بر آورد که: «ما شا الله، چه شوخی خوشمزهای! خوب بود به راه خود بروید و لگنی را که بر سر گذاشته اید قدری بالاتر ببرید!»<sup>(۱)</sup> ولی سانچوی قدیس که از این بی ادبی پروسی از کوره در میرود، نیزهٔ خود را مایل میکند و با چنان سرعتی که «اتصال» بآن قادر است بر صاحبمنصب می تازد، بطوریکه او را بلادرنگ بخاک میافکند. بدنبال آن هرج و مرج عظیمی حکمفرما میشود، که طی آن محکومین خود را از زنجیرهایشان آزاد ساختند، نگهبانی، سلیگای دون کیشوت را به خندق لندور گراین<sup>۱۰</sup> Schaf graben یا چاله گوسفند [Schaf grabe] می اندازد، و سانچوی قدیس در مبارزهٔ خود با قدوس به قهر مانانه ترین اعمال دست میزند. چند دقیقه بعد نگهبانان میدان را خالی کردند و گریختند، سلیگا سینه خیز از گودال بیرون می آید و مقدس عجالتاً از بین میرود.

آنگاه سانچوی قدیس، محکومین رها شده از بند را بدور خود جمع کرده، خطاب به آنان چنین می گوید (ص ص ۲٦٦ و ٢٦٥ «کتاب»): دمجرم متعارفی چیست» (مجرم بمفهوم متعارفی) وجز انسانی که مرتکب اشتباه منحوسی شده (قصه گوئی منحوس برای شهرنشینان و روستائیان) و بجای اینکه بدنبال آنچه از آن خود اوست باشد، در پی چیزی است که متعلق به مردم است؟ او مشتاق مال و منال نفرتانگیز دیگری است»، (و لولهای همگانی در بین محکومین بخاطر این قضاوت اخلاقی) واو آنچه که مؤمنان مشتاقند متعلق به خداوند باشد و آن را انجام می دهند، انجام

۱. به دون کیشوت اثر سروانتس -ج ۱ - فصل ۲۲ ترجمهٔ آقای محمد قاضی مراجعه شود.
 (یادداشت مترجم)

داده است» (مجرم بمثابهٔ وجودی شریف). «کشیشی که مجرم را مورد ملامت قرار میدهد، چه میکند؟ او به مجرم دربارهٔ تخطی بزرگ او نسبت به حق که با عمل خود در بی حرمتی بآنچه دولت مقدس ساخته، مرتکب شده میگوید، [یعنی، دربارهٔ] مالکیت دولت که حیات رعایایش را نیز دربر میگیرد.

کشیش بجای این می تواند با بی آبرو و خوار کردن خود، مجرم را بهتر مورد ملامت قرار دهد. (پوزخند در میان محکومین از این اختصاص اگوئیستی عبارت پردازی پیش پا افتادهٔ روحانی)، «و با خوار نشمردن بیکانه، بلکه تلقی آن بمثابهٔ چیزی درخور غارت شدن، کار بهتری انجام دهد.» (پچ پچ در میان محکومین) «او می توانست هر آینه کشیش نبو د چینن کند.» (یکی از محکومین: «بمفهوم متعارفیا») «من، معهذا، با مجرم بمثابهٔ یک اگوئیست سخن میگویم، و او شرمنده خواهد شد» (بی شرم، ابراز احساسات شدید از طرف مجرمان، که مایل نیستند از آنان خواسته شود احساس شرم کنند)، «نه به این خاطر که علیه قانون و مال و منالتان مر تکب جرمی شده، بلکه بخاطر اینکه آن را برای فریب جوانینتان ارزشمند میداند» (این تنها به «فریب بمفهوم متعارفی» اشاره دارد، معهذا در جای دیگری» آنقدر دور صخرهای که قادر نباشم آن را بترکانم می چرخم» و من برای مثال مجدی سانسور را هم «می فریبم»)، «و او از خواستار شدن مال و منالتان» (ابراز احساسات

ژینس دو پاسامون، دزد هفت خط، که ذاتاً زیاد بردبار نبو دیانگ بر می آورد: «پس موقعی که کشیشی بمفهوم غیر متعارفی بما سرکوفت میزند، جز احساس شرم و فرمانبرداری نباید کار دیگری کرد؟»

سانچو ادامه می دهد: «او شرمسار خواهد شد، که شما و بهمراه آن آنچه از آن شماست را خوار نمی شمارد، و اینکه او از اگوئیست بودن چیز اندکی دارد.» (سانچودر اینجا مقیاسی بیگانه را بر اگوئیسم مجرم بکار می برد. در نتیجه، نعره زدن همگانی در میان محکومین بوقوع می پیوندد؛ سانچو در این هیاهو، دستخوش ناامیدی میشود، و با ژستی پر طمطراقانه در خطاب به «دزدان نیک» فراموشکار می گوید»)، «اما شما نمی توانید با او بطور آگوئیستی صحبت کنید، زیرا شکل و شمایل یک مجرم را ندارید، شما... مرتکب هیچ چیزی نمی شوید.»

ژینس بار دیگر حرف او را قطع میکند: «چه ساده لوحی غریبی، آقای عزیزم! زندانبانان ما هر گونه جرمی را مرتکب میشوند، دست به اختلاس میزنند، دغلی میکنند و مرتکب بی ناموسی می شوند [...]<sup>(۱)</sup>

[ب - مروادهٔ من] [I- جامعه] [...] او فقط بار دیگر ساده لو حیاش را آشکار میسازد. مرتجعان از قبل می دانند که بورژو آزی از طریق قانون اساسی به دولت خو دبخو د بو جو د آمده پایان میدهد و دولت خود را مستقر میسازد و آن را از آن خود می کند، که «دولتی که در طول زمان شکل گرفته بطور طبیعی در ارادهٔ انسان رخنه می کند»<sup>(۲)</sup>، که «این دولت ابداع شده، نظیر درخت ابداع شده و رنگ شده است»، و غیره.<sup>(۲)</sup> نگاه کنید به مکاتبهٔ سیاسی و اداری فیوه، پاریس ۱۸۱۵، ندا به فرانسه علیه اختلاف عقاید، پرچم سفید، تألیف ساران کهتر، جریدهٔ فرانسهٔ دوران احباء سلطنت و آثار اولیهٔ بولان، دومستره و سایرین. بورژو آ لیبرآل، بنوبهٔ خود، جمهوریخواهان قدیمی را مورد ملامت قرار میدهد - که دربارهٔ آنان یقیناً همانقدر می داند که ماکس قدیس دربارهٔ دولت بورژو آیی می داند - زیرا که میهن پرستی آنان چیزی نیست جز «سودایی تصنعی که معطوف چیزی انتزاعی و تصوری

کلی است» (بنژامن کنستان، دربارهٔ روح کشور کشایی، پاریس، ۱۸۱۴، ص ۴۸)، در حالیکه مرتجعان، بورژو آرابه این خاطر که اید ثولوژی آنان چیزی نیست جز «فریبی که با آن طبقه دولتمند آنانی که توانگر نیستند را اغفال میکند» (جریده فرانسه، ۱۸۳۱، فوریه)

سانچوی قدیس در صفحهٔ ۲۹۵، اشعار میدارد که دولت «نهادی است برای مسیحی کردن ملت»، و کل چیزی که وی میتواند دربارهٔ اساس دولت بگوید، این است که دولت «با سیمان»، احترام به قانون» وحدت مییابد، یا ایمنکه مقدس، توسط احترام (مقدس بمثابهٔ حلقهٔ ارتباط) به قدوس «مرتبط میشود.» (ص ۳۱۴).

۱. در اینجا دوازده صفحه دستنوشته مفقود شده.

۲. لوردو (نقل شده از کتاب لان سی تسوله موسوم به: دربارهٔ علل، خصلت و پیاهدهای روزهای . رولیه.

ـ ه.ت.

٣. كارل ويلهلم لان سي تسوله، همان مأخذ.

بادداشت ۴: «هرآینه دولت مقدس باشد، سانسور باید وجود داشته باشد.» (ص ۲۱۶) حکومت فرانسه، آزادی مطبوعات را بمثابهٔ حق انسان مورد سؤال قرار نمیدهد، بلکه خواستار تضمینی از طرف فرد است که وی واقعاً یک موجود انسانی است.» (عجب ساده نوحی) بهلول فرخنده خوی را باید برای مطالعهٔ قوانین سپتامبر<sup>۹۲</sup> ودعوت نموده.) (ص ۲۸۰).

#### یادداشت ۵:

که در آن عمیقترین توضیحات دربارهٔ اشکال گوناگون دولت که بهلول فرخند. خوی، مستقل میسازد و در آن تنها مساعی متفاوتی برای تحقق دولت حقیقی مشاهد. میکند، را می یابیم.

وجمهوری چیزی نیست جز سلطنت مطلقه، زیرا فرقی نمیکند از اینکه پادشاه خدیو نامیده شود یا مردم، زیرا هر دو آنان اعلیحضرت، (قدوس)... واند.، دمشروطه طلبی گامی دورتر از جمهوری است، چراکه دولتی است در حال ا**نحلال.،** 

این انحلال بدین شرح ایضاح میگردد: در دولت مشروطه... هم حکومت و هم مردم میخواهند مطلقه باشند. این دو مطلقین، (یعنی مقدسین) «یکدیگر را نابود میکنند.» (ص ۳۰۲) ومن دولت نیستم، مین نقی خلاقانهٔ دولتم»، ددر نتیجه کلیهٔ مسایل» (دربارهٔ مشروطه، و غیره) وبه پوچی و بیهودگی خود زوال مییابد.» (ص ۳۱۰)

او باید اضافه میکرد که این احکام دربارهٔ اشکال دولت صرفاً تعبیری است از این ویوچی و بیهودگی، که همانا فقط آفرینش حکم فوقاً ارائه شدهٔ من دولت نیستم، است. سانچو قدیس درست مانند یک معلم مدرسه در آلمان از وجمهوری، سخن میگوید، که بطبع، قدیمی تر از سلطنت مشروطه است، مثلاً جمهوریهای یونان.

اینکه در یک دولت دموکرانیک و انتخابی نظیر آمریکای شمالی تصادمات طبقانی هم اکنون به شکلی نایل شدهاند که سلطنت های مشروطه فقط اکنون مجبور شدهاند بر سند، بطبع وی در این باره هیچ چیز نمی داند. عبارات او دربارهٔ سلطنت مطلقه، مسجل میسازد که از ۱۸۴۲ ببعد مطابق با تقدیم برلنی<sup>۱</sup>، او هیچ چیز نیآمو خته و هیچ چیزی را پشت گوش نیفکنده است.<sup>(۱)</sup>

۱. تضميني است از ضرب المثل فرانسوي: "ils n'ont rien appris ni rien oublie" (آنان هيچ

یادداشت ۶:

ودولت موجودیت خود را تنها مدیون تحقیر و حقارتی است که من برای خود دارم و وهمراه با از بین رفتن این بیزاری، بکلی محو میشود (اینکه بچه سرعت کلیهٔ در لت ها بر روی زمین محو میشوند، چنین می نماید فقط منوط به به سانچو است. تکرار یادداشت ۲ در معادلهٔ معکوس شده، نگاه کنید به ومنطق ) و دولت فقط هنگامی و جر د دارد که بر تر از من باشد، همانا فقط بمثایهٔ قدرت [Machi] و قدر تمند [Macchiger] با (یائی استثنائی که درست عکس آن چیزی را ثابت می کند که قصد آن را دارد) و آیا می توانید در لنی را به تصور آورید که ساکنانش در کل مجموع خود و (جهشی از ومنه به وسام) و اه میتی بآن لمی دهند؟ و (and machine) (می ۱۷۷)

نیازی نیست تا بر هم معنایی لغات "Machtiger" ، "Macchtiger" مکث "مکث کنیم.

سانچو از این واقعیت که در هر دولتی کسانی هستند که اهمیتی برای آن قائل نیستند، یعنی، کسانی که در دولت و ببرکت دولت، خودشان اهمیت می یابند، ننیجه می گبر د که دولت قدرتی است که بالاتر از این افراد قرار گرفته. در اینجا بار دیگر مسالهٔ همانا بدست آوردن ایدهٔ ثابتی دربارهٔ دولت است. بهلول فرخنده خوی به این تصور مبنی بر اینکه دولت ایدهٔ صرفی است ادامه می دهد و به قدرت مستقل این ایده از دولت باور دارد. او ودولتمردی، است واقعی و که بدولت معتقد است و از هن او ا تو سط دولت تسخیر شده مدولت مدی (ص ۹۰۹). هگل استنباط از دولت که از طرف اندیشه پردازان سیاسی مورد تأیید بود و ایضاً افراد جداگانه را بمثابهٔ نقطهٔ عزیمت آنان در نظر می گرفتند، حتی اگر این به ارادهٔ مطلق تبدیل نمود، و بهلول فرخنده خوی صادقانه و با اخلاص این افراد را اید ثالیزه کردن اید تولوژی را بمثابهٔ نقطهٔ نظر صحیح دولت می بدیرد، در این این این این این این این اید داد را اعلام اینده مطلق ممانا مطلق است، مورد سنجش قرار می بدیرد، و در این اعتقاد، اید تارد را اعلام اینکه مطلق همانا مطلق است، مورد سنجش قرار میده رد این اعتقاد،

جیز ایآ موخته اند و هیچ چیز را فراموش تکرده اند)؛ این ضرب المثل که اندکی بعد از انقلاب فرانسه متداول شده در مورد سلطنت طلبان بکار میرفت.

**۵\_ جامعه بمثابة جامعة بورژو آلى** 

مدت زمان تقریباً بیشتری را در این فصل صرف خواهیم کرد، زیرا بطور غیر تعمدی، این فصل آشفته ترین فصول آشفته وکتاب است، و در عین حال به بارزترین نحو مدلل میسازد قدیسمان چقدر اندک در اطلاع یافتن از اشیاء و امور در هیئت دنیوی آنها موفق میشود. او بجای دنیوی ساختن آنها، با ودادن و، وامتیاز و، به خواننده، فقط از استنباط مدر محاص خود، آنها را مقدس میسازد. قبل از اینکه به خود جامعهٔ بورژ و آثی برسیم، برخی توضیحات جدیدی را دربارهٔ مالکیت بطور کلی و در ار تباط با فدیس می دهد تا دوباره مقبول ترین معادلات خود را دربارهٔ مالکیت بطور کلی و در ار تباط با باین ترتیب به ورساله خود «متنوع ترین دگرگونی ها و و را دربارهٔ حق و دولت پیش کند و نیاز داریم تا باقی ماندهٔ اجزاء این معادلات زا خود را دربارهٔ حق و دولت پیش کند و را از فصل وقدرت من و در خاطر دارد.

مالکیت خصوصی با مالكيت فانونى = مالكبت بورژو آئي مال من بمدد حق (ص ٣٣٢) = مالكيت تضمين شده = . مالكيت سايرين مالکیت متعلق بدیگر ی مالکیت متعلق به حق، مالکیت توسط حق (ص ص ۳۲۲/۳۱۷) = مفهومی از حق چېزې فراطبيعي = عام = وهم = انديشة محض = انديشة مزاحم = شبح Ξ مالکیت شبح (ص ص ۳۲۴/۳۳۲ (۳۷۹/۳۱۹) Ξ مالكيت حق مالكيت خصوصي ŧ قدرت دولت حق = مالكيت خصوصي مالکیت در بد قدرت دولت، = مالكبت دولتي، يا ايضاً = مالكيت مالكبت دولتي = مالكيت دولني نا مالكيت من = مالک منحصر بفرد (ص ص ۳۳۹/۳۳۴) دولت =

اکنون به آنتی نز میرسیم:

- 42.

| مالكيت اكوليستي.                                      |   | مالكيت خصوصي                                              |
|-------------------------------------------------------|---|-----------------------------------------------------------|
| اختيار نام از طرف من                                  |   | مجاز شدہ از طرف حق ]                                      |
| برای داشتن مالکیت.                                    | - | (دولت، انسان) برای                                        |
| اختیار تام از طرف من<br>برای داشتن مالکیت.<br>(ص ۳۳۹) |   | مجاز شده از طرف حق<br>(دولت، انسان) برای<br>داشتن مالکیت. |
|                                                       |   |                                                           |

مالکیت داده شده نوسط دیگری ـ مالکیت گرفته شده توسط من (ص ۳۳۹) مالکیت قانونی دیگران جیزی که من حق میدانم (ص ۳۳۹)،

بیگانگی، بمثابهٔ مناسبات یا حلقهٔ ارتباط در معادلات بالا، که ایضاً می تواند در آنتی تزهای ذیل بیان شود: مالکیت الولیستی ور فتار نسبت به مالکیت بمثابهٔ چیزی مقدس، یعنی یک شبح، وحرمت نهادن بآن،، وحرمت نهادن به مالکیت.، المی نکردن، دیگر از شبح نهراسیدن، و مرمتی برای مالکیت قائل نبودن. (ص ص ۳۲۴/ ۲۶۰/۳۶۲) (ص ص ۳۲۴)

شیوههای تصرف که در معادلات و آنتی تزهای بالاگنجانده شده را هنگامیکه بـه ویگانگی، میرسیم مورد بحث قرار خواهد گرفت، اما در حال حاضر هنوز در وجامعهٔ مقدس، زندگی میکنیم و در اینجا فقط با تقدیس سروکار داریم.

#### یادداشت:

در بخش وهیرارشی، قبلاً این مساله را مورد بحث قرار دادیم که چرا اندیشه پر دازان می تو انند مناسبات مالکیت را بمثابهٔ مناسبات وانسان، تلقی کنند، که شکل های منفاوت آن در دورانهای مختلف توسط بر داشت افراد از وانسان، تعیین میشود. در اینجا کافی است خواننده را به آن تحلیل ارجاع دهیم.

## رسالة ۱:

در مورد خرد کردن اراضی زمینداری، باز خرید تعهدات فئودالی و بـلعیده شـدن زمینداری کوچک توسط مالکیت بزرگ ارضی.

کلیهٔ اینها از مالکیت مقدس و معادلهٔ: مالکیت بورژو آبی = حرمت و احترام به مقدس، استتاج میشود.

 ۱. دمالکیت در مفهوم بورژوآیی بمعنی مالکیت مقدس است، بنحوی که من باید مالکیت را محترم دارم. احترام به مالکیتا، در نتیجه، دولتمردان مایلند هر کس قطعه کوچک مستغلات خود را دارا باشد، آنان با سعی و کوشش خود تا اندازهای خرد کردن باور نکردنی اراضی را موجب شدهاند. (ص ص ٢٢٧/٣٢٨).
 ۲. ولیبرآلهای سیاسی باعث میشوند تا جائی که امکان دارد کلیهٔ تعهدات فشودالی

FTY

بازخرید شود و هر کس ارباب آزاد زمین خود شود، حتی اگر این زمین فقط دارای مقداری خاک باشده (زمین دارای مقداری خاک باشدا) و که بتواند بطور رضایت بخشی از کود شخصی بارور شود... این مهم نیست این کود چقدر کم باشد، مشروط بر اینکه مال خود، یعنی مالکیت حرمت شده باشد. این مالکان هر اندازه بیشتر باشند، دولت، مردم آزادتر و میهن پرستان خوب بیشتری دارد.ه (ص ۳۲۸).

۲. ولیبرآلیسم سیاسی، نظیر هر چیز مذهبی، بر روی حرمت و احترام، بشریت و فضایل عشق حساب میکند. بنابراین افسوس و نارضایی مدام را تجربه میکند. زیرا مىردم در عمل به هیچ چیز احترام نمی دارند، و همه روزه مالکیت های کوچک توسط زمینداران یزرگ خریداری می شود و داشخاص آزاده به کارگران روزمزد تبدیل می شوند. از سوی دیگر، هر آینه، مالکان کوچک، بخاطر بسپارند که مالکیت بزرگ نیز بدانان تعلق دارد، خود را محترمانه از آن حذف نمی کنند و از آن حذف نمی شوند. و (ص ۳۲۸)

 ۱. بنابراین در اینجا، بدوا کل تکامل خرد کردن اراضی، که سانچوی قدیس دربار، Tن فقط می داند که مقدس است، از این اید، صرف توضیح داده میشو د که «دولتمر دان»، وبايد مجاب شونده. زيرا آنان خواستار واحترام به مالكيت اندو، در نتيجه، مايل به خرد كردن اراضى اندكه در همه جا با محترم نشمر دن مالكيت ساير اشخاص به مرحلة اجراء در آمد، است! دولتمردان، در واقع ،تا انداز ،ای باعث خرد کردن باور نکردنی اراضی شدهاند. از اینرو، همانا از طریق عمل ،دولتمردان، بود که در فرانسه حتی قبل از انقلاب، درست همانند امروز ایرلند و تا حدی ویلز، خرد کردن اراضی از مدتها قبل در کشاورزی وجود داشت و اینکه سرمایه و کلیهٔ مناسبات دیگر برای کشت و زراعت کلان وجود نداشت. ضمناً اینکه امروزه دولتمردان، تا چه اندازه ،مایلند، خرد کردن اراضی را به مرحلة اجراء در آورند، را سانچوی قدیس می تواند از این واقعیت دریابد که کل بورژو آزی فرانسه از خرد کردن اراضی به این خاطر که این اقدام رقبابت را در میان کارگران ضعیف می کند و ایضاً بخاطر علل سیاسی، ناراضی است؛ و بعلاوه، از این واقعیت که کلیهٔ مرتجعان (همانگونه که سانچو می نواند از یادمان آرنت دریابد)، خرد کردن اراضی را بطور ساده بمثابهٔ تبدیل زمینداری به مالکیت مدرن، صنعتی، بازار دار و تقديس نشده تلقى مىكنند. ما در اينجا براى قديسمان دلايل اقتصادى اينكه جرا بورژو آزی، بمجرد کسب قدرت، می بایست این تبدیل را بمرحله اجراء در میآورد، که هم می تواند از الغاء بهره زمین که از سود بیشتر میشود ناشی شود و هم از خرد کردن

اراضی، را عنوان نخواهیم کرد، و نه برای او توضیح خواهیم داد که مشکلی که در آن این تبدیل صورت می گیرد وابسته به سطح تکامل صنعت، بازرگانی، کشتیرانی و غیره در کشور مربوطه است. احکامی که در بالا دربارهٔ خر دکردن اراضی ذکر شد چیزی نیست جز دراز گویی پر طمطراقانهٔ واقعیت ساده ای که در محل های مختلف واینجا و آنجاه خرد کردن اراضی قابل ملاحظه وجود دارد ـ و در نحوهٔ گفتار تقدیس شدهٔ سانچوی ما، که مناسب همه چیز و هیچ چیز نیست، بیان میشود. برای مابقی، احکام سانچو که در بالا ارائه شده، صرفاً شامل خیالپردازیهای خرده ـ بورژو آی آلمانی دربارهٔ خرد کردن اراضی است که، بطبع، برایش بیگانه، [یعنی]، ومقدس، است. مقایسه کنید یا ولیبر آلیسم سیاسی».

۲-بازخرید تعهدات فنودالی، رنج و عذابی که فقط در آلمان اتفاق می افتد، جائی که حکومت فقط مجبور بود آن را در قرب جوار مناسبات پیشر فته تر در کشورهای همسایه و به رغم مشگلات مالی بانجام رساند ـ این باز خرید از طرف قدیس ما بمثابه چیزی که هلیبر آل های سیاسی، مایلند تا «اشخاص آزاد و شارمندان نیک و را بوجو د آورند، تلقی میشود. افق دید سانچو از انجمن ولایتی پومورانیا و مجلس نمایندگان ساکس فراتر نمیرود. این بازخرید تعهدات فئودالی آلمانی هرگز به هیچ گونه نتایج سیاسی یا اقتصادی منجر نگشت و بعنوان اقدامی نیم بند اصولاً بدون هیچ گونه اثری باقی ماند. سانچو دربارهٔ بازخرید تعهدات تاریخا با اهمیت قرون چهارده و پانزده، که بخاطر آغاز تکامل تجارت و صنعت نیاز زمینداران برای پول بود، بطبع هیچ چیز نمی داند.

درست همان اشخاصی که نظیر شتاین و وینکه، خواستار بازخرید تعهدات فئودالی در آلمان بودند، تا، آنطور که سانچو معتقد است، شارمندان نیک و اشخاص آزادی را بسازند، بعداً دریافتند که برای اینکه «شارمندان نیک و اشخاص آزاد را بوجود آورند، تعهدات فئودالی می بایست احیاء شود، درست همانطور که اکنون در وستفالی برای احیاء آن کوشش میشود. از اینجا چنین نتیجه میشود که «احترام» نظیر ترس از خدا، فقط برای کلیهٔ مقاصد مفید و سودمند است.

۳۔ بزعم سانچو «خریدن» مالکیت کو چک اراضی توسط «بزرگ ملاکان» صورت میگیرد، زیرا در عمل «احترام به مالکیت» صورت نمیگیرد. دو رایج ترین نتیجه رقابت، - نمرکز و خرید - رقابت من حیث المجموع، که بدون تمرکز وجود ندارد، در اینجا برای سانچوی ما تخطی نمودن از مالکیت بورژو آئی بنظر میرمد، که در دایر و رقابت حرکت میکند. قبلاً از مالکیت بورژو آئی بو سیلهٔ خود واقعیت موجودیت آن تخطی شده. بز عم سانچو، امکان خریدن هیچ چیز بدون اینکه مالکیت مورد حمله قرار گیرد، وجود ندارد.\* اینکه سانچوی قدیس تا چه اندازه به تمرکز زمینداری پی برده را میتوان قبلاً از این واقعیت استنتاج کر دکه او در آن فقط واضح ترین عمل تمرکز، یعنی خریدن صرف را مشاهده میکند. ضمناً، از آنچه سانچو میگو بد تصور اینکه تا چه حدی به ممالک بودن زمینداران کوچک با تبدیل آنان به کارگران روزمزد، پایان داده میشود، فراوان احتجاجی را علیه پرودن پیش میکشد مبنی بر اینکه آنان به ممالک بودن از سهم فراوان احتجاجی را علیه پرودن پیش میکشد مبنی بر اینکه آنان به ممالک بودن از سهم باقی مانده برای بهره گیریشان از زمین، یعنی به مالکان دستمزد [بودن]، ادامه میدهند. ور تاریخ گاهی مواقع میتوان ملاحظه کرد یکه زمینداری بزرگ، مالکیت کوچک بر عم سانچو، بطور مسالمت آمیزی در این داد و نوی و میده در از میم از میم بور تاریخ گاهی مواقع میتوان ملاحظه کرد یکه زمینداری بزرگ، مالکی کوچک بر عم سانچو، بطور مسالمی از زمین، یعنی به مالکان دستمزد [بودن]، ادامه میدهند. در تاریخ گاهی مواقع میتوان ملاحظه کرد یکه زمینداری بزرگ، مالکیت کوچک بز عم سانچو، بطور مسالمت آمیزی در این دلیل وافی و کافی مستحیل میشوند که ومردم در عمل به هیچ چیزی احترام نمیگذارند.

عین همین در مورد سایر اشکال متنوع زمینداری صدق میکند. و بعد وهر آینه مالک کو چک دارای، شیوه و روش و غیره باشدا در عهد عتیق مشاهده کردیم چگونه سانچوی قدیس طبق روش شهو دی، نسل های متأخر را وامیدارد تا دربارهٔ تجارب نسل های متقدم بیاندیشند؛ اکنون مشاهده میکنیم طبق شیوهٔ رجز خوانی اش، شکایت از آن دارد که نسل های متأخر نه تنها از بخاطر سپردن افکار نسل های متقدم دربارهٔ آنان، بلکه از بخاطر سپردن یاوه های خود او نیز قصور ورزیده اند. براستی که چه خودمندی معلم مآبانه ای ا<sup>(۱)</sup> اگر تروریست ها میدانستند ناپلتون را به تخت مینشانند، اگر بارون های انگلیسی عصر ورانی مید. و منشور بوزک Manga charta

 ۵. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] سانچوی قدیس از آنجائیکه بیان حقوقی و ایدئولوژیکی مالکیت بورژوآئی را بجای مالکیت واقعی بورژوآئی میگیرد، به این یاوه میرسد، و نمی تواند درک کند چرا واقعیت با این توهم او مطابقت نمیکند. ۱ در دستنوشته لهجهٔ برلنی شکل Jescheitheit بکار رفته است.

FT9

فلات ۲ در ۱۸۴۹ لغو میشود، اگر کروزوس می دانست که رو تشیله در ثروت از او پیش میافند، اگر اسکندر کبیر می دانست که رو تک<sup>(۱)</sup> درباره اش داوری خواهد کرد و اینکه امپراطوریش بدست ترکان بر خواهد افتاد، اگر تمیستوکل میدانست ایرانیان را بسود او توی خردسال" شکست خواهد داد، اگر هگل می دانست که به آنچنان طرز ومبتذلی، از طرف سانچوی قدیس مورد بهر ، برداری واقع خواهد شد، ... اگر، اگر، اگر! سانچوی قدیس گمان میکند دربار، چه نوعی از ملاکان کوچک، سخن میگوید؟ همانا دربارهٔ دهقانان بی چیز که تنها در نتیجهٔ خرد کردن اراضی مالکیت برزگ ارضی به ملاکان کو چک تبدیل شده اند، و یا دربارهٔ آنانیکه امروزه در نتیجهٔ تمرکز، در حال نابودیاند ا برای سانچوی قدیس ایندو حالت درست همانند در قطرهٔ آب است. در حالت اول ملاکان کوچک به هیچ وجه خود را از مالکیت برزگ، حذف نمیکنند، و **هر کدام تا جائی که توسط سایران از آن کنار گذاشته نشوند و قدرت چنین ک**اری را داشته باشند، آن را به تملک در می آورند. معهذا این قدرت، همانا قدرت خو دستایانهٔ اشيترنر نيست، بلكه توسط مناسبات كاملاً آمييريك، في المثل، توسط تكامل آنها وكل تکامل پیشین جامعه و موقعیت بورژو آئی، و رابطه بیشتر یا کمتر با همسایه، انـدازه و قطعه زمينی که به تملک در می آيد، و تعداد آنانيکه آن را متصرف ميشوند، و توسط مناسبات صنعت، مراوده، وسایل ارتباط، ابزار تولید و غیره و غیره تعیین می شود. اینکه آنان هیچ گونه قصدی از حذف خود از مالکیت برزگ ارضی ندارند، حتی از این واقعیت روشن و آشکار است که بسیاری از خود آنان به صاحبان ارضی برزگ تبدیل می شوند. سانچو با تقاضای نامعقولانهٔ خود مبنی بر اینکه این دهمانان می بایست از مرحلة خرد كردن اراضي كه هنوز وجود نداشته و در عين حال تنها شكل انقلابي آنهاست، و اینکه می بایست خویشتن را با یک جست در اگولیسم خود در توافق با آن بیفکنند، حتی خود را در آلمان هم خنده آور می سازد. با نادیده گرفتن این یاوهٔ او، (باید **گفت که ]**برای این دهمانان امکان آن نبود تا خود را بطور کمونیستی متشکل سازند، زیرا کلیهٔ وسایل ضروری برای بوجود آوردن نخستین شرایط سازمان کمونیستی، بعنی، کشاورزی دستجمعی را فاقد بودند، و برعکس، چون خرد کردن اراضی فقط یکی از

. هات.

شرایطی بود که پس از آن نیاز چنین سازمانی طلب میشد. بطور کلی، جنبشی کمونیستی نه از روستا، بلکه تنها از شهر می تواند بو جود آید.

در دومین حالت، هنگامیکه سانچوی قدیش از ملاکان کوچک نابود شده سخن میگوید، اینها کماکان با ملاکان برزگ در برابر طبقه بکلی بیچیز و خوش نشین و بورژو آزی صنعتی دارای منافع مشترکی هستند. چنانچه این منافع مشترک غایب باشد، آنان قدرت تصاحب مالکیت برزگ ارضی را ندارند، زیرا بطور پراکنده زندگی میکنند و کل فعالیت و شیوه زندگی آنان، سازمان، [یعنی] نخستین شرط برای چنین تصاحبی را بر ایشان غیر ممکن میسازد، و چنین جنبشی، بنوبهٔ خود، مستلزم جنبش بمرانب

و سرانجام، کل جملات فصیح و پر طمطراق سانچو به این منتهی میشود، که آنان باید صرفاً گریبان خود را از احترام به مالکیت سایرین خلاص کند. در این باره بعداً کـمی پیشتر خواهیم شنید.

در خاتمه، بیالیم حکم دیگری را در عمل (ad acta) در نظر گیریم. «نکته این است که مردم در عمل به هیچ چیز احترام نمیگذارند.» به این تر تیب، به رغم تمامی اینها، بنظر میرسد که این ولقط، امر واحترام، نیست.

> رسالهٔ شمارهٔ ۲ مالکیت خصوصی، دولت و حق. واگر، اگر، اگراه اگر از بر میند بر سام اینامام منا بر ما م

**واگر و سانچوی قدیس برای لحظهای عقاید جاری و کلاء و دولتمردان را دربارهٔ** مالکیت خصوصی، و ایضاً جر و بحث علیه آن را بکناری می نهاد، اگر برای یکبار به این مالکیت خصوصی در موجودیت آمپیریک آن، در رابطهٔ آن با نیروهای مولدهٔ افراد، نظر می افکند، آنگاه ثمام خردمندی سلیمان مآبانه اش، که اکنون ما را با آن سرگرم میکند، به هیچ تنزل می یافت. آنگاه بصعوبت از یاد می برد (هر چند نظیر حبقوق نبی به **هیچ چیز قادر نیست**<sup>۸</sup> capable dc tout) که مالکیت خصوصی شکلی است ا زمراو دهٔ ضروری برای مراحل معینی از تکامل نیروهای مولده؛ شکل مراو ده ای که تو اند تابو دگردد و در تولید حیات واقعی مادی از آن صرف نظر شود، تا اینکه نبروهای مولده که مالکیت خصوصی برای آن تبدیل به مانع محدوده کننده ای میشود، بوجود آید. در این حالت نمی تواند از خاطر خواننده نگذرد که سانچو بجای مستحیل ساختن کل جهان در دستگاهی از اخلاقیات الهیاتی برای اینکه در مقابل آن دستگاهی از باصطلاح اخلاقیات اگو ٹیستی قرار دهد، می بایست خود را با مناسبات مادی سرگرم می نمود. نمی تواند از خاطر خواننده نگذرد که این همانا مسالهٔ اموری بود که رویه هرفته از واحترام، یا وبی احترامی، متفاوت بود. واگر، اگر، اگر، اگر!

ضمناً، این «اگر» فقط پژواکی است از حکم بدست داده شدهٔ سانچو؛ زیرا «اگر» سانچو کلیهٔ اینها را انجام میداد، یقیناً میتوانست کتاب خو د را برشتهٔ تحریر در آورد.

از آنجائیکه سانچوی قدیس با خوش ایمانی، نوهم ذولتمردان، وکلاء و سایر اندیشه پردازان، که کلیهٔ مناسبات آمپیریک را وارونه قرار می دهند را می پذیرد، و بعلاوه، به شیرهٔ آلمانی اش چیزی از خود علاوه می کند، هالکیت خصوصی برای او تبدیل به هالکیت دولتی، یا هالکیت بوسیلهٔ حق می شود، که اکنون بر آن می تواند به آمازیشی برای موجه ساختن معادلات در بالا داده شده دست زند. پیش از هر چیز بیائیم نگاهی به تبدیل مالکیت خصوصی به مالکیت دولتی بیفکنیم.

مسالة مالكیت فقط بوسیلة زور تعیین میشود، (برعكس، مسالة زور تا بحال توسط مالكیت تعیین شده است)، و از آنجائیكه دولت بتنهائی قدرتمند است قطع نظر از اینكه دولت شارمندان باشد، یا طایفة اوباش، (واتحادیة، اشتیرنر) یا بطور ساده دولت موجودات انسانی ـ همانا بتنهائی مالك است.، (ص ۳۳۳)

در کنار واقعیت ودولت شارمندان، آلمانی در اینجا بار دیگر خیالپردازیهایی که از طرف مانچو و باثوثر از چنته بیرون کشیده میشود به وضع یکسانی رخ می تابد، در صورتی که هیچ جائی ذکری از صورتبندیهای تاریخاً با اهمیت دولتی نمی شود. او پیش از هر چیز دولت را به یک شخص، به وشخص قدرتمندی، تبدیل می کند. مانچو این واقعیت که طبقهٔ حاکمه سلطهٔ مشترک خود را بمثابهٔ قدرتی همگانی، [یعنی] بمثابهٔ دولت بنیاد می نهد را به شیوهٔ خرده \_ بورژو آی آلمانی به این معنا تعبیر و تحریف می کند که «دولت، بمثابهٔ نیروی سومی در مقابل طبقهٔ حاکمه مستقر میشود و به رغم آن کلیه قدرتها را جذب می کند. او اکنون به اثبات این اعتقاد خود با کمک یک رشته امثله مبادرت می ورزد. چون مالکیت تحت سلطهٔ بورژو آزی، نظیر کلیهٔ دورانها، با مناسبات معینی، و قبل از هر چیز مناسبات اقتصادی پیوند دارد که وابسنه به درجهٔ تکامل نیروهای مولده و مراوده است ـ مناسباتی که بطور گریز ناپذیری بیانی مشروع و سیاسی کسب میکند ـ سانچوی قدیس با ساده لوحی خود باور میکندکه

ددولت، تملک مالکیت را پیرند میدهد؛ (چون او انجام چنین کاری را می سندد)<sup>(۱)</sup> درست همانطرر که هر چیز دیگری، مثلاً، ازدواج را با شرایط معینی پیرند میدهد.؛ (ص ۳۳۵)

چون بورژو آ اجازه نمی دهد دولت در منافع خصوصی آنان دخالت کند و فقط بآن تا جائی قدرت میدهد که برای امنیت خاص خودش و حفظ رقابت لازم است، و چون بورژو آها بطور اعم فقط تا حدی که منافع خصوصی شان ایجاب کند بمثابة شهروندان عمل میکنند، بهلول فرخنده خوی معتقد میشو د که آنان در برابر دولت وهیچ انده. ودولت فقط به اینکه خودش توانگر باشد، ذیعلاقه است، خراه عمر و ثرو تمند باشد یا

زید فقیر، برای دولت علی السویه است.، (ص ۳۳۴)

در صفحهٔ ۳۴۵ همین خردمندی از این واقعیت که رقابت در دولت تحمل میشود، ماخوذ میگردد.

چون هیئت مدیرهٔ راه آهن فقط تا جائی که سهامداران ادای دین میکنند و سود سهامشان را دریافت میدارند، ذیعلاقه است، معلم برلنی با معصومیت خود نتیجه میگیرد که سهامداران «در مقابل هیئت مدیره هیچاند، درست همانطور که گناهکاران در مقابل خداوند هیچاند». سانچو بر اساس ناتوانی دولت در مقابل فعالیتهای صاحبان مالکیت خصوصی، ناتوانایی صاحبان مالکیت خصوصی را در مقابل دولت و ناتوانایی خود در مقابل هر دو آنان را بثبوت میرساند.

وانگهی، از آنجائیکه بورژو آ دفاع از مالکیت خاص خود را در دولت سازمانده است، و بنابراین «منیت» نمی تواند جز تحت شرایط بورژو آزی یعنی، تحت مناسبات رقابت، کارخانهٔ او را «از این یا آن کارخانه دار» باز ستاند، بهلول فرخنده خوی معتقد میشود که

دولت دارای کارخانه بمثابهٔ مالکیت است، کارخانه دار فقط آن را بصورت ملک و

۱. تضمینی از کلمات اختنامی فرامین سلطنتی فرانسه.

\_ ه.ت.

تملک حفظ میکند.،

(ص ۲۴۷) دقیقاً بهمین نحو هنگامیکه سگی از خانهٔ من پاسداری میکند، «دارای» خانه «بمثابهٔ مالکیت» است، و من فقط آن را «بصورت ملک و تملک» از سگ حفظ میکنم. از آنجائیکه مناسبات مستور شدهٔ مادی مالکیت خصوصی غالباً به تضاد با توهم حقوقی دربارهٔ مالکیت خصوصی منجر میشود \_ بهلول فرخنده خوی نتیجه گیری میکند که ودر اینجا اصل طور دیگر مستور شده مبنی بر اینکه فقط دولت صاحب مالکیت است، بچشم میخورد.»

تمام آنچه ودر اینجا بچشم میخورد، این واقعیت است که مناسبات مالکیت دنیوی از چشم شارمند شایستهٔ ما در پشت پوشش ومقدس، پنهان مانده، و اینکه او کماکان باید ونردبانی آسمانی، از چین بعاریت گیرد تا به وپلهٔ تمدن، که حتی از طرف معلمان مدارس در کشورهای راقیه بآن رسیده میشود، وصعود کنده. بهمان نحوی که سانچو در اینجا تضادهای متعلق به موجودیت مالکیت خصوصی را به نفی مالکیت خصوصی تغییر میدهد، همانطور که در بالا مشاهده کردیم، تضادهای درون خانوادهٔ بورژو آیی را مورد بحث قرار داد.

از آنجائیکه بورژوآ، و بطورکلی اعضاء جامعهٔ مدنی، مجبورند تا خود را بمثابهٔ «ما» و شخص حقوقی و بمثابهٔ دولت رسمیت دهند، تا اینکه منافع مشترک خود را حفظ نمایند و \_ اگر فقط بخاطر تقسیم کار \_ قدرت دستجمعی که بدین نحو برای برخی اشخاص بوجود می آید را نمایندگی کنند، بهلول فرخنده خوی تصور می کند که وهر کدام فقط تا جائی که در خود دارای منیت دولت است یا عضو درستکار جامعه است، لز مالکیت استفاده می برد... کسی که یک دولت \_ منیت، یعنی شارمند یا فرمانبر خوبی است، او بدین مثابه، نه بمئابهٔ خاص خود، با آرامش خاطر ملک را حفظ می کند.

از این نظرگاه، تا جائی که شخصی ومنیت، هیئت مدیره را ودر خود، تقبل میکند، صاحب سهام راه آهن است، از اینرو فقط بمثابهٔ یک قدیس است که کسی می توانـد صاحب سهام راه آهن باشد. سانچوی قدیس که بدین نحو خود را با یکسانی مالکیت خصوصی و دولتی مجاب ماخته، میتواند ادامه دهد:

واینکه دولت دلخواهانه از فرد آنچه که او از دولت دارد را نمیگیرد، تنها به ایـن مـعنی است که دولت دست به چپاول خود نمیزند.» (ص ص ۲۲۴/۳۴۵)

اینکه سانچوی قدیس دلخواهانه دیگران را از مالکیت شان محروم نمی سازد، تنها این معنی است که سانچوی قدیس خود را نـمیچاپد، چـراکـه او در واقـع تـمامی بالکیتها را از آن خودش همیدانده.

نمی توان از ما خواست تا باقی مانده خیالپردازیهای سانچوی قدیس دربارهٔ دولت و سالکیت، مثلاً، اینکه دولت افراد را باکمک مالکیت ورام می کند، و و پاداش می دهد،، ز روی بدجنسی عوارض زیادی برای تمبر وضع می کند تا شهروندان، اگر و فادار نیستند ر غیره و غیره، را خانه خراب کند، و بطور کلی، ایدهٔ خرده - بورژو آی آلمانی از قدرت نام دولت، ایده ای که پیش ازین در میان و کلای قدیمی آلمانی متداول بود و در اینجا شکل دعاوی پر تکلف عرضه میشود، را بیشتر مورد بحث قرار دهیم.

و بالاخره سانچوی قدیس ایضاً میکوشد یکسانی و همانندی بحد کافی مسجل شدهٔ خود از مالکیت خصوصی و دولتی را باکمک هم معنایی ریشه شناختی بکرسی بنشاند؛ که معهذا با این عمل، کتک هرفتی بر هر دو سرین چاق و چلهٔ فضل و علم خود میزند. ومالکیت خصوصی من فقط آن مالکیتی است که دولت از مالکیت خود، با محروم ساختن (Privieren) دیگر اعضاء دولت از آن، در اختیارم میگذارد: این همانا مالکیت دولتی است.ه (ص ۲۳۹)

تصادفاً این درست عکس آن چیزی که رویداده است. مالکیت خصوصی در رم، که ین اطیفهٔ ریشه شناختی فقط می تواند بآن مربوط شود، در بیشترین تضاد با مالکیت دولتی بود. درست است که دولت به پلبها مالکیت خصوصی تفویض کرد، معهذا، با ین کار ودیگران، را از مالکیت شان محروم نکرد بلکه خود این پلبها رااز مالکیت دولتی (زمین مشاع ger publicus) و حقوق سیاسی شان محروم ساخت، و همانا به این خاطر بود که خود آنان acr rubicus، یعنی، نارت شدگان، نامیده شدند و نه ودیگر اعضاء دولتی، خیالی که سانچوی قدیس خوابشان را می بیند. بهلول فرخنده خوی بمجرد اینکه شروع به صحبت در مورد حقایق مثبته می کند که ومقدس، نمی تواند هیچ گونه دانش ندنی داشته باشد، خود را با شرم در کلیهٔ کشورها، زبانها و دورانها پنهان می کند.

| همانا یأس و ناامیدی زیرا دولت کلیهٔ مالکیت ها که سانچو را به درونی ترین وانزجار.     |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| خود آگاهیاش عقب میراند و در آنجا از کشف اینکه ادیب است متعجب میشود، را               |
| فرو مىبلعد.                                                                          |
| من برخلاف دولت آشکارا بیش از هر زمان دیگری احساس میکنم که قدرت بزرگی،                |
| قدرتی بر خودم را حفظ میکنم.                                                          |
| این بعداً بدین تر تیب بسط داده میشود:                                                |
| وافکار من، مالکیت واقعی را برایم با آنچه که می توانم تجارت را ادامه دهم، بـوجود      |
| مبآورد.ه (ص ۲۳۹)                                                                     |
| بدینسان، اشتیرنر ولگرد،، ومرد بگانه ثروت ایدئآل،، به تصمیم نـومیدانـهٔ دنـبال        |
| کردن تجارت با شیر بریده و ترشیدهٔ افکارش، میرسد. ۲۰ اما او از چه نیرنگی استفاده      |
| استفاده مي كند، هر كاه دولت افكار او را اموال قاچاق اعلام كند؟ حالا به اين كوش كنيد: |
| «من أنها را رد میکنم» (که بدون شک بسیار خردمندانه است) ور آنها را بابت دیگران        |
| مبادله میکنم، (یعنی، هرگاه کسی چنان کاسبکار بدی باشد که مبادلهٔ افکار او را بپذیرد)، |
| وکه بعد به مالکیت خریدار شدهٔ جدیدم تبدیل میشود (ص ۳۳۹)                              |
| شارمند درسنکارمان نا زمانی که مالکیت خود را صادقانه با مرکب سیاه بـر بـیاض           |
| کاغذ خریداری نکند آرام نخواهد نشست. در اینجا تسلای شارمند برلنی به رغم کلیهٔ         |
| شوربختی های سیاسی و بلیهٔ پلیسی دیده میشود. وافکار از عوارض گمرکی معاف               |
| است!»(۱)                                                                             |
|                                                                                      |

در تحلیل نهائی، تبدیل مالکیت خصوصی به مالکیت دولتی، به این ایده منجر میشود که بورژو آ تنها بمثابهٔ عضوی از انواع بورژو آ، دارای تملک است، نوعی که من حیث المجموع دولت نامیده میشود و افراد را با مالکیت تیولی مزین میکند. در اینجا مساله دوباره وارونه قرار داده میشود. در نزد طبقهٔ بورژو آ، همانند هر طبقهٔ دیگری، همانا فقط مناسبات شخصی است که به مناسبات مشترک و عام تکامل می یابد، و در تحت آن اعضاء جداگانهٔ طبقه دارای تملک اند و زندگی میکنند. هر چند سابقاً تو همات فلسفی از این دست در آلمان می توانست متداول باشد، اکنون کاملاً خنده آور شدهاند، زیرا تجارت جهانی بحد کافی باثبات رساند که نفع بورژو آ بکلی از سیاست مستقل است، و

**ـ ه**ت.

۱. مارتین لوتر، دربارهٔ مقامات دنیوی.

اینکه از سوی دیگر، سیاست تماماً به سود و منفعت بورژو آ وابسته است. پیش ازین در قرن هجدهم، سیاست آنچنان به تجارت وابسته بود که برای مثال، هنگامیکه حکومت فرانسه میخواست وامی را برای خود فراهم آورد، هلندیان خواستار آن میشدند تا فردی گزیده ضمانت دولت را متقبل شود.

اینکه وبی قدریت، یا ومستمندیم، همانا و تحقق ارزش، یا وموجو دیت، ودولت است. (ص ۳۳٦) یکی از هزار و یک معادلهٔ اشتیرنری است که در اینجا فقط به این خاطر در این رابطه ذکر میکنیم که چیزی جدید دربارهٔ مستمندی خواهیم شنید.

ومستمندی همانا بی قدریت من است، پدید ای است که نـمی توانـم ارزشـم را بسامان رسانم. در نتیجه دولت و مستمندی چیز واحدی اند... دولت همواره می کوشد از مـن نفعی ببرون کشد، یعنی... مرا مورد استثمار قرار دهد، از من استفاده کند و بهره مند شود، حتی اگر این بهرهمندی صرفاً شامل صنع زاده<sup>(۱)</sup> (پرولتاریا) باشد. دولت میخواهد تا من مخلوق او باشم.ه (ص ۲۲۶)

سوای این واقعیت که در اینجا دیده میشود تا چه اندازه اندک سامان یابی ارزشش بدو وابسنه است، هر چند همه جا و همه زمان میتواند از خصوصیت خود بدفاع برخیزد، و اینکه یکبار دیگر، در تضاد با اظهارات پیشین، ذات و تجلی بکلی از بکدیگر مجزایند، بار دیگر نقطه نظر خرده \_ بورژو آی فوقاً یاد شدهٔ بهلول فرخنده خویمان را داریم مبنی بر اینکه ودولت، میخواهد او را مورد استثمار قرار دهد. یگانه نکتهٔ دیگر مورد علاقه مان همانا اشتقاق ریشه شناختی واژه و پرولتاریاه ی رم باستان است که در اینجا ساده لو حانه به دولت معاصر کشانده میشود. آیا سانچوی قدیس واقعاً نمی داند که برای بورژو آی رسمی، دقیقاً ناخوشاً بندترین فعالیت پرولتاریا است؟ شاید او باید مالتوس<sup>(۲)</sup> و کشیش دوشانل را بخاطر نفع خود به آلمانی برگرداند؟ هم اکنون، سانچوی قدیس، بمثابهٔ یک خرده بورژو آی آلمانی آشکارا و بیش از هر زمان دیگری احساس میکند که هاو برخلاف دولت کماکان قدرت برزگیه، یعنی \_ قدرت اندیشیدن به ستیزه جویی با دولت «را حفظ کرده است». اگر او پرولتری انگلیسی بود احدرت اندیشیدن

۲. نامس رابرت مالتوس، رسالهای دربارهٔ اصل جمعیت، شارل ماری در شاتل، دربارهٔ صدقه. ــ ه.ت.

ـ دت.

۲. Protes، زاده، خلف

میکرد با بوجود آوردن کودکان، در سنیزه جویی و مبارزه طلبی با دولت «قـدرتی را حفظ کرده است.

شکوه و شکایتی دیگر علیه دولت انظریهٔ دیگری از مستمندی و در یوزگی او بدو ا بمثابهٔ منیت و آرد، پارچه یا آهن و ذغال، را وبوجود میآورد، که در نتیجه از ابتدا تقسیم کار را از میان میبرد. آنگاه وبه تفصیل، به وشکایت آغاز میکند که کارش به ارزشش پرداخت نشده، و قبل از همه با آنانکه بابت آن پرداخت میکنند وارد تصادم می شود. آنگاه دولت در نقش وسازش دهنده، پا بمیان می گذارد.

واگر من با قیمی که او، (یعنی، دولت) وبابت کالا و کارم بمن پرداخت میکند راضی نیستم، اگر به جایش برای تثبیت قیمت کالایم بکوشم، یعنی بکوشم درک کنم که برایم سردآور است، قبل از همه با خریداران کالایم، (وقبل از همه، ٹی سترگا ۔ نه با دولت، بلکه) وبا خریداران کالایم وارد تصادم می شرم، مص ۳۳۷)

اگر او بعداً بخواهد وار دومناسبات مستقیم، با این خریداران شود، یعین ، گلویشان را بچسبد، دولت ومداخله میکند، و وانسان را از انسان جدا میسازد،، (هر چند که مسالهٔ وانسان بطور اعم، نبود، بلکه مسالهٔ کارگر و کارفرما، یا آنچه او با آشفتگی یک کاسه میکند، [یعنی] مسالهٔ خریدار و فروشندهٔ کالا بود)؛ وانگهی، دولت این کار را با قصد و خیالی مغرضانه انجام نمی دهد وتا خود را بمثابهٔ روح، (یتیناً روح القدم) مبانجی ،قرار دهده.

وکارگرانی که خواستار دستمزد بالاتری هستند، بمجرد اینکه بکوشند از طریق زور بدان نائل گردند، با آنان بمثابهٔ تبهکار رفتار خواهد شد. (ص ۳۳۷)

مجدداً بما دسته گلی از یاوه عرضه میشود. جناب سینیور چنانچه از اول وارد ومناصبات مستقیم، با اشتیرنر میشد، بویژه نظیر آن حالتی که بصعوبت وانسان را از انسان، جدا کرده است، هیچگاه مکتوب های خود دربارهٔ دستمزد را برشتهٔ تحریر در نمی آورد.<sup>(۱)</sup> سانچو در اینجا بدولت عمل کرد سه گانهای را تفویض میکند. دولت نخست بمثابهٔ وسازش دهنده، عمل میکند، آنگاه بمثابهٔ تثبت کننده قیمت، و سرانجام بمثابهٔ وروح، و وقدو س. این واقعیت که سانچوی قدیس بعد از اینکه شکو همندانه مالکیت و خصو صی را یکسان قلمداد نمود، دولت را وامیدار د تا سطح دستمزدها را نیز

\_ هات،

تثبت کند بیکسان گواهی است بر پیگری بی نظیر او و هم جهالت او از امور این جهانی. این واقعیت که در انگلستان، آمریکا و بلژیک، و کارگرانی که می کوشند با زور دستمزد بالاتری بدست آورنده، به هیچ وجه با آنان بلافاصله بمثابه تبهکار رفنار نمی شود، بلکه بر حکس، واقماً اغلب اوقات در بدست آوردن دستمزد بالاتر کامیاب می شوند، چیزی است که قدیسمان از آن بی خبر است و کلک آن را از کل افسانهٔ خود دربارهٔ دستمزدها می کند. این واقعیت که حتی اگر دولت وخود را میانجی قرار ندهده، کارگران با و گرفتن مازمان و اعتصابات بدست خواهند آورد، یا بهر تفدیر ، بمراتب کمتر از طریق مخالفانشان، سرمایه دار \_ چیزی است که حتی در برلن نیز قابل درک است. هم چنین مخالفانشان، سرمایه دار \_ چیزی است که حتی در برلن نیز قابل درک است. هم چنین نیازی نیست تا نشان داد که جامعهٔ بورژو آئی، که بر وقابت بنا شده، و دولت بورژو آئی تنه در نتیجهٔ کل شالودهٔ مادیشان نمی تواند هیچ مبارزه ای جز مبارزه برای رقابت را در میان شهروندان مجاز دارد، و خود را موظف میداند اگر مردم و گلوی یک دیگر را

ضمناً، این تصور اشتیرنر مبنی بر اینکه فقط دولت هنگامیکه افراد بر اساس مالکیت بورژوآئی ثر و تمند تر میشوند، دولتمندتر میگردد، یا اینکه کلیهٔ مالکیت های خصوصی تاکنون، مالکیت دولتی بوده، همانا تصوری است که مجدداً مناسبات تاریخی را وارر نه قرار میدهد. همراه با تکامل انباشت مالکیت بورژوآئی، یعنی همراه با تکامل بازرگانی و صنعت، افراد، باز هم ثرو تمندتر میشوند، در حالیکه دولت بیش از گذشته در قرض فرو میرود. این پدیده قبلاً در نخستین جمهوریهای بازرگانی ایتالیائی مشهود بود؛ بعدها، از قرن گذشته به این طرف، این پدیده بحد چشمگیری خود را در هلند نمایان ساخت، که پیتوی سفته باز بازار بورس از همان سال ، ۱۷۵ ، تو جه را بآن جلب نمود، <sup>(1)</sup> و اکنون بورژوآزی پول را انباشت، دولت میور به گدائی از بورژوآزی شد و در پایان واقعاً از بورژوآزی پول را انباشت، دولت مجبور به گدائی از بورژوآزی شد و در پایان واقعاً از طرف بورژوآزی خریده شد. این در دورانی اتفاق می افتد که بورژوآزی هدو در بایان واقعاً از دیگری رویارو است، و در نتیجه دولت میتواند تا حدودی استقلال ظاهری را در دیگری رویارو است، و در نتیجه دولت میتواند تا حدودی استقلال ظاهری را در دیگری رویارو است، و در نتیجه دولت میتواند تا حدودی استقلال ظاهری را در دیگری رویارو است، و در نتیجه دولت میتواند تا حدودی استقلال ظاهری را در دیگری رویارو است، و در نتیجه دولت میتواند تا حدودی استقلال ظاهری را در

اسحاق پیندر، ومکتوب دربارهٔ رقابت بازرگانی، در ومراحل توزیح،

با هات.

ار تباط با هر دو آنها حفظ کند. حتی بعد از اینکه دولت خریده شد، کماکان به پول احتیاج دارد و از اینرو به وابسته بودن خود به بورژو آزی ادامه می دهد؛ معهذا، هنگامیکه منافع بورژو آزی اقتضاء کند، دولت می تواند وجه بیشتری را از دولت هایی که کمتر تکامل یافته ترند، و بنابراین قروض کمتری را متحمل میشوند، در اختیار داشته باشد. با این وجود حتی کم رشدترین دولت های اروپا، دولت های اتحاد مقدس، بیر حمانه به این سرنوشت نزدیک می شوند، زیرا تو سط بورژو آزی خریده خواهند شد؛ آنگاه اشتیرنر قادر خواهد بو د آنها را با یکسانی مالکیت های خصوصی و دولتی تسکین دهد، بویژه سرور و صاحب اختیار خاص خود د را که بیهوده می کوشد ساعنی که قدرت میاسی به مثار مندانی، که و گرمنه، شده اند، فروخته میشود را به تعویق اندازد.

اکنون به ارتباط میان مالکیت خصوصی و حق میرسیم، که در آنجا می بایست به همان چیزها در شکل دیگری گوش فرا دهیم. ظاهراً به یکسانی دولت و مالکیت شکل جدیدی داده شده و شناسائی سیاسی مالکیت خصوصی در قانون، اساس مالکیت خصوصی اعلام میشود.

«مالکیت خصوصی از تصدق سر حق زیست میکند. فقط در حق تضمین می شود - جرا که تملک هنوز مالکیت نیست - و همانا فقط با رضایت حق از آن من میشود؛ مالکیت خصوصی یک واقعیت نیست، بلکه یک افسانه است. آن مالکیتی است مطابق حق، مالکیت قانونی که تضمین کنندهٔ مالکیت است؛ این مالکیت نه ببرکت من بلکه بشکرانهٔ حق از آن من است. (ص ۳۳۲)

در این قطعه یاوه قبلی دربارهٔ مالکیت، صرفاً باز هم بیشتر به ارتفاعات خنده آوری میرسد. از اینرو بلافاصله به بهره برداری سانچو از<sup>(۱)</sup> Jus utendi et abutendi خیالی میرسیم.

در صفحهٔ ۳۳۲، سوای قطعهٔ زیبای فوق، می آموزیم که مالکیت «قدرت نامحدودی بر چیزی است که من می توانم آنگونه که مایلم دارا باشم.» اما «قدرت» چیزی که برای خود وجود داشته باشد، نیست، بلکه فقط در منیت قدر تمند در من، یعنی صاحب قدرت و جود دارد». (ص ۳۶۶) در نتیجه مالکیت یک وچیز، نیست، «آنچه از آن من است نه این درخت، بلکه قدرت من بر آن و قابلیتم برای دارا بودن آن است.» (ص ۳۶۶) او فقط «چیزها» و «منیتها» را می شناسد. «قدرتی» که از «منیت»،

منفاده و مصرف (ایضاً: سوء استفاده)، یعنی در اختیار گرفتن دلخواهانه چیزی.

FFY-

جدا و بآن هستی مستقلی تفویض و به «شبح» تبدیل میشود، «حق» خوانده میشود. «این قدرت داشمی» (رساله دربارهٔ حق ارث) «حتی هنگامی که من بمیرم، متمایز نمی شود، بلکه از بین میرود و یا به ارث میرسد. اکنون چیزها نه واقعاً بمن بلکه به حق متعلق است. از طرف دیگر، این چیزی جز و هم و خیال نیست، زیرا قدرت فرد همیشگی شده و به حق تبدیل میشود، فقط به این خاطر که افراد قدرت خود را با قدرت او در می آمیزند. خیال و اهی عبارت است از اعتقاد آنان که نمی توانند قدر تشان را بد ست آورند.» (ص ص کند بسیار ضعیف است، در کناری می ایستد. با و جود این، انسان حق انسان دیگر را کند بسیار ضعیف است، در کناری می ایستد. با و جود این، انسان حق انسان دیگر را نسبت به استخوانش محترم می شمارد... همچون در اینجا، بطور کلی، هنگامیکه چیزی لاهویی و معنوی است، و در اینجا حق، و در همه چیز دیده میشود، یعنی، هنگامیکه هر نمان انسانی است که پدیده ای را نه بمثابهٔ شبح رفتار شود، بشری نامیده میشود... این همانا انسانی است که پدیده ای فردی را نه بمثابهٔ فردی، بلکه بمثابهٔ پدیده ای ما می نمود.» (ص ص

باین ترتیب بار دیگر کل ضرر و زیان از اعتقاد افراد به استنباط از حق ناشی میشود، که باید آن را از مخیلهٔ خود بیرون کنند. سانچوی قدیس فقط «چیزها» و «منیت ها» را می شناسد و دربارهٔ هر چیزی که تحت این عنوان قرار نمی گیرد و دربارهٔ کلیهٔ مناسبات، فقط مفاهیم انتزاعی آنها را می شناسد، که در نتیجه برایش ایضاً به «اشباح» تبدیل میشود. «از طرف دیگر»، گاهی بخاطرش میرسد که کلیهٔ اینها «چیزی جز وهم و خیال» نیست و اینکه «قدرت فرد» بحد زیادی وابسته به آن است که آیا دیگران قدرت خود را با قدرت او در می آمیزند. اما معهذا، در تحلیل نهایی هر چیز به «خیال واهی» که افراد «معتقدند نمی توانند قدر تشان را پس بگیرند»، تبدیل میشود. بار دیگر راه آهن «در واقع» نه متعلق بارزی پیش می کشد. او آن را نه از ضرورت انباشت و خانواده که قبل از حق و جود بارزی پیش می کشد. او آن را نه از ضرورت انباشت و خانواده که قبل از حق و جود

\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] ار می توانست از سیستمهای فوقانی پیشرفته که بحد کفاف مناسبات مالکیت معاصر را بیان میکنند، مثلاً از قانون هدنی بیآموزد که... وقدرت دائمی که حتی هنگامیکه من بمیرم متمایز نمی شود، در قانون هدنی به حداقل تنزل می یابد و سهم قانونی کودکان، شناسائی شالودهٔ مادی قانون و بویژه قانون تحت حاکمیت بورژو آئی است.

حقدر جامعة فتودالي بيشتر به جامعة بورژو آئي تبديل شود، از خود اين افسانة فتودالي، توسط قانون گذاری کلیهٔ کشورها، بینشر دست کشیده میشود. (برای مثال، مقایسه کنید با مجموعة قوانين ناپلئونی) در اينجا نيازي براي اينكه نشان داد قدرت مطلق پدري و حق پسر ارشد \_ هم حق پسر ارشد فئو دالی و هم بشکل متأخر آن \_ بر مناسبات صرف مادی معینی قرار گرفته بود، نیست. همین چیز در میان مردمان باستان در دوران تلاشی جماعت بدوی در نتیجهٔ تکامل حیات خصوصی یافت میشود (بهترین دلیل آن هـمانا تاريخچهٔ حقوق رمی وراثت است). بطور کلی، سانچو نمی توانست مثال بدتری از حق وراثت را انتخاب کند که در روشن ترین طرز ممکن وابستگی حق را به مناسبات تولید نشان دهد. برای مثال مقایسه شود با حقوق رمی و ژرمنی وراثت. طبعاً، هیچ سگی، هیچگاه از استخوانی، فسفر، کله جوش یا آهک نساخته است، و بهمان اندازه هیچگاه «چیزی دربارهٔ حق» خود نسبت به استخوان را «به مخیلهٔ خود خطور نمی دهد» و بیکسان هیچگاه «بفکر» سانچوی قدیس نرسیده تا بیاندیشد از اینکه حق نسبت به یک استخوان که مردم و نه سگ ها برای خود مطالبه میکنند، با طرزی که در آن مردم و نه سگها، این استخوان را در تولید بکار می برند، رابطهای ندارد. بطور کلی، در این یک مورد، کل انتقاد سانچو و اعتقاد تزلزل نایذیرش به توهمات رایج را در مقابل خود دارا هستيم. مناسبات توليد موجود تاكنوني افراد ايضاً بايد بمثابة مناسبات سياسي و قضائي بيان شود. (نگاه كنيد به فوق) در حيطة تقسيم كار، اين مناسبات بايد موجوديتي مستقل در برابر افراد کسب کنند. کلیهٔ مناسبات می تواند فقط در زبان بشکل مفاهیم بیان شود. اینکه بهاین تصورات کلی بمثابهٔ نیروهای اسرار آمیز نگریسته میشود همانا پیآمد ضروری این واقعیت است که مناسبات واقعی که آنها بیانگر آنند، هستی مستقلانهای کسب کرده انه. سوای این معنا در آگاهی روزمره، این تصورات کلی بیشتر بسط می یابند و از طرف دولتمردان و وكلاء بدانها اهميت خاصي داده ميشو دكه در نتيجة تقسيم كار، به کیش این مفاهیم وابسته می شوند و در آنها و نه در مناسبات تولیدی، شالودهٔ حقیقی مناسبات واقعی مالکیت را می بینند. سانچوی قدیس که بـدون بـررسی، ایـن تـوهم را مى بذيرد، به اين ترتيب قادر ميشود اعلام كندكه مالكيت قانونى همانا شالودة مالكيت خصوصی است، و اینکه مفهوم حق، اساس مالکیت قانونی است، که بعد از آن می تواند کل انتقاد خود را به اعلام اینکه مفهوم حق همانا یک مهفوم و شبح است، محدود کند.

این برای سانچوی قدیس پایان مطلب است. برای اینکه فکر او را راحت کنیم، باید بیافزائیم که در کلیهٔ کتب قدیمی حقوق، رفتار دو سگ که استخوانی را یافته اند بمثابهٔ حق تلقی میشود. پاندکتس<sup>۱۰۰</sup> می گوید؛ دفع زور با زور مجاز است؛ و حق از طرف طبیعت تثبیت شده است؛ که منظور او از آن، حقی است که طبیعت بتمام موجودات زنده (اعم از انسانها و سگها) آموخته است؛ اما این بعداً «عدالت»، [یعنی] دفع سازمان یافتهٔ زور با زور است که به حق تبدیل میشود.

سانچوی قدیس که اکنون بخوبی راه افتاده، فضل و علم خود در زمینهٔ تـاریخچهٔ حقوق را با جر و بحث با پرودن بر سر «استخوان» بثبوت میرساند:

او میگوید، پردون، دمیکوشد ما را بفریبد تا باور کنیم جامعه صاحب اصلی و یگانه مالک آسیب ناپذیر حق است؛ که باصطلاح مالک در قبال جامعه مرتکب دزدی شده است؛ که هرگاه جامعه از هر مالک امروزین مالکیت او را بگیرد، هیچ چیزی را از او ندزدیده است، چراکه از حق تخلف ناپذیر خویش دفاع کرده است. این جائی است که می توان از شبح جامعه بمثابهٔ شخص قضائی آگاه شد.» (ص ص ۳۳۰/۳۳۱)

اشتیرنر بسرخلاف ایس «میکوشد ما را بفریبد تا باور کنیم» (ص ص سرشت نیک و غبره؛ به مالکان، مالکیت آنان را عرضه داشته ایم، و از ما میخواهد تا ارمغان خود را پس بگیریم. تفاوت میان ایندو کوشش برای «فریفتن» این است که پرودن بر واقعیت تاریخی تکیه میکند، در حالیکه مانچوی قدیس فقط «دارای چیزی در مخیلهٔ خود است» تا به مطلب «شکلی جدید» دهد. زیرا پژوهش های جدید در تاریخچهٔ حق مدلل ساخته که هم در رم و هم در میان خلقهای ژرمن، سلت و اسلاو، تکامل مالکیت، نقطهٔ عزیمت خود را در مالکیت دستجمعی یا قبیله ای دارا بوده و اینکه مالکیت، نقطهٔ عزیمت خود را در مالکیت دستجمعی یا قبیله ای دارا بوده و اینکه مالکیت، نقطهٔ عزیمت خود را در مالکیت دستجمعی یا قبیله ای دارا بوده و اینکه مالکیت، مقطر می تواند از این ایده ژرف، این ایده را بیرون کشد که مفهوم حق ممانا یک مفهوم است. پرودن در ارتباط با جزم اندیشان (دگماتیستهای) قضائی، کاملاً حق داشت وقتی که بر این واقعیت مکث میکرد و بطور کلی با کمک مقدمات بمثابهٔ یک مفهوم، آگاه شد. پرودن تنها بخاطر حکم نقل شدهٔ خود در بالا، هر آینه از بمثابهٔ یک مفهوم، آگاه شد. پرودن تنها بخاطر حکم نقل شدهٔ خود در بالا، هر آینه از بمثابهٔ یک مفهوم، آگاه شد. پرودن تنها مالکیت خصوصی که از نظام جماعتی بدوی

| بوجود آمده، بدفاع برمیخاست، می توانست مورد حمله قرار گیرد. سانچو انتقاد خود از             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| پردون را با اين سؤال گستاخانه جمع بندي ميکند:                                              |
| ، چرا چنین النماس رقت آوری بخاطر همدردی، انگار او قربانی تیره روزی راهـزنی                 |
| بوده؟# (ص ۴۲۰)                                                                             |
| رقت احساسات، که ضمناً از آن نشانهای نمی توان در نزد پرودن یافت، فـقط بـه                   |
| ماریتون <sup>(۱)</sup> اجازه داده میشود. سانچو واقعاً تصور میکندکه او در مقایسه با یک چنین |
| شخص معتقد به اشباحی همچون پرودن «آدم کاملی» است. او سبک دیوانسارانهٔ بـاد                  |
| کردهٔ خودکه حتی فریدریش ویلهلم چهارم نیز از آن شـرم دارد را سـبکی انـقلابی                 |
| میداند. «خوشا بحال آنانیکه ایمان می آورند». <sup>(۲)</sup>                                 |
| «کلیهٔ مساعی برای وضع قوانین دربارهٔ مالکیت از خلیج عشق به اوقیانوس عقیم تعاریف            |
| کشیده میشود.»                                                                              |
| و ملازم مناسب آن همانا این اظهار بیکسان عجیب و غریب است:                                   |
| «مراوده تاکنون بر اساس عشق و رفتار ناشی از ملاحظه و مراقبت از یکدیگر بنا شده               |
| است.» (ص ۳۸۵)                                                                              |
| سانچوی قدیس در اینجا خویشتن را با باطل نمای بارزی دربارهٔ حق و مراوده ب                    |
| تعجب وا میدارد. معهذا، اگر بخاطر آوریم که او از «عشق» همانا «عشق انسان»، عشق               |
| چیزی موجود در خود و برای خود و عام را درک میکند، که از عشق ارتباط با یک فرد                |
| یا شئی که بمثابهٔ جوهر و م <b>قدس</b> تلقی میشود را میفهمد، آنگاه ایـن تـجلی هـوس و        |
| ذکاوت زایل میگردد. سخنان مبهم نقل شده در بالا، سپس به سخنان پیش پـا افـتادهٔ               |
| قدیمی که در سراسر «کتاب» ما را به تنگ آورده، تنزل می یابد، یعنی به دو چیزی که              |
| سانچو هيچ چيز دربارهٔ آن نميداند، يعني، در اين حالت، حق و مراوده تاکنون موجود،             |
|                                                                                            |

که «مقدس»اند، و آینکه بطور کلی تا کنون فقط «مقاهیم بر جهان حکومت کردهاند». رابطه با مقدس، بمثابهٔ یک قاعده که «احترام» خوانده میشود، گاهی نیز می تواند «عشق» نامیده شود.

۱. زن خدمتگار کاروانسرا و معشوقهٔ قـاطرچـی ـ نگـاه کـنید بـه فـصل شـانزدهم دون کـیشوت اثـر سروانتس. (م)

۲. (تضمینی است از) انجیل لوفا ـ باب اول: آیهٔ ۴۵

ـ ه.ت.

بدواً در اينجا ملاحظه نمي شود كه اين «لايحة ثبت نام رأى دهندگان»، كه «حقوق سیاسی» اعطا میکند، لایحهای بلدیهای یا صنفی بود، یا بزبانی مفهومتر برای سانچو این همانا «نام نویسی شهری» است که قصد آن نه واگذاری «حقوق سیاسی» بلکه فقط حقوق شهری و حق انتخاب مقامات محلی می باشد. ثانیاً، سانچو که مک کالاک را ترجـمه مىكند، بدون شك بايد معناى تعيين ٥ لير هاى ماليات بسود تهيدستان راكاملاً بخوبى بداند. این بدین معنا نیست که «مالیاتی بالغ بر ۵ لیره برای تهیدستان پر داخت نمود»، بلکه باین معناست که در لیست کسانی وارد شد که این مالیات را بمثابهٔ مستأجران خانهای مى پر دازند كه اجارة ساليانة آن بالغ بر ۵ ليره است. بهلول برلنى ما نمى داند كه ماليات بسود تهیدستان در انگلستان و ایرلند مالیات محلی است که مقدار آن در شهرها و سال های مختلف تغییر میکند، بطوریکه مرتبط ساختن هر نوع حقی به پرداخت مقدار معيني از ماليات، عدم امكان صرف خواهد بود. و بالاخره، سانچو معتقد است ك. مالیات بسود تهیدستان انگلیسی و ایرلندی «صدقه و خیرات» است، در حالیکه این ماليات فقط براي تعرض مستقيم و آشكار جنگ بورژو آزي حاكم عليه پرولتاريا وجه فراهم میآورد و هزینهٔ خانه های کار که، همانطور که معروف است، عامل بازدارندهٔ مالتوسي عليه مستمند سازي است را مي پردازد. مي بينيم چگونه سانچو از «خليج عشق به اوقيانوس عقيم تعاريف ميرسد.»

عبوراً می توان ملاحظه کردکه فلسفه آلمان بخاطر اینکه آگاهی بتنهائی را بمئابهٔ نقطهٔ عزیمت در نظر گرفت، الزاماً به فلسفهٔ اخلاقی که در آنجا بهادران بسیاری دربارهٔ اخلاقیات یاوه سرایی می کردند، منتهی شد. فویرباخ انسان را بخاطر انسان دوست دارد، برونوی قدیس انسان را بخاطر آنکه «سزاوار» آن است دوست دارد (ویگاند، ص

۱۳۷)<sup>(۱)</sup>، در حالیکه سانچوی قدیس «همه کس» را دوست دارد و دوست دارد با آگاهی اگو ٹیسٹی چنین کند، («کتاب» ص ۳۸۷) پیش ازین در بالا دیدیم ـ در نخستین رساله ـ چگونه صاحبان زمینداری کوچک بترتیب خود را از مالکیت زمینداری برزگ حذف کردند. این خود حذفی از مالکیت دیگر مردمان از روی احترام، بطور کیلی بمثابهٔ خیصلت نیمای میالکیت بورژو آئی توصيف ميشود. اشتيرنر از اين خصلت نما قادر است براى خود توضيح دهد كه چرا «در حيطة نظام بورژو آئي، با وجود معناي ضمني آن كه هر كس بايد مالك باشد، اكثريت عملاً هيچ چيز ندارند». (ص ٣٤٨) اين وضع «باين علت اتفاق ميافتد چون اکثريت هر آینه اصولاً مالک، حتی اگر صرفاً مالک جل و پلاسی باشند، خرسندند». (ص ۳۴۹) اينكه «اكثريت» فقط صاحب «جل و پلاسي» باشد را سليگا بمثابة پيآمد كاملاً طبيعي عشق آنان به جل و بلاس تلقى مىكند. صفحة ٣٢٣. وباين ترتيب آيا من جز مالک چيز ديگري نيستم؟ خير، شخصي تا بحال صرفاً یک مالک بود، مطمئن از مالکیت قطعهای از زمین با جایز دانستن سایرین به داشتن قطعهٔ خودشان؛ معهذا، اکنون همه چيز متعلق بمن است. من مالک هرآنچه که نياز دارم و مي توانم تصرف كنم هستم.» درست همانطور که سانچو پیش ازین خرده مالکان را بنوبه وا داشت تا خود را از زمینداری کلان حذف کنند، اکنون آنان را وامیدارد تا یکدیگر را حذف کنند، بطوریکه بتواند وارد جزئيات شود و احترام را مسئول حذف مالكيت بازرگاني از زمينداري كلان و حذف مالکیت صنعتی از مالکیت بازرگانی واقعی و غیرہ سازد و بدین نحو بر اساس مقدس به علم اقتصاد کاملاً جدیدی برسد. فقط آنگاه باید احترام را از مخیلهٔ خود بیرون کند تا با یک ضربت تقسیم کار و شکل مالکیت ناشی از آن را نابو دکند. سانچو از این علم اقتصاد جدید مثالی در صفحهٔ ۱۲۸ بدست میدهد، که در آنجا سوزنی را نه از یک دکاندار، بلکه از احترام، و نه با پول که به دکاندار می پردازد، بلکه با احترامی که نسبت به سوزن بجا می آورد، خریداری می کند. ضمناً، خود حذفی دگماتیکی هر فرد از مالکیت سایر افراد که سانچو مورد حمله قرار میدهد توهمی صرفاً قبضائی است. در تحت شيوهٔ توليد و مراوده معاصر هر شخص بر ايـن تـوهم ضـربهاي وارد مـيسازد و

ـ ه.ت.

مساعی خود را دقیقاً معطوف حذف سایرین از مالکیت، که در حال حاضر متعلق بدانان است، میکند. اینکه مساله از نقطه نظر «مالکیت در هر چیز» سانچو چگونه قرار گرفته، بطور کلی از بند تکمیلی آشکار می شود: «اینکه من نیاز دارم و می توانم متصرف شوم». او این را در صفحهٔ ۳۵۳ به تفصیل شرح میدهد: وهرگاه بگویم، دنیا از آن من است، آنگاه اگر درست گفته شود، سخنی است بغایت پوچ، که تنها تا جائی معنا دارد که من به مالکیت دیگران احترام نگذارم. يعني نا جائي كه عدم احترام به مالكيت ديگران، مالكيت او را بو جو د مي آورد. آنچه سانچو را دربارهٔ مالکیت خصوصی که برای او بسیار عزیز است دچار خشم ميسازد، همانا ويژگى آن است كه بدون آن ياوه و كليتره خواهـد بـود ـ [بـعنى] ايـن واقعیت که بجز او مالکان خصوصی دیگری نیز وجود دارند. زیرا مالکیت خصوصی دیگران چیزی مقدس است. در «اتحادیه» او می بینیم که چگونه بر این دردسر فائق مي آيد. خواهيم ديد كه مالكيت اگو ئيستي اش، مالكيت بمفهوم غير متعارفي چيزي جز مالكيت متعارفي يا بورژو آثى كه توسط پندار تقديس شدهاش تغيير يافته، نيست. بیائیم با خردمندی سلیمان مآبانهٔ ذیل نتیجه گیری کنیم: وهرگاه اشخاص به مرحلهای برسند که در آنجا احترام خود به مالکیت را از دست دهند، آنگاه هر کدام دارای مالکیت خواهند شد... آنگاه [در این امر نیز، **اتحادیهها به و**سایل افراد می افزایند و مالکیت مورد مشاجرهٔ او را تضمین میکنند.» (ص ۳۴۲)] یک روز صبح راقم این سطور، با تن پوشی مناسب، بدیدن آقای ایشـهورن وزیـر

میرود:

از آنجائی که چیزها در نزد صاحب \_کارخانه به هیچ رسیده» (زیرا وزیر دارایی نه باو محلی و نه وجوهی برای ساختمان کارخانه خاص او نداده، و وزیر دادگستری باو اجازه گرفتن کارخانه را از صاحب کارخانه نداده \_ نگاه کنید به فوق دربارهٔ مالکیت بورژو آیی) ومن با این پروفسور حقوق رقابت خواهم کرد، این شخص یک کودن است، و من که صد بار از او بیشتر میدانم، مستعمیناش را از او می گیرم» \_ «اما دوست من، آیا در دانشگاهی درسی خوانده ای و مدرکی دست و پا کرده ای؟ په حیر، خوب منظور؟ من تمامی چیزهایی که برای تدریس لازم است را کاملاً درک می کنم» \_ متأسفم، ولی در این مورد هیچ رقابت آزادانه ای وجود ندارد. من هیچ گونه دشمن شخصی با شما ندارم، اما کمیت چیز اصلی می لنگد \_ دانشنامه دکتری \_ و من، یعنی دولت، خواهان آن هستم» \_ «پس آزادی رقابت یعنی این»، مؤلف آه می کشد، «فقط دولت، [یعنی] ارباب من، بمن امکان رقابت را می دهد. »، و بعد غمگین بخانه باز می گردد. » (ص ۳۴۷) در کشوری پیشرفته تر به ذهن او خطور نمی کرد از دولت برای اجازهٔ رقابت با پروفسور حقوق استفسار کند. اما بمحض اینکه بدولت بمثابهٔ کارفرها رجوع کند و تفاضای اجرت، یعنی دستمزد نماید، آنگاه وارد قلمرو رقابت میشود، و بعد بطبع بعد از رسالات قبلی اش دربارهٔ مالکیت خصوصی و غا**رت شدگان** Privati مالکیت اشتراکی بدوی، پرولتاریا، فرمان ملوکانه (ملفوفهٔ فرمان)، دولت، منزلت و غیره نمی توان تصور کرد که «التماسش موفقیت آمیز خواهد بود.» دولت با داوری شاهکارهای گذشته اش می تواند دست بالا، او را بعنوان متولی باشی (Custos) «مقدس» در خالصجات روستائی در پو مناریا بگمارد.

در اینجا برای سرگرمی می توانیم، «بطور ضمنی» کشف بزرگ سانچو دائر بر اینکه «تفاوت دیگری» میان «تهیدست» و «ثروتمند» بیش از تفاوت میان توانگر و عاجز، نیست را «بگنجانیم» (ص ۳۵۴)

بیائیم بار دیگر در «اوقیانوس عقیم» «تعاریف» اشتیرنر از رقابت فرو رویم: «رقابت هم ارتباط کمتری» (آه از این «کمتر»!) با قصد انجام چیزی و همممکنی را داراست. تا قصد سودده ساختن و سودآوری آن تا حد ممکن. به این خاطر افراد برای پست و مقام تحصیل میکنند (تحصیل برای آب و نان)، آنان خاکساری و مداهنه، کهنه پرستی و درایت کاسبی را تشویق میکنند و برای ظاهرسازی کار میکنند. بدینطریق در حالیکه ظاهراً امر انجام عملی نیک در میان است، در واقعیت امر اشخاص تنها خواستار معاملهٔ موفقیت آمیز و نفع مادی اند. بطبع، هیچکس نمی خواهد مأمور سانسور باشد، اما افراد میخواهند ترفیع بگیرند... و از اینکه منتقل شوند یا حتی بیشتر اخراج شوند، واهمه دارند.» (ص ص ۳۵۴/۳۵۵)

بگذار بهلولمان در کتاب درسی علم اقتصاد اطلاع یابد که در آنجا حتی نظریه پردازان اظهار میدارند که در رقابت، امر «انجام عملی نیک» در میان است یا «انجام چیزی و هم ممکنی و نه سودده ساختن آن تا حد ممکن». ضمناً، در خواهد یافت که در چنین کتاب هایی اشعار شده در تحت نظام مالکیت خصوصی، رقابت کاملاً منکامل، برای مثال، در انگلستان، یقیناً باعث میشود «چیزی» و «و هم ممکنی انجام گیرد.»

تقلب و کلاه برداری بازرگانی و صنعتی کوچک، فقط در شرایط رقـابت مـحدو د شده، در میان چینیها، آلمانها و یـهودیان، و بـطور کـلی در مـیان انـبان بـدوشان و دکانداران شکوفا میشود. اما از طرف قدیسمان به انبان بدوشان حتی اشاره ای هم نمی شود؛ او فقط رقابت کارمندان زیادی و غیر رسمی و معلمان تازه کار را می شناسد، او در اینجا خود را بمثابهٔ مأمور صادق سلطنتی پروس نشان میدهد. او هم چنین می تو انست بعنوان مثالی از رقابت، مساعی درباریان را در هر عصری برای جلب عنایت حاکمان خود، بدست دهد. اما این بسیار فراتر از حوزهٔ دید خرده مورژو آئی اوست.

سانچوی فدیس بعد از این ماجراهای دهشتانگیز با کارمندان اضافی، محاسبین و دفتردارهای محاکم حقوق بگیر، با ماجرای سترگ خود، با اسب چوبین معروف، کلاویلنیو Clavileño که سروانتس نبی قبلاً از آن در فصل ۴۱ عهد جدید سخن گفته، مواجه میشود. زیرا سانچو بر مرکر رفیع عالم اقتصاد جلوس میکند و حداقل دستمزد را باکمک «مقدس» معین میکند. صحیح است، که در اینجا او بار دیگر حجب ذاتی اش را Tشکار میسازد و نخست از سورا شدن بر مرکب بادیائی که او را بالاتر از ابرها، در منطقه ای که «تگرگ و برف، تندرو صاعفه و رد و برق بوجود می آید» می برد، امتناع مىورزد. اما «دوك»، يعنى «دولت»، او را تشجيع مىكند و بمحض اينكه سليكًا ـ دون کیشوت جسورتر و با تجربهتر خود را در خانهٔ زین محکم ساخت، سانچوی شایسته ما بر ترک او مینشیند. و هنگامیکه دست سلیگا دستگیره روی سر اسب را میچرخاند، اسب بآسمان پرواز میکند و تمامی مخدرات \_علیالخصوص ماریتورن یکصدا فریاد بر ميکشند که: «اينک اگو ٿيسم در توافق با خو د شما را هدايت ميکند، اي پهلوان بي باک، تو اى سلاحدار بى باك تر، شما در رها ساختن ما از شبح مالامبرونو و «مقدس» كامياب خواهيد شد. هشدار، اي سانچوي دلاور فقط تعادلت را حفظ كن، مبادا بيفتي؛ زينهار كه سقوط تو از اوج افلاک وحشتناکتر از سقوط آن جوان بی حواس خواهـ بودکـه خواست ارابهٔ پدر خود خورشید را براند.»

«هرگا، فرض کنیم» (ار قبلاً بطور فرضی متزلزل است) «که همانگونه که نظم به ذات دولت متعلق است، تبعیت نیز بر شالو ده سرشت آن قرار گرفته است.» (تعدیل دلپذیری میان «ذات» و «سرشت» ـ «بزهائی» که سانچو طی پروازش مشاهده نمود) «آنگاه مشاهده میکنیم که مادونان یا ممتازان» (شاید باید مافوقان خوانده شود) «محرومان را بیش از اندازه بارشان میکنند و فریب میدهند.» (ص ۳۵۷)

«هر گاه فرض کنیم... آنگاه مشاهده میکنیم.» باید خوانده شود: آنگاه فرض میکنیم. هر گاه فرض کنیم که «مافوقان» و «مادونان» در دولت وجود دارند، آنگاه هم چنین «فرض میکنیم»، که اولی ها در مقایسه با دومی ها «سرورانند»، معهدا، می توانیم زیبائی سبک این عبارت، نظیر شناخت ناگهانی «ذات» و «سرشت» یک شئی، را نیز به حجب و دستپاچگی سانچومان که با نگرانی میکوشد تعادل خود را طی پروازش حفظ کند، و نیز به موشک و ترقه هائی که زیر دماغش آتش کردند، نسبت دهیم. حتی دستخوش تعجب نیز نمی شویم که سانچوی قدیس نتایج رقابت را نه از رقابت بلکه از بوروکراسی مأخوذ میکند، و بار دیگر دولت را وامیدارد تا دستمزدها را تعیین کند.\*

او در نظر نمی گیرد که نوسانات مداوم در دستمزد، کل تئوری او را منفجر می کند؛ بررسی دقیق تری از مناسبات صنفی یقیناً به او مواردی از صاحب کارخانه ای بدست میدهد که طبق قوانین عام رقابت، هر آینه این بیان های قضائی و اخلاقی کلیهٔ معنای خود را در چارچوب رقابت از دست نداده باشد، از طرف کارگرانش «بیش از حد معمول بار شده» و «فریب داده شده است». شکل ناقصی که رقابت برای سانچو محصور نموده، بار دیگر ساده لوحی و سبک خرده - بورژو آئی که در آن مناسبات جهانشمول، در درون جمجمه یگانهٔ او بازتاب می بابد و حدی که بمثابهٔ معلم مکتب محبور به انتخاب کاربردهای اخلاقی کلیهٔ این مناسبات و رد آنها با شروط اصلی است را نشان میدهد. باید این قطعه ارزشمند را بطور کامل ارائه کنیم «تا هیچ چیز از دیده فروگذار نشود».

«بار دیگر در خصوص رقابت، رقابت دقیقاً به این خاطر وجود دارد که کلیهٔ اشخاص به مشغلهٔ خود نمی پردازند و با یکدیگر در این باره به درک و تفاهم نمیر سند. به این ترتیب، برای مثال، نان توسط اهالی یک شهر مورد نیاز است؛ در نتیجه آنان می توانند برای ایجاد یک نانوائی عمومی بتوافق رسند. بجای آن، عرضهٔ نان را به رقابت نانواها واگذار میکنند. بهمین نحو، عرضهٔ گوشت را به قصابان، شراب را به تجار شراب و غیره محول میکنند. اگر من به مشغله ام اهمیت ندهم، پس باید با آنچه دیگران مناسب می دانند بمن عرضه کنند، راضی باشم. نان داشتن، مشغله و میل و آرزویم است، و معهذا مردم آن را به نانوایان واگذار میکنند، و حداکثر امیدوارند ببرکت رقابت، هم چشمی و مساعی شان برای سبقت گرفتن از هم و بیک کلام، بشکرانهٔ رقابتشان، امتیازی تحت نظام صنفی،

\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشنه خط خورده است:] در اینجا بار دیگر او در نظر نمیگیرد که «بیش از حد معمول بار کردن» و «فریب دادن» کارگران در جهان معاصر همانا بخاطر فقد مالکیت آنان است و اینکه فقد مالکیت مستقیماً با دعاوئی که سانچو به بورژوازی ـ لیبرآل نسبت میدهد، در تناقض است [...] بورژوازی لیبرآلی که مدعی است با خرد کردن زمینداری کلان، مالکیت را میان همگان سرشکن میکند.

هنگامیکه حق یخت نان کلا و منحصراً به اعضاء صنف متعلق است، بگیرند.» (ص ۳۶۵) این همانا خصلت نمای خرده ـ بورژوای ماست که در اینجا به هم سلکان کاسبکار خود، بجای رقابت، نهادی نظیر نانوائی های عمومی که در بسیاری جاها تحت نظام صنفی وجود دارد و بوسیلهٔ شیوه تولید ارزان تر رقابت بدان پایان داده شده، را توصیه کند. یعنی، نهادی با سرشتی محلی را توصیه میکند که فقط می تواند تحت شرایط بصعوبت محدود شده ادامه يابد و بطور اجتناب نايذيري ناگزير بود با ييدايش رقابت كه تنگ نظری محلی را نابود ساخت، منقرض شود. او حتی از رقابت نیآموخته که برای مثال، «احتیاج» نان. روز به روز فرق می کند، و اینکه فردا نان هنوز «مشغلهٔ او» باشد، و اينكه در چارچوب رقابت، قيمت نان بوسيلهٔ هزينهٔ توليد تعيين مي شود و نـه هـوي و هوس نانوایان اصولاً وابسته به او نیست. او کلیهٔ آن مناسباتی که بوسیلهٔ رقابت بوجود Tمده: از بين رفتن تنگ نظري محلي، تأسيس وسايل ارتباطي، تقسيم كاملاً تكامل يافته ا کار، مراودهٔ جهانی، پرولتاریا، ماشینیسم و غیره را با سکوت برگزار میکند، و با تأسف به تنگ نظری قرون وسطائی مینگرد. تمام چیزی که او دربارهٔ رقابت میداند این است که «مسابقهٔ همچشمی و کوشش برای سبقت گرفتن از یکدیگر است»، او خود را دربارهٔ رابطة آن با تقسيم كار، ارتباط ميان عرضه و تقاضا و غيره نگران نميسازد. \* اينكه بورژو آ هر جاکه منافعش اقتضاء کند (و این منافع در این خصوص قاضیان بهتری اند تا سانچوی قدیس) و تا جائی که در چارچوب رقابت و مالکیت خصوصی ممکن بود، همواره به «درک و تفاهم نایل گشته» توسط شرکتهای سهامی تضامنی مسجل میشود، که همراه با پیدایش تجارت دریائی و مانو فاکنور بوجود می آیند و کلیهٔ شاخههای

\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] در ابتدا آنان میتوانستند به «درک و تفاهم نایل گردند». اینکه «درک و تفاهمی» (بکار بردن این واژه با تضمین اخلاقی آن) فقط بوسیلهٔ رقابت ممکن است، گردند». اینکه «درک و تفاهمی» (بکار بردن این واژه با تضمین اخلاقی آن) فقط بوسیلهٔ رقابت ممکن است، و به این خاطر که، مطامع آنتاگونیستی طبقاتی، آنگونه که سانچو القاء میکند، نمیتواند مسالهٔ کلیهٔ افرادی باشد که به «درک و تفاهمی» میرسند، خردمندمان را بصعوبت نگران میکند، نمیتواند مسالهٔ کلیهٔ افرادی معتقدند که به «درک و تفاهمی» میرسند، خردمندمان را بصعوبت نگران میکند، این فلاسفهٔ آلمانی عموماً معتقدند که سیه روزی تنگ نظرانهٔ خود آنان از اهمیتی جهان ـ تاریخی برخور داراست، در حالیکه در خصوص دیرپاترین مناسبات تاریخی تصور میکنند که فقط بخاطر اقتضای خردمندی آنها بوده که امور بوسیلهٔ «توافق» حل و فصل نگشته و روشن نگردیده است. مورد سانچو نشان میدهد که با چنین توهماتی بوسیلهٔ «توافی» حل که با چنین توهماتی بوسیلهٔ «توافی» حل و فصل نگشته و روشن نگردیده است. مورد سانچو نشان میدهد که با می تو ماتی توهماتی بوسیلهٔ «توافی» حل خیل که به تو درمان می کند که فقط بخاطر اقتضای خردمندی آنها بوده که امور بوسیلهٔ «توافی» حل که بی توهماتی نگردیده است. مورد سانچو نشان میدهد که با چنین توهماتی بوسیلهٔ «توافی» حل و فصل نگشته و روشن نگردیده است. مورد سانچو نشان میدهد که با چنین توهماتی بوسیلهٔ «توافی» حل و فصل نگ منه دو منه نگردیده است. مورد سانچو نشان میدهد که با چنین توهماتی تا کجا که نمی توان پیش نونت.

صنعت و بازرگانی قابل دسترس آنها را در اختیار میگیرد. چنین «توافق هائی» که از جمله به فتح امپراطوریی در هند ـ شرقی منجر شد<sup>۱۰۱</sup>، بطبع در مقایسه با پندار خیرخواهانه دربارهٔ نانوائی های عمومی، که در خور آنست تا در روزنامهٔ فوسیشه تسایتونگ مورد بحث قرار گیرد، امری ناچیز است.

آنچه که به پرولتاریا مربوط میشود، آنان \_ بهر تقدیر بشکل کنونی خود \_ نخست از رقابت بو جود آمدند؛ آنان پیش ازین بکرات دست به ایجاد مؤسسات جمعی زده بودند که، معهذا به این خاطر که قادر به رقابت با نانوایان، قصابان و غیره خصوصی «رقابت کننده» نبودند، این مؤسسات همواره از بین می رفتند، زیرا برای پرولتارها \_ بخاطر تضاد دائمی منافع در میان آنان که از تقسیم کار ناشی میشود \_ هیچ گونه «توافق» دیگری بجز توافق سیاسی که متوجه کل نظام کنونی باشد، وجود ندارد. در جائی که رشد رقابت، پرولتارها را قادر ساز د به «درک و تفاهم نایل گردند» نه دربارهٔ نانوائی های عمومی بلکه دربارهٔ امور بکلی متفاوتی به توافق خواهند رسید.<sup>\*\*</sup> عدم «توافق» میان افراد رقابت کننده ای که سانچو در اینجا مورد ملاحظه قرار میدهد کاملاً با شرح و تفصیل بعدی اش، که می توانیم در «تفسیر» (ویکاند، ص ۱۳۷) از آن مستفیض شویم، مطابقت و مغایرت دارد.

«رقابت به این خاطر شروع شد که بآن بمثابهٔ سعادتی برای همگان نگریسته شد. مردم دربارهٔ آن به «توافق» رسیدند، کوشش هائی بالمشار که برای رسیدن بآن انجام شد... و دربارهٔ آن به همان نحوی بتوافق رسیده شد که شکارچی جماعت در سفری شکاری شرکت میجویند... و برای نیل به منظور خود مصلحت میبینند تا برای شکار، هر یک جداگانه، در جنگل پراکنده شوند... درست است که اکنون چنین رخ میدهد...که نه همه کس در حالت رقابت،... امتیاز و تقدم بدست میآورد.»

«چنین رخ میدهد» که سانچو همانقدر دربارهٔ شکار میداند که دربارهٔ رقابت. او نه دربارهٔ محاصره صید و شکار سخن میگوید و نه دربارهٔ شکار بـا سگ تـازی، بـلکه

\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] «آنان» باید دربارهٔ نانوائی عمومی «بتوافق رسند». به طبع به سانچوی ما ربطی ندارد که در هر عصری آنانی را که او «اینان» و «همگان» میخواند، خودشان افرادی اندگوناگون با منافعی گوناگون، که تحت مناسبات گوناگونی میزیند. طی کل سیر تاریخ تاکنون، افراد همواره مرتکب این خطا شده اند که از همان ابتدا «زبر و زرنگی» احمقانه ای که فلاسفهٔ آلمانی ما با آن، بعد از حوادث، دربارهٔ آنها به شرح و بسط پرداخته اند، را اختیار نکرده اند. دربارهٔ شکار بمفهومی غیر متعارفی صحبت میکند. تنها چیزی که برای او باقی میماند، نگارش تاریخچهٔ جدید صنعت و بازرگانی طبق اصول فوق و دایر کردن «اتحادیهای» برای این نوع شکار غیر متعارفی است.

او با همان سبک آرام و آسودهٔ در خور مجلهای محلی از ارتباط رقابت با اخلاقیات سخن میگوید.

«آن اجناس مادی که انسان بذاته» (!) «نمی تواند حفظ کند، را ما حق داریم از او بستانیم: این همانا معنای رقابت و آزادی صنعتی است. هر یک از اجناس معنوی که او نمی تواند حفظ کند، بما واگذار میشود. اما اجناس تقدیس شده، تخطی ناپذیرند. - تقدیس شده و تضمین شده از طرف چه کسی؟ ... توسط انسان یا مفهوم، مفهوم امر مورد بررسی.» او اجناس تقدیس شده بدین مثابه را «حیات»، «آزادی شخصی»، «مذهب»، «شرافت»، «مفهوم شایستگی»، «مفهوم شرم» و غیره می نامد.» ([اشتیرنر، یگانه و صفات آن] ص ۳۲۵)

در کشورهای پیشرفته، اشتیرنر «حق دارد» کلیهٔ این «اجنامی تقدیس شده»، را هر چند نه از «انسان بذاته»، بلکه از انسانهای واقعی و بطبع با کمک و تحت شرایط رقابت بستاند. دگرگونی مترگ جامعه، توسط رقابت که مناصبات بور ژو آثی را با یکدیگر و با پرولتارها در مناصبات صرفاً پولی مستحیل میسازد، و کلیهٔ «اجنامی تقدیس شده» نامبرده شده در بالا را به متاع تجارت تبدیل میکند، و برای پرولتارها کلیهٔ مناصبات بطور طبیعی مأخوذ شده و سنتی، برای مثال، خانواده و مناصبات سیامی را بهمراه کل روبنای عقیدتی ما خوذ شده و سنتی، برای مثال، خانواده و مناصبات سیامی را بهمراه کل روبنای عقیدتی منود میسازد - این دگرگونی قدر تمند، بطبع در آلمان بو جود نیامد. آلمان فقط نقش منفعلی در آن ایفاء نمود؛ آلمان اجازه داد تا اجنامی تقدیس شده ش از او بدون اینکه حتی قیمت جاری را بابت آنها دریافت کند، ستانده شود. بدینظریق خرده - بور ژوای آلمانی ما فقط دعاوی ریاکارانهٔ بور ژو آزی را دربارهٔ حدود اخلاقی می شنامد که همه روزه «اجنامی تقدیس شده» پرولتارها، «شرافت»، «مفهوم شرم» و «آزادی شخصی» شان را بزیر پا میافکند و حتی آنان را از تعلیم و آموزش مذهبی محروم میسازد. این باصطلاح «حدود اخلاقی» توسط سانچو بمثابهٔ «معنای» حقیقی رقابت تلقی میشود، و

سانچو نتایج بررسی خود از رقابت را بدین شرح جمع بندی میکند: «آیا رقابت از آنچه دولت، این فرمانروا، طبق اصول بورژوآئی، بوسیله هزاران مانع [از آن] جلوگیری میکند، آزاد است؟» (ص ۳۴۷) «اصل بورژو آئی» هر جائی سانچو که «دولت» را «فرمانروا» میسازد و موانع رقابت که از شیوهٔ تولید و مراوده ناشی میشود را بمثابهٔ موانعی تلقی میکند، که دولت بوسیلهٔ آن از رقابت «جلوگیری میکند»، در اینجا بار دیگر بمثابهٔ «تنفر و انزجاری» بموقع ابراز میشود.

وبتازگی، سانچوی قدیس بطور در هم و برهمی اخبار متنوعی «از فرانسه» شنیده است «مقایسه کنید با ویگاند، ص ۱۹۰) از جمله، دربارهٔ بی غرضی اشخاص در رقابت و تفاوت میان رقابت و هم چشمی. اما «برلنی بیچاره»، از روی حماقت، این «امور نکو» را ضایع و معیوب کرده است (ویگاند، همانجا، جائی که وجدان گناهکارش است که سخن می گوید). بدینسان، برای مثال، در صفحهٔ ۳۴۶ «کتاب» می گوید:

«آیا رقابت آزاد واقعاً آزاد است؟ در واقع، آیا این رقابت واقعی است، یعنی، رقابت اشخاص، آنگونه که خود را معلوم میسازد، است؛ زیرا حق خود را بر این عنوان بنا مینهد؟»

مادام رقابت چیز بودن خود را معلوم و آشکار میسازد، زیرا او (یعنی، برخی وکلاء، دولتمردان و رؤیابین های خرده \_ بورژو آ، که بدنبال خدمتکار او کشان کشان برده میشوند) حق خود را بر این عنوان بنا مینهد. سانچو با این تمثیل به وفق دادن «امو رنکو»، «از فرانسه» آغاز میکند، تا با نصف النهار برلن قرین شود. ما این ادعای سخیفانه که آن را قبلاً در بالا مورد بحث قرار دادیم، مبنی بر اینکه «دولت هیچ گونه ایرادی ندارد تا شخصاً علیه من وارد سازد» و به این ترتیب بمن اجازه می دهد تا رقابت کنم، اما بمن «چیز» نمی دهد (ص ۳۴۷) را لاسیبیلی در میکنیم، و مستقیماً به اثبات او دائر بر اینکه رقابت استر اینکه رقابت اشخاص نیست گذر میکنیم.

«اما این آیا اشخاص اند که واقعاً رقابت میکنند؟ خیر، این دوباره فقط چیزهایند! در درجهٔ اول ـ پول و غیره. همواره یکی وجود دارد که در زورورزی از دیگری عقب می ماند. اما فرق میکند از اینکه فقد وسایل بتواند از طریق قدرت شخصی بدست آید یا فقط بتواند از طریق احسان، بمثابهٔ عطا، کسب شود، و بعلاوه، برای مثال از طریق اجبار فقیرتر برای واگذار کردن، یعنی اجبار او تا ثروت خویش را به ثرو تمندتر عرضه کند.» (ص ۳۴۸) در خصوص نظریهٔ عطا، ما آن را به لقایش «می بخشیم» (ویگاند، ص ۱۹۰) \* بگذار تا او به فصل مربوط به «قرارداد» در هر کتاب درسی حقوقی مراجعه کرده و معلوم کند از اینکه «عطائی» که «مجبور به عرضه کردن» آن باشد آیا هنوز عطاء بشمار میرود. اشتیرنر بدین نحو، انتقاد ما از کتابش را بما «عرضه» می کند، زیرا «مجبور میشود» آن را بما «واگذارد، یعنی هدیه کند».

این واقعیت که دو رقیب که «ملک و مالشان» برابر است، یکدیگر را خانه خراب میکنند، برای سانچو وجود ندارد. و اینکه کارگران با هم رقابت میکنند، هر چندکه صاحب «چیزی» نیستند (بمفهوم اشتیرنر) ایضاً واقعیتی است که برای او وجود خارجی ندارد. او که رقابت کارگران با یکدیگر را زیر سیبیلی در میکند، یکی از پارسا منشانهترین آرزوهای «سوسیالیست های حقیقی» مآن را برآورده میکند که مطمئنا عمیقترین سپاس های آنان را دریافت خواهد کرد. پس به این ترتیب همانا فقط «مال و منال و چیزها» و نه اشخاصاند که رقابت میکنند. فقط اسلحه است که می جنگد، و نه منال و چیزها» و نه اشخاصاند که رقابت میکنند. فقط اسلحه است که می جنگد، و نه افرادی که آنها را مورد استفاده قرار میدهند و بکار بردنشان را آمو ختهاند. افراد فقط ول معطل اند تا با شلیک گلوله کشته شوند. این همانا چگونگی مبارزهٔ رقابت جویانه ای است که در اذهان معلم مآب های خرده ـ بورژو آ باز تاب می یابد که با بازارهای بورس ماصر و بارونها و خداوندگاران پنبه طرفاند و خود را با این فکر تسلی می دهند که ماگر چیز و «پول و پلهای» در بساط داشتند «قدرت شخصی شان» را علیه آنان بکار میانداختند. اگر به این ایدهٔ تنگ نظرانه، بعوض اینکه خود را با مین و مام ترین و عوام میاندانه ترین چیز، یعنی «پول و پله» محدود کرد (که معهذا، همانگونه که بنظر میر سد عوام پسندانه است) از نزدیک بنگریم بمراتب خنده آور تر بنظر میر مد.

این «چیزها» از جمله شامل این است: که رقابت کننده در کشور و شـهری زنـدگی میکند که از همان امتیازاتی برخوردار است که رقابت کنندگانی که با آنـان بـرخـورد میکند، از آنها برخوردارند؛ که ارتباط میان شهر و روستا به مرحلهٔ پیشرفتهای از تکامل

<sup>\*</sup>در من آلمانی با واژهٔ Schenken که به معنای تفویض کردن، عرضه داشتن، هدیه دادن و بخشیدن است، و در معانی معینی ایضاً می تواند به معنای بخشودن، اغماض کردن، نجات دان و رها کردن باشد، به جناس دست زده شده است.

رسیده؛ که او تحت شرایط مناسب جغرافیائی، زمین شناختی و آبنگاری به رقابت بر مي خيز د؛ كه او بمثابة توليد كنندة ابريشم، كاسبي اش را در ليون انجام ميدهد، همانطور که تولید کنندهٔ پنبه کاسبی خود را در منچستر دنبال میکند، یا در دوران پیشین بمثابهٔ فرستندهٔ بار در هلند عمل میکرد؛ که تقسیم کار در شاخهٔ صنعت او که مانند تقسیم کار در شاخه های دیگر کاملاً از او مستقل است \_بسیار متکامل می باشد؛ که وسایل ارتباطی برای او همان حمل و نقلی را بیمه می کند که برای رقابت کنندگان او؛ و اینکه او کارگران ماهر و بازرسان با تجربه ای را بطور حاضر و آماده می یابد. کلیهٔ این «چیزها» که برای رقابت و بطور کلی برای قابلیت رقابت کردن در <mark>بازار جهانی</mark> اساسی است ( که او نمی داند و نمی تواند بدلیل نظریهٔ دولت و نانوائی های عمومی اش بداند، که با این همه، متأسفانه رقابت و قابلیت رقابت کردن را معین میکند) «چیزهائی» است که نه می تواند توسط «قدرت شخصي» بدست آورد و نه توسط «احسان» «دولت» «عرضه کند» (مقایسه کنید با ص ۳۴۸) دولت پروس که کوشید کلیهٔ اینها را با تجارت دریانی<sup>۱۰۲</sup> «عرضه کند» در این باره باو بهترین راهنمائیها را می تواند بنماید. سانچو در اینجا با ارائه تفسیری مبسوط دربارهٔ توهم دولت پروس در خصوص جبروت آن و توهم **تجارت دریائی** در مورد توانائي رقابتي خود، بمثابة فيلسوف همايوني پروسي تجارت دريايي قد علم ميكند. در ضمن، رقابت يقيناً به مثابة «رقابت اشخاصي» آغاز شد كه داراى «وسايل شخصي» بو دند. رهائی سرفهای فئودال، نخستین شرط رقابت، و نخستین انباشت «چیزها»، صرفاً اعمالی «شخصی» بودند. بنابراین سانچو اگر مایل است رقابت اشخاص را بجای رقابت چیزها بگذارد، این بدان معناست که مایل است به آغاز رقابت رجعت کند، و با تصور انجام این کار توسط نیت خوب و آگاهی غیر متعارفی اگو ٹیستی اش، می تواند به رشد رقابت جهت دیگری دهد.

این بزرگ مرد، که برایش هیچ چیز مقدس نیست و به «ماهیت چیزها» و «مفهوم ارتباط» علاقهای ندارد، معهذا در پایان باید «ماهیت» تفاوت میان شخصی و مادی و همین طور نیز «مفهوم ارتباط» میان ایندو صفت را مقدس اعلام دارد، و بهاین ترتیب از نقش «آفریننده» آنها دست کشد. تفاوت که از طرف او بمثابهٔ مقدس تلقی میشود ـ و او در قطعهٔ نقل شده مورد ملاحظه قرار میدهد، می تواند بدون اینکه بهاین وسیله مرتکب «علنی ترین بی حرمتی به مقدسات» شود از میان برود. اولاً او خودش آن را به این طریق از میان برمیدارد که باعث میشود وسایل مادی از طریق قدرت شخصی بدست آید و باین ترتیب قدرت شخصی را به قدرت مادی تبدیل میکند. آنگاه میتواند با آرامش، دیگران را با شرط اصلی اخلاقی مورد خطاب قرار دهد که آنان باید برخوردی شخصی نسبت باو اتخاذ کنند. درست بهمین نحو، مکزیکی ها میتوانستند از اسپانیائی ها درخواست کنند که آنان را با تفنگ مورد اصابت گلوله قرار ندهند، بلکه با مشت هایشان به آنان حمله کنند و یا طبق پیشنهاد سانچو «گلویشان را بچسبند» تا نسبت بدانان برخوردی «شخصی» اتخاذ کنند.

هرگاه شخصی، ببرکت غذای خوب، تعلیم و تربیت دلسوزانه و تمرین های جسمانی، قدرت بدنی بخوبی ـ رشد یافته ای کسب کرده باشد، در حالیکه دیگری بخاطر غذای غیر کافی و غیر بهداشتی و هضم بد ناشی از آن، و در نتیجهٔ اهمال و قصور در دوران کودکی و ملالت بیش از حد، هیچگاه قادر نشده تا «چیزهای» لازم برای رشد عضلانی اش را بدست آورد ـ کسب مهارت بر آنها که جای خود دارد ـ آنگاه «قدرت شخصی» اولی در ارتباط با دومی صرفاً ارتباطی مادی است. همانا از طریق «قدرت شخصی» نبود که و سایلی را که فاقد بود بدست آورد، بر عکس، او «قدرت شخصی» خود را به و سایل مادی از پیش موجود مدیون است. ضمناً، تبدیل و سایل شخصی به و سایل مادی و بالعکس، فقط جنبه ای از رقابت است و کاملاً از آن جدائی ناپذیر است. این درخواست مبنی بر اینکه رقابت باید نه با و سایل مادی بلکه با و سایل شخصی انجام دارای نتایجی باشد غیر از نتایجی که بطور اجتناب ناپذیری از آنها ناشی می شود.

در اینجا باز هم جمع بندی دیگری و این بار جمع بندی نهائی فلسفهٔ رقابت وجود دارد:

«رقابت از عیب و نقیصهای رنج میبرد که همه کس دارای وسایل رقابت نیست، زیرا این وسایل نه از شخصیت، بلکه از شانس و تصادف بدست می آید، اکثریت بدون وسایل اند و از اینجهت» (آه، از دست این از اینجهت) «مفلس اند». (ص ۳۴۹)

پیش ازین باو خاطر نشان شدکه در رقابت، خود شخصیت امر شانس و تـصادف است، درحالیکه شانس و تصادف همانا شخصیت است. «وسایل» بـمنظور رقـابت کـه مسـتقل از شـخصیّت است، مـناسبات تـولید و مـراودهٔ خـود اشـخاص است، کـه در چارچوب رقابت بمثابهٔ نیرو تی مستقل در ارتباط با این اشخاص، بمثابهٔ وسایلی که برای آنان اتفاقی و عرضی است، نمودار میشود. رهائی مردم از این نیروها بزعم سانچو، بوسیلهٔ کسانی بوجود می آید که تصورات مربوط به این نیروها یا بهتر بگوئیم، وازگونسازیهای فلسفی و مذهبی این تصورات را از دماغ خود بیرون میرانند ـ خواه توسط هم معنایی ریشه شناختی (قابلیت، و قادر بودن)، شروط اصلی اخلاقی (برای مثال، بگذار تا هر کس منیّتی توانمند باشد)، و خواه بوسیلهٔ میمون بازی و لافزنی احساساتی خنده آور علیه «مقدس».

ما گله و نارضایتی که قبلاً عنوان شد مبنی بر اینکه در جامعهٔ امروزین بورژو آئی «منیت» بویژه بخاطر دولت، نمی تواند ارزش خود را تحقق بخشد، یعنی، نمی تواند «قابلیت های» [Vermoegen] خود را بکار اندازد، را شنیدیم. اینک علاوه بر آن می آموزیم که «خصوصیت» به «منیت» وسایل [مورد نیاز] به منظور رقابت را نمی دهد، که «قدرت آن» اصولاً قدرت نیست و اینکه «مفلس» باقی می ماند، به رغم اینکه هر هدفی «که هدف او باشد، مالکیت او نیز می باشد»<sup>\*\*</sup>، و همانا انکار کامل اگو ٹیسم در توافق با خود است. اماکلیهٔ این عیوب رقابت بمجرد اینکه «کتاب» به قسمتی از شعور کلی تو ده ها تبدیل شود، محو و ناپدید می گردد. تا آنهنگام سانچو در سودا گری با افکار خود اصرار می ورزد، معهذا، بدون اینکه «به اجرای خوبی» نایل شود یا «چیزهای ممکن رانیز انجام دهد».

II عصیان انتقاد از جامعه، انتفاد از جهان کهن و مقدس را بپایان میرساند. با کمک عصیان، جهشی به جهان جدید و اگو ٹیستی انجام میدهیم. پیش از این در «منطق» دیدیم، بطور کلی عصیان چیست؛ عصیان همانا امتناع از احترام گذاردن به مقدس است، معهذا، عصیان در اینجا علاوه بر این، خصلت مجزای عملی بخود میگیرد.

 \*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] تفاوت میان ذات و تجلی (نمود) خود را در اینجا به رغم سانچو، نشان میدهد.

و غیره، و غیره، صفحهٔ ۴۲۲ و بعد از آن. روشی که تاکنون از طرف مردم برای براندازی جهانی که خود را در آن می یافتند، بکار برده میشد، بطبع نیز باید مقدس اعلام شود، و روش «خاص» در هم کوبیدن جهان موجود علیه آن باید نشان داده شود.

وانقلاب، عبارت است از دگرگونی حالت یا وضع status موجود دولت یا جامعه؛ و بدینطریق برآمدی است از دگرگونی حالت یا وضع status موجود دولت یا جامعه؛ و تبدیل شرایط موجود است، همانا نه این دگرگونی، بلکه نارضایتی مردم از خودشان است که مبداء آن است». «این قیام افراد است، طغیانی بدون توجه به ترتیباتی که از آن بوجود می آید. انقلاب معطوف ترتیبات جدیدی است؛ عصیان به وضعی می انجامد که در آنجا ما دیگر به سایرین اجازه نمی دهیم چیزها را نه برای خود، بلکه برای ما نظم و ترتیب ما دیگر به سایرین اجازه نمی دهیم چیزها را نه برای خود، بلکه برای ما نظم و ترتیب دهند. این مبارزه علیه آنچه وجود دارد نیست، زیرا هر گاه شکو فا شود آنچه وجود دارد بخودی خود فرو می ریزد؛ این تنها رها ساختن من از آنچه وجود دارد، است. هرگاه من از آنچه وجود دارد دست کشم، آنگاه میمیرد و می پوسد. اما از آنجائیکه هدف من برانداختن چیزی که وجود دارد نیست، بلکه آنست تا من برتر از آن ارتقاء یابم، هدف و عملم نه سیاسی یا اجتماعی، بلکه اگوئیستی است، زیرا منحوراً معطوف من و خصوصیت من می باشد. (ص ص ۴۲۲، ۴۲۱)

ارواح نجیب مانند هم می اندیشند. Les beaux esprits se recontrent آن صدای نداکننده در بیابان<sup>(۱)</sup> اینک تحقق می یابد. «اشتیرنر» یحیی تعمید دهندهٔ لامذهب، ناجی مقدس خود را در هیئت دکتر کو هلمان اهل هو لشتاین می یابد:

۱. انجیل مرقس، باب ۱، آیهٔ ۳.

«تو نباید آنچه بر سر راهت قرار گرفته است را خراب و نابود کنی، بلکه از آن بپرهیز و دست بکش. و هنگامیکه از آن اجتناب ورزیدی و دست کشیدی، بخودی خود محو و ناپدید میشود، زیرا دیگر حمایتی را نمی یابد. (امپراطوری ارواح<sup>(۱)</sup>، و غیره؛ ژنو ۱۸۴۵، ص ۱۱۶)

تفاوت ميان انقلاب و عصيان اشتيرنر، آنطور كه اشتيرنر تصور مىكند، اين نيست كه یکی برآمدی سیاسی و اجتماعی است، در حالیکه دیگری عملی اگو ٹیستی، بلکه این است که آن یک عمل و برآمد است و این یک اصولاً عمل نیست. کل بی معنایی آنتی تزى كه اشتيرنر عنوان مي كند بلافاصله از اين واقعيت آشكار ميشود كه او از «انقلاب»، بمثابة شخصي حقوقي سخن مي گويد، كه بايد عليه «آنچه وجود دارد»، [يعني] شخص حقوقی دیگری، مبارزه کند. اگر سانچوی قدیس انقلابات و مساعی انقلابی واقعی گوناگونی را مطالعه کرده بود، شاید حتی می توانست شکل هائی را در آنها در بابد که از آنها هنگامیکه «عصیان» ایدئولوژیک خود را بوجود می آورد، تصور مبهمی میداشت؛ برای مثال، او می توانست آنها را در میان سرف های کرسی، ایرلندی و روسی، و بطور کلی در میان مردمان غیر متمدن دریابد. بعلاوه، اگر او بجای اینکه با «منیت محض» و «آنچه وجود دارد»، یعنی ذات و جو هر (عبارتی که سرنگونی آن مستلزم هیچ گونه انقلابی نیست، بلکه صرفاً مسبوق به پهلوان سرگردانی نظیر برونوی قدیس است) خشنود باشد، خود را با افراد واقعی «موجود» در هر انقلابی و با مناسبات واقعی آنان مشغول میداشت، آنگاه شاید به این درک میرسید که هر انقلابی و نتایج آن، بوسیلهٔ این مناسبات و نیازها تعیین میشود، و اینکه «برآمد سیاسی و اجتماعی» به هیچ وجه با «عمل اگو ٹیستی» در تضاد نیست.

ژرفنای هوشمندی سانچوی قدیس از «انقلاب» در افاضات او ظاهر میشود. «هر چند که پیآمد عصیان، دگرگونی مـوجود است [...] ایـن دگـرگونی مـبداء و نـقطهٔ عزیمت نیست.»

این باکمک آنتی تزی مسبوق بآنست که مبداء و نقطهٔ عزیمت انقلاب، «دگرگونی مناسبات موجود باشد»، یعنی، اینکه انقلاب از انقلاب نشتت گیرد. از طرف دیگر، «مبداء» عصیان، همانا «نارضایتی مردم از خودشان است». این «نارضایتی از خود» بطور

۱. گئورک کوهلمان، دنیای جدید یا امپراطوری ارواح بر زمین.

ماکس قدیس ...... ۴۶۷

قابل تحسینی با عبارات پیشین دربارهٔ خصوصیت و «اگوئیست در توافق با خود» که همواره قادر است «راه خاص خود را رود» و همیشه از خود خر سند است و در هر لحظه ای چیزی است که می تواند باشد، جور در می آید. نارضایتی از خود یا نارضایتی از خویشتن در چارچوب شرایط معینی است که کل شخصیت را تمیین می کند، مثلاً نارضایتی از خود بعنوان یک کارگر، و یا این نارضایتی، نارضایتی اخلاقی است. حالت دوم - بیان ایدئولوژیک (عقیدتی) خود این مناسبات می باشد، که اصولاً ورای آن نمیرود، بلکه کلاً بدانها متعلق است. حالت اول، آنگونه که سانچو معقد است، به انقلاب می انجامد؛ بنابراین برای انقلاب فقط حالت دوم باقی می ماند - نارضایتی انقلاب می انجامد؛ بنابراین برای انقلاب فقط حالت دوم باقی می ماند - نارضایتی وینی به کسی که به مقدس، به آنچه وجود دارد، معتقد است. فقط به ذهن ملای مکتب راارضایتی از خود، که می می می می اینی اخلاقی از خود بمانهٔ قدوس تنزل می دهد، وینی به کسی که به مقدس، به آنچه وجود دارد، معتقد است. فقط به ذهن ملای مکتب راارضایتی با نهد، روحیه ای که کلاً به محفل خار خود دربارهٔ انقلاب و عصیان را بر رضایت و ناراضیی خطور می کند که استدلالات خود دربارهٔ انقلاب و عصیان را بر رضایت و ناراضی ی خطور می کند که استدلالات خود دربارهٔ انقلاب و عصیان را بر رضایت و ناراضیتی بنا نهد، روحیه ای که کلاً به محفل خرده - بورژو آئی تعلق دارد، که همانگونه نار خایتی با نهر ای دیدیم، سانچوی قدیس الهام خود را از آنجا مأخوذ می کند.

قبلاً معنای «رفتن ورای چارچوب آنچه موجود است»، را میدانیم. این پندار که بمجرد اینکه اعضاء دولت، آن را ترک کنند، دولت متلاشی میشود و پول هر گاه کلیهٔ کارگران از قبول آن سرباز زنند، اعتبار خود را از دست میدهد، همانا پنداری است قدیمی. این حکم، حتی در شکل فرضی خود، کلیهٔ خیالپردازیها و ناتوانی های آرزوی پرهیزگارانه را بر ملا میسازد. این توهم که تغییر مناسبات موجود تنها وابسته به حسن نیت مردم است، و اینکه مناسبات موجود همانا ایده ها و تصورات هستند، توهمی قدیمی است. تغییر آگاهی جدا از مناسبات واقعی ـ مشغله ای که فلاسفه بعنوان یک حرفه، یحنی، بعنوان یک پیشه دنبال میکنند ـ خود محصولی از مناسبات موجود و جدائی ناپذیر از آنهاست. این رستاخیز بالاتر از جهان، بیان اید ثولوژیک ناتوانی فلاسفه در قبال جهان است. حیات عملی هر روزه لافزنی دروغین اید ثولوژیک آنان را بر ملا

بهر تقدير، سانچو هنگاميكه اين سطور را مينوشت عليه حالت خاص در همانديشي

خود «عصیان» ننمود. برای او، در یک سو، «تبدیل شرایط موجود» وجود دارد، و در سوی دیگر «مردم» و هر دو سو بکلی از یکدیگر جدا هستند. سانچو دربارهٔ این واقعیت که «مناسبات» که همواره مناسبات این اشخاص بوده و هیچگاه امکان تغییر آنها وجود نداشته، مگر اینکه اشخاص خود را تغییر داده باشند، و هرگاه بدین نحو بیان شود، در غیر اینصورت، در مناسبات قدیم، آنان «از خود ناراضی میشوند» کوچکترین تعمقی نمیورزد. او تصور میکند هنگامی که مدعی شود انقلاب معطوف ترتیبات جدیدی است در حاليكه عصيان به وضعي ميانجامد كه ديگر به سايرين اجازه نميدهيم چيزها را نه برای ما بلکه برای «خودشان» تر تیب دهند، که این همانا «ما» است که عصیان می کند و نشان مي دهد كه فرد، به رغم تمامي «انزجار» سانچو، بايد اجازه دهد كه «ما» چيزها را برای او «ترتیب دهیم»، و اینکه بنابراین تنها تفاوت میان انقلاب و عصیان این است که در آن یک شناخته شده است، در حالیکه، در این یک مردم دربارهٔ آن دارای توهماتند، بر انقلاب ضربة مهلكي وارد ميسازد. آنگاه سانچو اين سؤال مبنى بر اينكه آيا عصيان •شکوفا میشود» یا خیر، را بلاجواب میگذارد. نمی توان درک کرد چرا نباید «شکوفا شود» و حتى كمتر، چرا بايد شكوفا شود، زيرا هر شورشي راه خود را ميرود. مناسبات دنیوی باید دخالت ورزند تا به شور شیان ضرورت عمل مشترکی را نشان دهند، عملی که قطع نظر از اینکه از انگیزه های اکولیستی ناشی میشود یا خیر، «سیاسی و اجتماعی» است. «وجه تمایز بنجل» بعدیکه باز هم بر درهم اندیشی بنا شده، وجه تمایزی است که توسط سانچو بیان «سرنگونی» آنچه وجود دارد و بالاتر از آن «رستاخیز» میکند، گذاشته میشود؛ انگار با زیر و زبرکردن چیزی که وجود دارد او بالاتر از آن رستاخیز نمیکند و با بالاتر از آن رستاخیز کردن، آن را اگر تا جائی که در خود او وجود دارد، زیر و زبر نمیکند. ضمناً، نه «زیر و زبر کردن» بتنهائی و نه «رستاخیز» بتنهائی چیزی بما نمیگوید؛ اینکه «رستاخیز» ایضاً در انقلاب صورت می گیرد را سانچو می توانست از این واقعیت مشاهده کند که «بیائیم بپاخیزیم !Levons-nous» شعاری معروف در انقلاب فرانسه بود.

وانقلاب بما تکلیف میکند»! ونهادها را بوجود آوریم، عصیان ما را وامیدارد تا بپا خیزیم یا بفراز شویم»<sup>(1)</sup> واذهان انقلابی مشغول انتخاب قانونی اساسی بو د و کل دوران سیاسی

۱. اشتیرنر سه واژه که ریشه مشترکی دارند را بکار میبرد: Einrichtung (ترتیب، نهاد) ـ ر مترادفهای sich aufrichten (بهاخاستن) و emporrichten (برخاستن، خود را بالاکشیدن، قیام مشحون از مبارزات وسائل ناشی از قانون اساسی، درست همانطور که اشخاص از لحاظ اجتماعی با ذوق در خصوص نهادهای اجتماعی، نو آوریهای خارق العاده ای را آشکار ساختند (اصول اجتماعی فوریه و نظایر آن). فاقد قانونی اساسی بودن همانا کوششی شورشی است.» (ص ۴۲۲)

ایسنکه انسقلاب فرانسه نسهادهایی را بدنبال خود آورد، واقعیتی است. ایسنکه Empoerung (رستاخیز) از واژهٔ<sup>(۱)</sup> empor (خیزش) مشتق شده نیز واقعیتی است؛ اینکه در طی انقلاب و بعد از آن، مردم بخاطر قوانین اساسی جنگیدند واقعیت دیگری است؛ و همین طور هم بیکسان نظامهای اجتماعی طراحی شد؛ و همانا حقیقت کمتری نیست که پرودن دربارهٔ آنارشی صحبت نموده. سانچو از این پنج واقعیت، قطعهٔ نقل شده در بالا را از چنته بیرون میکشد.

سانچو از این واقعیت که انقلاب فرانسه به «نهادهائی» انجامید، نتیجه می گیر د که این «امر و تکلیف» انقلاب بطور کلی است. از این واقعیت که انقلاب، انقلابی سیاسی بود که در آن دگرگونی اجتماعی نیز بشکل مبارزات ناشی از قانون اماسی دارای بیانی رسمی بود، سانچو - که صادقانه از دلال تاریخی<sup>(۲)</sup> خود پیروی می کند - چنین استنتاج می کند که مردم در آن بر سر قانون اماسی جنگیدند. او با کمک کلمات «درست همانطور» یاد آوری و ذکری از نظام های اجتماعی را به این کشف مر تبط میسازد. در دوران بور ژو آزی، مردم با مسایل ناشی از قانون اساسی مشغول بو دند، «درست همانطور» «در از منهٔ اخیر نظام های اجتماعی گوناگونی ابداع و اختراع شد». این همانا رشتهٔ افکار در قطعهٔ نقل شدهٔ فوق است.

از آنچه در بالا علیه فویرباخ گفته شد نتیجه میشود که انقلابات سابق ناگزیر بود در چارچوب تقسیم کار به نهادهای سیاسی جدیدی بیانجامد؛ همچنین نتیجه میشود که انقلاب کمونیستی، که تقسیم کار را از میان میبرد، سرانجام نهادهای سیاسی را نابود میکند؛ و بالاخره ایضاً نتیجه میشود که انقلاب کمونیستی نه توسط «نهادهای اجتماعی مبتکرانهٔ اشخاص از لحاظ اجتماعی با قریحه «بلکه توسط نیروهای مولده هدایت

| ـ ه.ت. | کردن).                                                               |
|--------|----------------------------------------------------------------------|
| ـ هـت. | ۱. Empoerung (رستاخیز، شورش، عصیان)؛ empor (خیزش، بالا، رو به بالا). |
| _ه.ت.  | ۲. تلمیحی است به برونو بائوتر.                                       |

خواهد شد.

اما «نداشتن نهادی اجتماعی، کوشش عصیانگر است»! کسی که «آزاد زاده شده» کسی است که از ابتدا گریبان خود را از هر چیزی خلاص می کند، و در آخر زمان میکوشد نهاد را از سر خود باز کند.

ایضا باید ذکر شودکه کلیهٔ تو همات پیشین بهلولمان به مفهوم «عصیان» کمک کرده است؛ که از جمله شامل اینها می باشد: اعتقاد وی مبنی بر اینکه افرادی که انقلاب می کنند به پیوندی آرمانی مرتبط می شوند و اینکه «ارتقاء سطح قیام» محدود به وارد کردن مفهو می جدید، ایده ای ثابت، شبح، یا تجلی ـ مقدّس در آن است. سانچو آنان را وامیدارد این پیوند اید ثآل را از دماغ خود خارج کنند. وانگهی، او شنیده که رقابت همانا جنگ همه علیه همه است،<sup>(۱)</sup> و این حکم که با انقلاب تقدیس نشده اش در آمیخته، عامل عمدهٔ «عصیان» او را تشکیل میدهد.

«هنگامیکه، بخاطر ژرفاندیشی، میکوشم دربارهٔ مقایسهای بیاندیشم، بر خلاف انتظارم، مبانی مسیحیت بذهنم خطور میکند.» (ص ۴۲۳) «در اینجا می آموزیم، مسیح نه یک انقلابی، بلکه یک عصیانگر بود که بپا خاست. از اینرو، او فقط خود را با یک چیز مشغول میداشت، مثل مارها هو شیار باشید.» (همانجا)

برای اینکه خود را با «انتظار» و «بتنهائی» سانچو سازگار کرد، نیمهٔ دوم متن نقل شدهٔ انجیل (انجیل متی، باب دهم، آیهٔ ۱٦) «و چون کبوتران ساده باشید» نباید وجود داشته باشد. مسیح در اینجا باید برای دومین بار بمثابهٔ شخصی تاریخی به تصور درآید، تا همان نقشی که مغولان و سیاهپوستان بازی کردند را ایفاء کند. اینکه قصد مسیح روشن ساختن عصیان است یا قصد عصیان روشن ساختن مسیح، معلوم نیست. خوش باوری مسیحی ـ ژرمنی قدیس ها در این اظهار تمرکز می یابد که مسیح «منابع حیات کل جهان شرک را خشکاند و بدون آنها» (باید خوانده شود: بدون او) «دولت موجود در هر صورت ناگزیر رو بزوال نهاد» (ص ۴۲۴) گل پژمردهٔ منبر بلاغت! به بالا دربارهٔ «قدما» مراجعه شود. برای مابقی، «ایمان میآورم تا درک کنم میر انتقاد ای الا دربارهٔ «قدما»

۱. تامس هابز، مبادی فلسفه، اهل شهر (سیاست مدن) [پیشگفتار بر سخنرانیها.]
 ۲. این بیان متعلق به آنسلم از حکمای اسکولاستیک (فلسفهٔ مدرسی) قرون وسطی میباشد که تصریح کرده است، اول باید بحقایق دینی ایمان آورد سپس آنها را تعقل نمود.

اینکه «مقایسهای بخاطر ژرف اندیشی» را بیابیم. موارد بی شماری قبلاً بما نشان داد که در همه جا چیزی جز تاریخ مقدس به ذهن قدیس ما نرسیده، و در واقع درست در آن قطعاتی که خواننده «انتظار» آن را نداشت. و «بر خلاف انتظار» بار دیگر حتی در «تفسیر» به مخیلهاش خطور میکند، جائی که سانچو در صفحهٔ ۱۵۴ «مراجع یهودی» در اورشلیم قدیم را وامیدارد در مخالفت با تعریف مسیحی «خدا عشق است» صلا در دهند: «باین ترتیب می بینید که این همانا خدای مشرکان است که توسط مسیحیان اعلام می شود؛ زیرا خدا اگر عشق باشد، پس او خدای عشق و رب النوع عشق است!» \_ معهدًا، «بر خلاف انتظار»، عهد جديد به يوناني مكتوب شده و در «تعریف مسیحی» چنین آمده است: خدا محبت است، (رسالهٔ اول یو حنای رسول، باب ۴: آیهٔ ۱٦) در حالبکه «خدای عشق، رب النوع عشق»، اروس، خوانده می شود. بنابراین سانچو کماکان باید توضیح دهد چگونه «مراجع یهودی» قادر بو دهاند، محبت (آموزش) را به عشق (اروس) تبدیل کنند. در این قطعه از تفسیر»، بار دیگر مسیح، \_ «بخاطر ژرف اندیشی» \_ با سانچو مقایسه میشود و بهر تقدیر باید پذیرفت که آنان با یکدیگر شباهت چشمگیری دارند، هر دو «موجودات تنومندیاند» و دست کم وارث خوشحال به موجودیت یا یگانه بودن هر دو آنان باور دارد. سانچو همانا مسیح معاصر است و کل تعبير تاريخياش معطوف اين «ايدة ثابتة» (فکر و ذکر) اوست.

فلسفهٔ عصیان، که هم اکنون بما در شکل بد آنتی تز و گل های پژمردهٔ بلاغت عرضه شد، در تحلیل نهائی فقط مداحی خودپسندانهای برای سیستم پارونو است (پارونو، نوکیسه، کسی که سری توی سرها درآورده، عصیانگو)<sup>(1)</sup>. هر عصیانگری در «عمل اگو ٹیستی» خود با واقعیت حی و حاضر خاصی که، بدون توجه به شرایط کلی، میکوشد بر آن ارتقاء یابد، مواجه است. او میکوشد تا گریبان خود را از جهان موجود فقط تا جائی که یک قید و بند است رهاکند، برای مابقی، بر عکس میکوشد آن را صاحب شود. بافنده ای که «به می خود از آن دست میکوشد تا طریبان خود ما از جهان موجود فقط تا از سر باز میکند و از آن دست میکشد؛ برای مابقی، جهان مانند قبل براه خود ادامه

۱. جناسی بر هم معنای Emporkoemmling (تازه بدوران رسیده)، Emporgekommener (کسسی که خود را بالاکشیده)، و Empoerer (عصیانگر) اشتیرنر. می دهد و عصیانگر «شکوفای» ما به سایرین فقط نقاضای ریاکارانهٔ اخلاقی را عرضه می کند مبنی بر اینکه آنان نیز مانند خود او باید نوکیسه Parnevus شوند. تا بحال دیدیم که عصیان هر چیزی است که دوست دارید، جز عمل. در صفحهٔ ۲۴۲ می آموزیم که بروال ضبط و تصرف نفرتانگیز نیست، بلکه بیانگر عمل محض اکولیست در توافق با خود است. این قطعاً باید خوانده شود: [عمل محض] اگو ٹیست های در توافق با یکدیگر است، زیرا بغیر از این ضبط و تصرف به «روال» ناشایست دزدان منجر میشود، و در نخستین حالت شکوفا نمی شود، در حالیکه در حالت دوم «عصیان» نیست. باید توجه داشت که

متناسب با اگو ٹیست در توافق با خود، که هیچ کاری انجام نمیدهد، در ایـنجا دارای عمل «محض» هستیم، و بطبع تنها عمل که از یک چنین فرد نا فعالی مـیتوان انـنظار داشت.

ضمناً می آموزیم چه چیزی پلبها را بوجود آورد، و از پیش مـیتوانـیم مـطمئن باشیم که آنها توسط یک «دگم»، و اعتقاد به دگم و مقدس بوجود آمدند، اعتقادی که در اینجا بخاطر تغییری بعنوان آگاهی از گناه ظاهر میشود.

وضبط و تصرف همانا مناه و تبه کاری است \_این دگمی است که بتنهائی پلبها را بوجو د می آورد... آگاهی قدیمی از گناه است که بتنهائی باید مورد سرزنش قرار گیرد.» (ص ۳۴۲)

اعتقاد به اینکه آگاهی باید برای هر چیزی مورد سرزنش قـرار گـیرد، هـمانا دگـم اوست، که از او یک عصیانگر میسازد و از پلبها یک گناهکار.

بر خلاف این آگاهی از گناه، اگو ئیست، بتر تیب خود و پلبها را برای ضبط و تصرف بشرح ذیل بر میانگیزد: بخود میگویم، تا جائی که قدرتم گسترش می یابد، تا آنجا مالکیت من است، و من

ادعای مالکیت هر آن چیزی که خودم را بقدر کافی برای رسیدن بآن قوی احساس کنم، را می نمایم،، و غیره (ص ۴۳۰)

\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] این همانا اصول اخلاقی مرسوم خرده بورژواَست که معتقد است اگر هر کس بتنهائی بکوشد تا جائی که امکان دارد دریافت کند و برای مابقی، خود را دربارهٔ سیر جهان دچار دردسر نسازد، جهان راست و درست میشود. ماکس قدیس \_\_\_

بدین نحو، سانچوی قدیس بخود میگوید که او میخواهد بخود چیزی بگوید، و خود را به داشتن آنچه دارد، ترغیب میکند، و رابطۀ واقعی خود را بمثابۀ رابطۀقدرت فرموله مینماید ـ تعبیری که بطور کلی راز تمامی خودستاییهای اوست. (نگاه کنید به «منطق») آنگاه او ـ که در هر لحظه آنچه که میخواهد باشد، است و از اینجهت دارای آنچه که میخواهد دارا باشد است ـ مالکیت تحقق یافته و واقعی خود، که در حساب سرمایهاش داراست را از مالکیت احتمالی خود، «احساس قدرت» تحقق نیافتهاش، که در حساب سود و زیانش وارد میکند، متمایز میسازد. این همانا مساعدتی است به علم حسابداری مالکیت بمفهوم غیر متعارفی.

معنای «گفتن» پر ابهتش، در قطعهای که قبلاً نقل شد، از طرف سانچو بر ملا میشود: وبخودم میگویم... بعد یعنی، یا درستتر بگوئیم، گفتگوئی بی فایده.»

- سانچو ادامه میدهد: «اگو ئیسم به «پلبینهای بیچیز»، برای اینکه آنان را «ریشه کن کند»، میگوید: «هر آنچه نیاز دارید را بستانید!» «ص ۹۴۱)
- اینکه این «گفتگو» «بی معنی» است را بلافاصله از مثال ذیل می توان مشاهده کرد: «من بهمان اندازه اندک ثروت بانکدار را بمثابهٔ بیگانه تلقی میکنم، که ناپلئون کشورهای شاهان را تلقی میکرد. ما «(«من» ناگهان تبدیل به «ما» میشود)» ابداً از اینکه این ثروت را بگیریم، نمی ترسیم، و ایضاً بدنبال وسایل انجام چنین کاری هستیم. ما بدین نحو آن را از خصلت بیگانهاش که از آن می ترسیدیم، محروم می کنیم.» (ص ۳۶۹)

اینکه سانچو چقدر اندک ثروت بانکدار را از «خصلت بیگانه»اش، «محروم ساخته» را بلافاصله توسط اندرز خیرخواهانهاش به پلبها برای «گرفتن» آن از طریق ضبط بثبوت میرساند.

«بگذار ضبط کند و چه چیزی در دستانش باقی میماند!» نه ثروت بانکدار بلکه کاغذ بی مصرف، «جسد» ثروتی که بهمان اندازه ثروت است که «سگی سقط شده سگ» است. ثروت بانکدار ثروتی است تنها در چهار چوب مناسبات تولید و مراودهٔ موجود و فقط در مناسبات این روابط و با و سایلی که برای آنها معتبر است می تواند «گرفته شود». و اگر قرار بود سانچو ثروت دیگری را مورد استفاده قرار دهد، در می یافت که چشم انداز بهتر نبوده. بدینسان، «عمل محض اگو ٹیست در توافق با خود» در تحلیل نهائی به سوء تفاهم بس ناخالص می انجامد. «اینجا جائی است که می توان با شبح مقدس دست بعمل زد». سانچو بعد از اینکه بخود گفت چه میخواهد بخود بگوید، پلبینهای عصیانگر را وامیدارد آنچه که او آنان را تحریص به گفتن آن میکند را بگویند. واقعیت این است که او در حالت یک عصیان اعلامیهای همراه با دستورات موردمصرف آن را نوشته که می بایست به کلیهٔ آ بجو فروشی های دهات فرستاده شود و در سراسر روستا توزیع گردد. اعلامیه خواستار آن است تا جاثی با و در <sup>۲۰۲</sup> Der hinkende Botte (پیک لنگ) و در سالنمای دوکنشین روستای ناسائو داده شود. تعایل آ تشین<sup>(۱)</sup> سانچو برای حال حاضر به روستا محدود میشود، به ترویج در میان کارگران کشاورزی و دختران شیر فروش، و شهرها را فرا نمی گیرد، که دلیل دیگری است از حد و اندازه ای که او صنایع بزرگ را از «خصلت بیگانهاش»، «محروم ساخته است». معهذا در اینجا مایلیم تا حد امکان به تفصیل شرحی از این سند با ارزش که نباید گم شود، بدست دهیم تا اینکه «تا جاثی که در قدر تمان است اشتهاری سزاوار را شاعه دهیم.» «ویکاند، ص ۱۹۹

اعلامیه در صفحهٔ ۳۵۸ و بعد از آن [«کتاب»] بطبع رسیده و بهاین صورت آغاز میشود:

«علت اینکه مالکیت شما ممتازان در امان است چیست ... بخاطر این واقعیت است که ما از حمله بآن خودداری میکنیم، بالنتیجه بخاطر محافظت هاست... بخاطر این واقعیت است که شما بر علیه ما زور بکار میبرید.»

اول بخاطر این واقعیت است که ما از حمله بآن خودداری میورزیم، یعنی بخاطر این واقعیت که ما علیه خودمان زور بکار میبریم، و بعد بخاطر این واقعیت که شما علیه ما زور بکار میبرید. هشدار! ادامه دهیم.

«اگر احترام ما را خواهانید، پس آن را به بهائی که مورد قبول ماست بخرید... ما فـقط خواهان قیمت خوب هستیم.»

اول «عصیانگران» مبخواهند احترام خود را به «قیمت قابل قبول» بفروشند و بعد «قیمت خوب» را معیار قیمت میسازند. نخست قیمتی دلخواهانه، و بعد قیمتی که مستقلاً از خودسری بوسیلهٔ قوانین بازرگانی، توسط هزنیهٔ تولید و رابطه میان عرضه و تقاضا معین میشود.

دما رضایت میدهیم مالکیتمان را بشما واگذاریم بشرطی که بطور کامل این واگذاری را

tendances incendiaires .)

جبران کنید... ما اگر بخودمان کمک کنیم شما دربارهٔ زور فریاد میکشید... بدون زور ما به آنها دست نخواهیم یافت، «یعنی به صدفهای خوراکی که ممتازان از آن لذت میبرند» ... «ما از شما قصد گرفتن هیچ چیز، مطقاً هیچ چیز را نداریم.»

اول ما آن را بشما «وا میگذاریم»، بعد آن را از شما میگیریم و شما باید «زور» بکار برید، و بالاخره ترجیح میدهیم تا با این همه چیزی از شما نگیریم. ما آن را بشرطی که خو دمان آن را تسلیم کنید بشما وا میگذاریم؛ در برههای از روشن اندیشی، [یعنی] تنها چیزی که داریم، می بینیم که این «واگذاری»، به «کمک بخود» و استفاده از «زور» منتهی میشود، اما در پایان نمی توانیم با «گرفتن» چیزی از شما مورد سرزنش قرار گیریم. و مطلب باید بهمین جا خاتمه پیدا میکند.

«ما بمدت دوازده ساعت با عرق جبین زحمت میکشیم و شما بما بابت آن چند پشیز ناقابل میدهید. با چنین وضعی شما نیز باید مقدار یکسانی بابت کارتان بگیرید... هیچگونه برابریی اصلاً مباد!»

کارگران «شورشی» کشاورزی خود را بمثابهٔ «مخلوقات» حقیقی اشتیرنری نشان میدهند.

«آن را دوست ندارید؟ فکر میکنید با این دستمزدها به کار ما بیش از اندازه پرداخت میشود، اما از طرف دیگر کار خودتان مستحق چندین هزار است. اما اگر چنین ارزش زیادی به کارتان نمیدادید و میگذاشتید تا ما ارزش بهتری برای کارمان بدست آوریم، اگر نیاز میافتاد، ما به چیزی مهمتر از آنچه شما برای چندین هزار تالرتان انجام می دهید نایل میگذشتیم، و اگر شما فقط چنین دستمزدها ثی همچون ما دریافت می کردید، بزودی بیشتر کوشا می شدید تا عایدی بیشتری بدست آورید. اگر چیزی انجام می دادید که در نظر ما ده بار و هزار بار بیشتر از کار خود ما ارزش میداشت، آه، (آه، ای غلام نیک متدین!) «آنگاه ده هزار بار بیشتر از کار خود ما ارزش میداشت، آه، (آه، ای غلام نیک آنیم تا چیزهائی برای شما بسازیم که شما بیشتر از دستمزد عادی روزانه بما بیردازید.» اول عصیانگران گله مندند که بابت کارشان بسیار کم دریافت میکند. مىعهدا، در پایان، قول می دهند که اگر دستمزد بالاتری دریافت کند، کاری را انجام می دهند که همیشتر از دستمزد عادی روزانه» ارزش پرداخت میکند. مىعهدا، در پایان، قول می دهند که اگر دستمزد بابت کارشان بسیار کم دریافت میکند. مىعهدا، در پایان، قول می دهند که اگر دستمزد بالاتری دریافت کند، کاری را انجام می دهند که «بیشتر از دستمزد بهتری دریافت کند، به چیزهای خارق العادهای نایل خواهند گشت، «بیشتر از دستمزد بهتری دریافت کنند، به چیزهای خارق العادهای نایل خواهند گشت، پایان، تقل در عین حال از سرمایه دار، فقط اگر «دستمزد» او به سطح دستمزد آنان تقلیل هر چند که در عین حال از سرمایه دار، فقط اگر «دستمزد» او به سطح دستمزد آنان شاه کار پابد، انتظار دستآور دهای خارق العادهای را دارند. و سرانجام بعد از اینکه آنان شاه کار اقتصادی تبدیل سود - این شکل ضروری سرمایه، که بدون آن همراه با سرمایه دار نابود می شوند - به دستمزد را عملی ساختند، معجز ، پرداخت «صد برابر بیشتر» از آنچه بابت «کار خاص خود» دریافت می کنند، یعنی صد برابر بیشتر از آنچه در میآوردند را جامه عمل می پوشانند. اگر اشتیرنر آنچه که منظورش است را می گوید، «این معنای» عبارت فوق است. اما اگر این تنها اشتباه سیاق کلام از طرف اوست، اگر عصیانگران قصد دارند باتفاق هم به سرمایه دار صد برابر بیشتر از آنچه هو یک از آنان بدست می آورند، بدهند؛ آنگاه اشتیرنر فقط آنان را و امیدارد تا به سرمایه دار آنچه را تقدیم کند که هر یک از سرمایه داران، امروزه پیش از این هم داشته اند. زیرا واضح است که کار سرمایه دار، در پیوند با سرمایه اش، ده بار یا صد بار بیشتر از سرمایهٔ جدا گانه ای که صرفاً یک کارگر است، ارزش دارد. در نتیجه در این حالت، مانند همیشه، سانچو همه چیز را همانگونه که که سابق بر این بود، باقی می گذارد.

رما فقط اگر موافقت کنیم که دیگر هیچکس نیازی به اینکه به دیگری چیزی هدیه کند، نداشته باشد، می توانیم با هم کنار بیائم. آنگاه احتمالاً تا جائی پیش میرویم که قیمت مناسبی حتی به معلولان، بیماران و سالدیدگان بپردازیم تا از مُردن آنان در اثر گرسنگی و احتیاج جلوگیری کنیم، زیرا اگر خواهان زندگی کردن آنان هستیم، شایسته است که برای برآورده شدن خواستمان پول بدهیم، میگویم پول بدهیم، در نتیجه منظورم هیچگونه صدقه حقیرانه نیست.

واقعهٔ ضمنی احساساتی دربارهٔ معلولان و غیره، قصد دارد ثابت کند که کارگران شورشی کشاروزی از پیش به آنچنان ارتفاعات آگاهی طبقهٔ متوسط «صعود کر دهاند» که مایل نیستند نه چیزی را هدیه کنند یا چیزی به آنان هدیه شود، و توجه می کنند که آبرو و منافع طرفین در رابطه ای بمجرد اینکه این رابطه به خرید تبدیل شد، تضمین شود. این اعلامیه رعبه آسای کسانی که در تخیل سانچو، در حال عصیانند، با دستو رالعمل استفاده از آن بشکل گفت و شنود میان مالک و کارگرانش، همراه است، ارباب این بار همچون سلیگا رفتار می کند و کارگران همچون اشتیرنر، در این دستو رالعمل، اعتصابات انگلیسی و ائتلافات کارگران فرانسوی بطور لدنی بشیوهٔ برلنی حل میشود. مدخنگوی کارگران: دصاحب چه هستید؟»

448

۱. مقیاس ژرمنی قدیم اندازه گیری زمین که اندازهٔ آن در قسمت های مختلف کشور متفاوت بود. برای

| سخنگو: و من کارگرتان هستم، و از این ببعد فقط زمینتان را برای دستمزدی یک تالری در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| روز شخم ميزنم.»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| مالک: دبا این وضع من کس دیگری را استخدام میکنم.»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| سخنگو: دکسی را پیدا نمیکنید، زیرا ماکارگران در آینده با هیچ شرایط دیگری کار نمیکنیم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| و اگر کسی را پیداکنید که قبول کند کمتر بگیرد، او را از ما بر حذر دارید. حتی اکنون هم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| یک دختر شیر فروش همین قدر مطالبه میکند، شما دیگر کسی را با دستمزد کمتری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| پيدا نميکنيد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مالک، دآه، پس من از دست رفته ام!،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| کارگران (یکصدا): «زیاد عجله نکنید! مطمئن باشید که بقدر ماگیرتان می آید. و اگر گیرتان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| نیآمد، ما برایتان بقدر کافی حساب و کتاب میکنیم تا مثل ما زندگی کنید. ـ ما از برابری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| حرف نمىزنيماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مالک: «اما من به زندگی بهتر عادت کرده ما»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| کارگران: «ما مخالف آن نیستیم، و بما مربوط نیست؛ اگر می توانید بیشتر پس انداز کنید، باشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| بسیار خوب. آیا ما باید با قیمت کسر شدهای بکار مشغول شویم تا شما بتوانید خوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| زندگی کیند؟»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مالک: «اما شماها آدمهای بی فرهنگ، آنقدرها احتیاج نداربدا»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| کارگران: اخوب، پس ما اندکی بیشتر میگیریم تا قادر شویم فرهنگی که شاید نیاز داشته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| باشیم را بدست آوریم.»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| مالک: «اما اگر شما ثروتمند را خانه خراب کنید، چه کسی از علم و هنر حمایت خواهـد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مالک: «اما اگر شما ثروتمند را خانه خراب کنید، چه کسی از علم و هنر حمایت خواهـد<br>کرد؟»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مالک: «اما اگر شما ثروتمند را خانه خراب کنید، چه کسی از علم و هنر حمایت خواه.د<br>کرد؟»<br>کارگران: «خب، جرگهٔ ما فکر آن را میکند، ما همگی کمک میکنیم و مبلغ معتنابهی گرد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| مالک: «اما اگر شما ثروتمند را خانه خراب کنید، چه کسی از علم و هنر حمایت خواهـد<br>کرد؟»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مالک: «اما اگر شما ثروتمند را خانه خراب کنید، چه کسی از علم و هنر حمایت خواه.د<br>کرد؟»<br>کارگران: «خب، جرگهٔ ما فکر آن را میکند، ما همگی کمک میکنیم و مبلغ معتنابهی گرد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| مالک: «اما اگر شما ثروتمند را خانه خراب کنید، چه کسی از علم و هنر حمایت خواهد<br>کرد؟»<br>کارگران: «خب، جرگهٔ ما فکر آن را میکند، ما همگی کمک میکنیم و مبلغ معتنابهی گرد<br>خواهد آمد. بهرحال شما ثروتمند جماعت اکنون بنجل ترین کتاب ها و تصاویر مریم<br>گریان یا لنگ و پاچهٔ خوش تراش رقاصه ها را می خرید.»<br>مالک: «آه، از این برابری حقیرانه!»                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مالک: «اما اگر شما ثروتمند را خانه خراب کنید، چه کسی از علم و هنر حمایت خواهد<br>کرد؟»<br>کارگران: «خب، جرگهٔ ما فکر آن را میکند، ما همگی کمک میکنیم و مبلغ معتنابهی گرد<br>خواهد آمد. بهرحال شما ثروتمند جماعت اکنون بنجل ترین کتاب ها و تصاویر مریم<br>گریان یا لنگ و پاچهٔ خوش تراش رقاصه ها را می خرید.»<br>مالک: «آه، از این برابری حقیرانه!»                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مالک: «اما اگر شما ثرو تمند را خانه خراب کنید، چه کسی از علم و هنر حمایت خواهد<br>کرد؟»<br>کارگران: «خب، جرگهٔ ما فکر آن را میکند، ما همگی کمک میکنیم و مبلغ معتنابهی گرد<br>خواهد آمد. بهرحال شما ثرو تمند جماعت اکنون بنجل ترین کتاب ها و تصاویر مریم<br>گریان یا لنگ و پاچهٔ خوش تراش رقاصه ها را می خرید.»<br>مالک: وآه، از این برابری حقیرانه!»<br>کارگران: «خیر ارباب نازنین، ما از برابری صحبت نمی کنیم! ما فقط خواهان آنیم تا طبق<br>ارزشمان قدر دانسته شویم، و اگر ارزش شما بیشتر است، آنگاه با همهٔ این حرفها قدرتان                                                                                                              |
| مالک: «اما اگر شما ثروتمند را خانه خراب کنید، چه کسی از علم و هنر حمایت خواهد<br>کرد؟»<br>کارگران: «خب، جرگهٔ ما فکر آن را میکند، ما همگی کمک میکنیم و مبلغ معتنابهی گرد<br>خواهد آمد. بهرحال شما ثروتمند جماعت اکنون بنجل ترین کتاب ها و تصاویر مریم<br>گریان یا لنگ و پاچهٔ خوش تراش رقاصه ها را می خرید.»<br>مالک: «آه، از این برابری حقیرانه!»                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مالک: داما اگر شما ثروتمند را خانه خراب کنید، چه کسی از علم و هنر حمایت خواهد<br>کرد؟<br>کارگران: وخب، جرگهٔ ما فکر آن را میکند، ما همگی کمک میکنیم و مبلغ معتنایهی گرد<br>خواهد آمد. بهرحال شما ثروتمند جماعت اکنون بنجل ترین کتاب ها و تصاویر مریم<br>گریان یا لنگ و پاچهٔ خوش تراش رقاصه ها را می خرید.»<br>مالک: دآه، از این برابری حقیرانه ای<br>کارگران: وخیر ارباب نازنین، ما از برابری صحبت نمیکنیما ما فقط خواهان آنیم تا طبق<br>ارزشمان قدر دانسته شویم، و اگر ارزش شما بیشتر است، آنگاه با همهٔ این حرفها قدرتان<br>را بیشتر می دانند. ما فقط خواهان قیمت خوبیم و قصد داریم خودمان را سزاوار قیمتی که<br>می پردازید، نشان دهیم.» |
| مالک: «اما اگر شما ثروتمند را خانه خراب کنید، چه کسی از علم و هنر حمایت خواهد<br>کرد؟»<br>کارگران: «خب، جرگهٔ ما فکر آن را میکند، ما همگی کمک میکنیم و مبلغ معتنابهی گرد<br>خواهد آمد. بهرحال شما ثروتمند جماعت اکنون بنجل ترین کتاب ها و تصاویر مریم<br>گریان یا لنگ و پاچهٔ خوش تراش رقاصه ها را می خرید.»<br>مالک: «آه، از این برابری حقیرانه!»<br>کارگران: «خیر ارباب نازنین، ما از برابری صحبت نمیکنیم! ما فقط خواهان آنیم تا طبق<br>ارزشمان قدر دانسته شویم، و اگر ارزش شما بیشتر است، آنگاه با همهٔ این حرفها قدرتان<br>را بیشتر می دانند. ما فقط خواهان قیمت خوییم و قصد داریم خودمان را سزاوار قیمتی که                            |

مثال مورگن پروسی ۰/۶۳ آکر بود.

کارگران»، «ضروری» است. اینکه این وحدت چگونه بوجود می آید، چیزی بماگفته نمی شود. آنچه می آموزیم این است که کارگران کشاورزی به هیچ وجه قبصد تغییر مناسبات موجود توليدٍ و مراوده را ندارند، بلكه صرفاً ميخواهـند مالك را وا دارنـد تفاوت مقدار مخارج خود که از مقدار مخارج آنان فراتر میرود را بدهد. اینکه این مازاد مخارج، اگر در بین تو ده پرولتارها سرشکن شود، بهر کدام فقط مقدار ناچیزی میرسد و وضع او راکوچکترین بهبودی نمیبخشد، برای بهلول خیرخواهمان امری علی السویه است. مرحلة تكامل كشاورزى كه اين كارگران قهرمان بآن تعلق دارند بلافاصله يس از پایان فاجعه، هنگامیکه به «نوکران خانگی» تبدیل میشوند، آشکار میشود. بنابراین، آنان تحت مناسبات پدر شاهي که در آن تقسيم کار هنوز بسيار کم رشد يافته زندگي ميکنند، و ضمناً، کل «توطئه» با بردن سخنگو بیک انباری و کتک زدنش توسط مالک «به هدف نهائی خود میرسد»، در حالیکه در کشورهای متمدن تر، سرمایه دار موضوع را با تعطیل مؤسسه برای مدنی و مرخص کردن کارگران و «دنبال بازی فرستادن» آنان فیصله میدهد. شیوهٔ بس عملی سانچو برای آفریدن اثر هنری و دلبستگی جدیاش به حدود احتمالات، نه فقط از ایدهٔ خاص ترتیب اعتصاب کارگران کشاورزی، بلکه بویژه از ائتلاف «دختران خدمتکارش» آشکار است. و چقدر خود پسندانه است تصور نمود که قيمت نه به رابطه ميان عرضه و تقاضا، بلكه به تقاضای دستمزد اين كارگران كشاورزی و پومرانیای اقصی وابسته است! احساس واقعی همانا توسط گفتار تـعجب آور کـارگران دربارهٔ ادبیات و آخرین نمایشگاه هنری و رقاص خوش ادا بو جود می آید، نعجب آور حتى بعد از سؤال غير منتظرة مالك دربارة علم و هنر. آنان بمجرد اينكه بهاين موضوع ادبی می پردازند، بسیار صمیمی میشوند و برای لحظهای مالک ناراحت شده حتی خانه خرابی تهدید شدهاش را به این خاطر که جان فشانی اش را به علم و هنر نشان دهد، از یاد مى برد. و سرانجام عصیانگران باو اطمینان خاطرى از سجیهٔ شریفانهٔ خود مى دهند و این اظهار اطمینان بخش را میکنند که آنان نه توسط مطامع آزارنده و گرایش های خرابکارانه، بلکه توسط عالی ترین انگیزه های اخلاقی هدایت می شوند. تمام آنچه آنان مطالبه میکنند، قیمت بر حسب ارزش است و به شرف و وجدان خود اطمینان میدهند سزاوار قيمت بالاتر باشند. كلية اينها معطوف اين هدف يگانه است تا براي هر كس مال خو د او، عایدی صادقانه و منصفانهاش را تضمین کند؛ اینکه این قیمت به وضع بازار کار

۴YX

و نه به عصیان اخلاقی برخی کارگران کشاورزی ادیب مشرب وابسته است، بطبع واقعینی است که درک آن را از آدمهای شایستهمان نمی توان انتظار داشت.

این عصیانگران اهل پومرانیای اقصی آنچنان فروتند که با وجود و حدت نظر، آنان که بدیشان قدرت انجام چیزی بکلی متفاوت را میدهد، ترجیح میدهند نوکرانی با دستمزد یک تالر در روز، بعنوان بالاترین خواستهٔ خُود، باقی بمانند. بنابرایین کاملاً منطقی است که آنان مالک راکه در ید قدرت خود دارند، مورد استنطاق قرار نمیدهند، بلکه از طرف او مورد استنطاق قرار میگیرند.

«روحیهٔ قاطعانه» و «خود آگاهی جازمانهٔ غلام خانه زاد» بیان خود را در زبان «قاطع» و «جازمی» که او و رفقایش بآن سخن میگویند، می یابد. «شاید ـ خوب، ـ جرگهٔ ما باید فکر آن را بکند ـ مبلغ معننابهی ـ ارباب نازنین ـ با همهٔ این حرفها، «پیشتر در اعلامیه خوانده بو دیم: اگر نیاز باشد ـ آه ـ بفکر انجامش هستیم ـ شاید، یحتمل، و غیره. می توان تصور کرد که کارگران کشاورزی نیز بر مرکب چوبین شگفت انگیز کلاویلنیو Clavileno سوار شدهاند.

بنابراین کل «عصیان» پر سر و صدای سانچومان خود را در تحلیل نهائی به یک اعتصاب تنزل میدهد، اما به اعتصابی بمفهوم غیر معتارفی، یعنی اعتصابی در خطه برلن. در صورتیکه در کشورهای منمدن، اعتصاب همواره نقش کمتری در جنبش کارگری ایفاء میکند، زیرا سازمان کارگران که به دیگر اشکال عمل میانجامد هر چقدر هم گستر دهتر باشد، سانچو باز میکوشد کاریکاتور خرده بورژو آئی اعتصاب را بمثابه نهایی ترین و عالی ترین شکل مبارزهٔ جهان بتاریخی توصیف کند.

اکنون امواج عصیان ما را به ساحل سرزمینی موعود که به شیر و شهد جاریست \*\*، میافکند، در جائی که هر اسرائیلی حقیقی در زیر درخت انجیر خود مینشیند و دوران طلائی «توافق» طلوع میکند.

۵. [نطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است: | فرانسه بالنب بیشتر از پومرانیای اقصی تولیدمیکند. بگفتهٔ میشل شوالبه [درسگفنارهای ایراد شدهٔ اقتصاد سیاسی در کلژدو فرانس ]، کل محصول سالانه فرانسه که بطور بکسان در میان سکنه سرشکن شده سرانه به ۹۷ فرانک بالغ میشود، این بدین معنی است که هر خانو اده...<

## االـائحاديه

در بخش مربوط به عصیان بدواً مواردی از لافزنی سانچو راگرد آوردیم، و سپس سیر عملی «برآمد محض اگو ٹیست در توافق با خود» را ردیابی کردیم. در خـصوص «اتحادیه» عکس آن را انجام میدهیم. پیش از هر چیز نهادهای واقعی را مورد بررسی قرار میدهیم و آنگاه آنها را با تو همات قدیسمان دربارهٔ آنها مقایسه میکنیم.

۱- مالکیت بو زمین واگر دیگر مایل نیستیم زمین را به زمینداران بدهیم، بلکه میخواهیم آن را به خودمان اختصاص دهیم، آنگاه برای نیل بدین منظور متحد می شویم و اتحادیه ای و ٥٥ن۵٥ (جامعه ای) را بوجود می آوریم که مخود را مالکه میسازد؛ اگر موفق شویم، به زمینداری زمینداران پایانداده میشود.» زمین آنگاه ومالکیت فاتحان خواهد شد... و برخورد بالاجماع این افراد به زمین دلخواهانه تر از برخورد فردی جداگانه یا باصطلاح صاحب ملکه خواهد بود. بدینطریق، در این حالت نیز مالکیت ادامه می یابد و در واقع حتی ملکه خواهد بود. بدینطریق، در این حالت نیز مالکیت ادامه می یابد و در واقع حتی ممالکیت محروم میسازد، و شاید باو فقط قسمتی از آن را بمثابهٔ پاداش اجاره دهد... این میخواهند سهمی داشته باشند، از فردی که میخواهد بننهای برای خود داشته باشد میخواهند سهمی داشته باشند، از فردی که میخواهد بننهای برای خود داشته باشد، میخواهند سهمی داشته باشند، از فردی که میخواهد بننهای برای خود داشته باشد، میخواهند سهمی داشته باشند، از فردی که میخواهد بننهای برای خود داشته باشد، میخواهند مهمی داشته باشند، از فردی که میخواهد بننهای برای خود داشته باشد، میخواهند مهمی داشته باشد، از فردی که میخواهد بنهای برای خود داشته باشد، میخواهند مهمی داشته باشد، از فردی که میخواهد بنهای برای خود داشته باشد، میخواهند مهمی داشته باشد، از فردی که میخواهد بنهای برای خود داشته باشد، م میخواهند مهمی داشته باشد، از فردی که میخواهد بنهای برای خود داشته باشد، م میخواهند مهمی داشته باشد، از فردی که میخواهد بنهای برای خود داشته باشد، م میخواهند مهمی داشته باشد، از فردی که میخواهد بنهای برای خود داشته باشد، م میخواهند مهمی داشته باشد، از آنان است، در می مانکیت مناع آنان است ماعی م یک بخش درآمد، مالکیت هر یک از آنان است، (م ص ۳۵ مرای ) یک بخش درآمد، مالکیت هر یک از آنان است، (م ص ۳۵ مرا)

بعد از اینکه عصیانگران جسورمان اتحادیه و جامعهای را بوجود آوردند، و به این شکل، برای خود قسمتی از زمین را بدست آوردند، این «جامعه» و این شخص حقوقی، وخود را هالک میسازد». او برای اجتناب از هر گونه سوء تفاهمی، بلافاصله می افزاید که واین جامعه فرد را از مالکیت محروم می کند و شاید فقط حصه ای از آن را، بعنوان پاداش باو اجاره دهد». سانچوی قدیس بدین نحو تصورش از کمونیسم را برای خود و واتحادیه اش مشخص می کند. خواننده بیاد خواهد آورد که سانچو با بلاهت خود، کمونیست ها را بخاطر اینکه میخواهند از جامعه، مالک والاتری بسازند که بهر فرد ومالکیت و او را بصورت اقطاع فتودالی تغویض می کند مورد سرزنش قرار داد. بعلاوه، سانچو به اعضاء جدید خود چشماندازی از «سهمی در مالکیت مشاع» را عرضه میکند. در فرصتی بعدی، خود همین سانچو بار دیگر در مقابله با کمونیست. میگوید:

وخواه ثروت متعلق به کل اجتماع باشد، که قسمتی از آن را بمن اجازه دهد، یا به مالکان جداگانه، برای من اجبار یکسان است، زیرا در هردو حالت از اتخاذ تصمیم دربارهٔ آن عاجزم.»

(برای این خاطر، نیز، وکلکتیو واو، آنچه نمی خواهد در اختیار منحصر بفردش داشته باشد را از او ومیگیرده، و بدینسان او را وامیدار د قدرت ارادهٔ جمع (کلکتیو) را احساس کند.)

ثالثاً، بار دیگر در اینجا با «ویژگیی» که او بکرات مالکیت بورژو آئی را مورد ونکو هش، قرار داد، مواجه می شویم، بطوریکه «حتی محل حقیرانهای که بر آن ایستاد» متعلق باو نیست». بر عکس او فقط حق و قدرت نشستن بر آن را بعنوان دهفان بیگار سبه روز و ستم دیدهای داراست.

رابعاً، سانچو در اینجا نظام فئودالی، که آن را با خشم و غضبی فراوان، در کلیهٔ اشکال تاکنون موجود یا پیشنهاد شدهٔ جامعه کشف کرده است را بخود اختصاص میدهد. وجامعهٔ فاتحان کما بیش همانطور رفتار کردند که واتحادیه، ژرمنهای نیمه وحشی که ایالات رم را فتح نمودند و در آنجا نظام فئودالی خشنی که هنوز قویاً با شیوهٔ قبیلهای قدیمی زندگی آمیخته بود، را مجری ساختند [این جامعه] به هر یک از افراد قطعهای زمین وبعنوان پاداش، میدهد. در مرحلهای که سانچو و ژرمنهای قرن \_

ضمناً، حاجتی بندکر نیست که مالکیت قبیله ای که سانچو در اینجا از نو برای شرف ر افتخار احیاء می کند بزودی ناگزیر میشود دوبار و در شرایط موجود کنونی مستحبل شود. خود سانچو این را احساس می کند، زیرا صلا در میدهد: ۱۰ین مالکیت بدین نحو باقی هی ماند و و (یک و و زیبا!) وبدینسان بوجود می آیده، و بالاخره با مثال سترگ خود - خانه متعلق به پنج ور ثه - ثابت می کند که کو چکترین قصدی از رفتن به خارج از چارچوب روابط قدیمی مان ندارد. کل برنامهٔ او برای سازمان مالکیت بر زمین، فقط دارای هدف هدایت کردن ما توسط مسیر انحرافی تاریخی به بازگشت به اقطاع مورو ش خرده - بورژو آئی و مالکیت شهرهای امپراطوری آلمانی است.

سانچو از روابط قدیمی ما، یعنی، آنهائی که اکنون موجود است، فقط لاط ایلات حقوقی مبنی بر اینکه افراد،یا مالکان، در ارتباط با مالکیت «بطور دلخواه انه» رقتار میکنند را صاحب شده است. در «انحادیه» این «خودسری» موهومی باید توسط جامعه ادامه می بابد، و این برای «انحادیّه» از اینکه چه برسر زمینی می آید که «شاید» «جامعه» قطعات زمین رابه افراد اجاره دهد یا شاید ندهد، همانا امری علی السویه است. تمامی اینها بکلی بی اهمیت است.

سانچو بطبع نمی تواند بداند که ساختار معینی از کشاورزی باشکل معینی از فعالیت ار تباط دارد و بو سیلهٔ مرحلهٔ معینی از تقسیم کار معین میشود. اما هر کس دیگری می تواند مشاهده کند دهقانان کو چک بیگار، آنگونه که در اینجا تو سط سانچو پیشنهاد می شود، چقدر کم در موقعیتی هستند که «هر یک از آنان بتواند منیتی توانمند شود»، و چقدر اندک مالکیت آنان بر قطعه ز مین حقیرانه با «مالکیت بر هر چیز» بس ستایش شده شباهت دارد. در دنیای واقعی، مراوده افراد به شیوهٔ تولید آنان وابسته است، و از اینرو «شاید» سانچو \_ شاید \_ کل اتحادیهٔ او را بکلی زیر و زبر کند. اما «شاید» یا بهتر بگوئیم، بدون شک، در اینجا نظر واقعی سانچو دربارهٔ مراوده در اتحادیه آفتابی میشود، یعنی این نظر که اساس مراودهٔ اگو ثیستی همانا مقدس است.

سانچو در اینجا از نخستین «نهاد» انحادیهٔ آینده پرده بر میدارد. عصیانگرانی که میکوشیدند «بدون قانونی اساسی» باشند، «چیزها» را توسط «انتخاب قانون اساسی» برای خود ترتیب میدهند. می بینیم که سانچو از اینکه هیچ گونه امید فریبنده ای به «نهادهای» جدید نمی بندد، ذیحق بود. معهذا، در عین حال می بینیم که کاملاً در میان «اشخاص از لحاظ اجتماعی با قریحه « قرار می گیرد و با توجه به نهادهای اجتماعی بطور خارق العاده ای خوش ذهن و با تدبیر است.

۲۔ تشکیلات کار وتشکیلات کار خود را با آن چنان کارهائی که میتواند برای ما توسط سایرین انجام شود، مشغول میدارد، نظیر ۔ سلاخی گاو و گوساله، شخم زنی و هکذا؛ مابقی کیارها اگو ئیستی باقی میماند، زیرا برای مثال؛ هیچکس نمیتوانید بیرای شیما آهینگتان را بسازد، و یا طرحهای نقاشی تان را کامل کند، و غیره. احدی نمی تواند آثار رافائیل را برایش انجام دهد. اینها آثار شخصی منحصر بفردی است که فقط شخصی منحصر بفرد قادر به خلق آنهاست، در حالکیه آثار نخستین درخور انانی نامیده شدن است، (این در صفحهٔ ۲۵۶ با «بطور کلی سودمند» همانند قلمداد میشود) وزیرا خصوصیت در اینجا از اهمیت اندکی برخوردار است و تقریباً هر کسی برای انجام آن می تواند آموزش ببیند.» (ص ۳۵۵)

وبرایمان همواره به صلاح است دربارهٔ کار انسانی بتوافق رسیم تا تمام وقت و انرژی ما را بخود اختصاص ندهد، همانطور که در حالت رقابت چنین است... معهذا برای چه کسی باید وقت بدست آید؟ موجود انسانی برای چه منظوری از آنچه برای جبران نیروی کار مصرف شدهاش لازم است، وقت بیشتری نیاز دارد؟ کمونیسم بهایس سوّال پاسخی نمی دهد.برای چه منظوری؟ برای اینکه از خودش، بمثابهٔ یگانهای که سهم خود را بعنوان موجودی انسانی انجام داده، خشنود شود.ه (ص ص ۳۵۷، ۳۵۶)

(من از طریق کار می توانم و ظایف رسمی یک رئیس جمهور، و زیر و غیره را انجام دهم؛ این پست ها تنها نیازمند آموزشی کلی است، یعنی آموزشی که علی القاعده در دسترس است... معهدا، هر چند که هر کسی می تواند این پست ها را احراز کند، همانا فقط نیروی یگانهٔ فرد، که بتنهائی و یژهٔ اوست، به این پست ها، باصطلاح حیات و اهمیت میدهد. باو برای انجام و ظایف خود، نه آنطور که انسانی معتار فی انجام میدهد، بلکه با استفاده از قدرت یگانگی خود، انجام می دهد، اگر بعنوان مقام یا وزیری پولی دریافت کند، اجر داده نمی شود. اگر او طبق رضایت شما عمل کرد و شما مایل بودید این قدرت فردی یگانه که سزاوار قدردانی است را حفظ کنید، آنگاه باید باو نه بطور ساده بعنوان انسانی که صرفاً و ظیفه ای بشری را انجام میدهد، بلکه بعنوان کسی که چیزی یگانه وا اعسال می کند، اجر دهید. (ص ص ۳۶۳، ۲۶۲

واگر در موقعیتی هستنید که می توانید به هزاران تن شادی ببخشید، آنگاه هزاران تن بشما عوض می دهند، زیرا در ید قدرتنان است که آن را انجام ندهید و از اینرو آنان بخاطر این واقعیت که شما آن را انجام می دهید، باید بشما اجر دهند... (ص ۳۵۱) وآنگونه که برای کاری که بعنوان انسان انجام می دهیم، می توان نرخ پرداختی برقرار کرد، برای یگانگی ام نمی توان، فقط برای آن یک می توان تعرفه ای تعیین نمود. بنابراین می توانید برای کار بشری تعرفه ای عمومی معین کنید، اما یگانگی تان را از آنچه مناسب آن است محروم نکنید. (ص ۳۶۳)

بعنوان موردی از سازمان کار در اتحادیه، در صفحهٔ ۳٦۵ به نانوائی های عمومی که قبلاً ذکر شد، استناد میشود. تحت مناسبات بربر منشانهٔ خرد کردن اراضی مفروض در فوق، این نهادهای عمومی باید معجزة واقعی باشند.

پیش از هر چیز کار انسانی باید سازمانداده شود و بدین وسیله کو تاه شود، بطور بکه اخوی اشتراثو بینگر<sup>۵۰۱</sup>، که کارش را زودتر تمام کرده است، بتواند واز خود بمثابهٔ یگانه منمتع شوده (ص ۳۵۷)، اما در صفحهٔ ۳۱۳ ونتتع، یگانه شده به عابدی اضافی او تبدیل میشود. در صفحهٔ ۳۱۳ اشعار میشود که فعالیت حیاتی شخص یگانه نباید بعدا جای کار انسانی را بگیردا کار انسانی می تواند بمثابهٔ کار یگانه انجام شود، و در این حالت مستلزم دستمزد اضافی است. در غیر اینصورت یگانه شده، که نه به یگانگی خود، بلکه به دستمزد بالاتری ذیعلاقه است، می تواند یگانگی خود را به بعد موکول کند و با معل کردن بمثابهٔ شخصی معتار فی خشنود باشد و لج جامعه را در بیآورد و در عین حال بخودش نیز کلک بزند.

طبق صفحهٔ ۳۵٦، کار بشری باکار مطقاً مفید مطابق است، اما طبق صفحهٔ ۳۵۱ و ۳۱۳، کار یگانه، ارزش خود را بوسیلهٔ دریافت پول برای سودمندی بیشتر و بهمان اندازه کلی، یا دست کم مفید برای بسیاری از مردم، نشان می دهد.

بدینسان، تشکیلات کار در اتحادیه عبارت است از جدائی کار انسانی از کار یگانه، تعیین تعرفه بابت آن یک و چانه زنی برای دستمزد اضافی برای این یک. این افزایش مجدداً دوگانه است، قسمتی برای انجام یگانهٔ کار بشری است و قسمت دیگر برای انجام کار یکانه. دفتر داری حاصل بغرج تر است، زیرا آنچه تا دیروز کار یگانه بود (برای مثال، ریسندگی نخ پنبهٔ ۰۰۲) امروز کار انسانی میشود، چونکه اجرای یگانهٔ کار انسانی مسئلزم جاسوسی مداوم دربارهٔ خود بسود خویشتن و جاسوسی عمومی بسود عامه است. بدینطریق کل این برنامهٔ تشکیلاتی به تصرف کامل خرده ـ بورژو آئی قانون عرضه و تقاضا، که در حال حاضر وجود دارد و بوسیلهٔ اقتصاددانان تشریح شده است، منتهی میشود. قانونی که قیمت انواع کار را تعیین میکند و سانچو آن را یگانه اعلام میکند، (برای مثال، قیمت کار یک رقاص، طبیبی حاذق یا وکیلی مجرب) را او می توانست از توضیحی که آدام اسمیت در این خصوص داده<sup>(۱)</sup>، و تعرفهای که توسط کو پر آمریکائی برای آن تعیین شده، قبلاً دریابد. اقتصاددانان معاصر بر اساس این قانون، برای آنچه کار

۱. آدام اسمیت، پژوهشی در ماهیت و علل لروت ملل.

هـت.

غیر مولد، و دستمزد کم کارگران روز \_ مزد کشاورزی می خوانند، پرداخت هنگفت و بطور کلی تمامی نابرابریها در دستمزد را توضیح می دهند. بدین نحو، بیاری خدا، بار دیگر به رقابت میرسیم، اما رقابتی با آنچنان وضعی که سانچو می تواند، نرخی ثابت و تعیین دستمزد توسط قانون، همانگونه که در اوضاع قدیمی در قرون چهاردهم و پانزدهم بود را پیشنهادکند.

**ایضاً قابل ذکر است که ایدهای که سانچو در اینجا پیش میکشد را نیز می توان بمثابهٔ** چیزی بکلی جدید در نزد جناب ناجی ـ دکترگثورگ کو هلمان هولشتاینی یافت.<sup>(۱)</sup>

آنچه سانچو در اینجا، سوای پندارهای بوروکراتیکش، کار انسانی میخواند، همان چیزی است که معمولاً منظور از آن کار ماشینی می باشد، کاری که، با رشد صنعت، بیش از پیش به ماشین محول می شود. این صحیح است، زیرا بخاطر تشکیلات فوقاً توصیف شدهٔ زمینداری، ماشین ها عدم امکانی در واتحادیه واند و از اینرو دهقانان بیگار در توافق با خود ترجیح می دهند با یکدیگر در مورد کار بتوافق رسند. در خصوص و روسای جمهور و وزرام و سانچو - این بی وجود محلی<sup>(۲)</sup>، بقول آو ثن - عقیدهٔ خود را تنها بوسیلهٔ محیط بلاو اسطهٔ خود شکل می دهد.

سانچو در اینجا، مانند همیشه، در مورد [انتخاب] مثالهای عملیاش بدشانس است. او تصور میکند که وهیچکش نمی تواند آهنگ شما را برایتان بسازد و طرحهای نقاشی هایتان را کامل کند. احدی نمی تواند آثار رافائیل را برایش انجام دهد. معهذا، سانچو مطمئناً می توانست اطلاع داشته باشد که این همانا نه مو تسارت، بلکه کس دیگری بو د که قسمت اعظم Requiem او را ساخت و آن را بانمام ر ساند <sup>۲۰</sup>، و اینکه خود رافائیل، تنها بخش ناچیزی از نقاشی های دیواری خود را وکامل کرد.

او تصور میکند که باصطلاح سازماندهندگان کار <sup>۱۰۰</sup> خواستار آن بودند تا کل فعالیت هر فرد را سازمان دهند، ولی معهذا همانا آنانند که میان کار مستقیماً مـولد، کـه بـاید سازمان یابد، و کاری که مستقیماً مولد نیست تمایز قایل می شوند. معذالک از لحاظ کار

۱. گئررگ کو ملسان، دنیای جدید یا امپراطوری ارواح بر زمین.

۲. در دستوشته این عبارت به زبان انگلیسی است. (این موجود فلک زدهٔ محلی)

(this poor localised being)

ـ ه.ت.

۽ هات.

غیر مولد، آنطور که سانچو می پندارد، همانا نظرگاه آنان نبود که، هر کس باید کار رافائیل را انجام دهد، بلکه [این بود] که هر کس که قدرت بالقوهٔ رافائیل رامیداشت، باید قادر می بود بدون مانعی تکامل یابد. سانچو تصور می کند که رافائیل نقاشی های خود را مستقلاً از تقسیم کار که در آن زمان در رم وجود داشت، بوجود آورد. اگر او رافائیل را با لئوناردو داوینچی و تی نیان مقایسه کند، در می یافت که تا چه حد زیادی آثار هنری رافائیل وابسته به شکوفائی رم که تحت نفوذ فلورانس بوجود آمد، بود؛ در حالیکه آثار نوناردو به وضع فلورانس بستگی داشت، و آثار تی تیان، در عصری بعد، به تکامل بالکل متفاوت و نیز وابسته بود. رافائیل باندازهٔ هر هنرمند دیگری بوسیلهٔ پیشرفت های فنی در هنر که قبل از او بوجود آمده بود، و توسط سازمان جامعه و تقسیم کار در خطه او، و بالاخره بوسیلهٔ تقسیم کار در کلیهٔ کشورهائی که خطهٔ او با آنها مراوده داشت، نعیین میشد، اینکه فردی نظیر رافائیل در رشد دادن استعداد خود موفق شد، تماماً به نیازی بستگی دارد که بنوبهٔ خو دوابسته به تقسیم کار و منامبات بشری ناشی از آن است.

اشتیرنر با اعلام یگانگی اثر علمی و هنری، موضعی بمراتب بدتر از موضع بورژو آزی انخاذ میکند. در حال حاضر از قبل ضروری تشخیص داده میشود که این فعالیت ، یگانه ، را سازمان داد. هوراس ورنت حتی برای نقاشی یک ـ دهم قابلوهای خود، اگر آنها را بمثابهٔ آثاری نلقی میکرد که ، فقط این شخص یگاه قادر به خلق ، بود، وقت پیدا نمی کرد. در پاریس تقاضای فراوان برای کـمدیهای مختصر و رمان، تشکیلات کار برای آفرینش آنها را بوجود آورد؛ این تشکیلات بهر تقدیر، چیزی بهتر از رقابت کنندگان ، یگانه ، خود در آلمان، انجام میدهد. در نجوم، کسانی مانند آراگو، هر شل، انکه و بسل لازم دیدند رصدهای مشترکی را سازمان دهند و فقط بعد از آن بود ممکن است بطور کلی به چیزی نایل گردد، در این زمینه نیز، فرانسویان از مدتها قبل ببرکت تشکیلات کار خود، از کلیهٔ ملل فراتر رفتهاند. ضمناً، بدیهی است که کلیهٔ این تشکیلات که بر تقسیم کار معاصر قرار گرفته کماکان به نتایج بسیار محدودی میانجام تشکیلات که بر تقسیم کار معاصر قرار گرفته کماکان به نتایج بسیار محدودی میانجام

وانگهی، بر این نکته بویژه باید مکث نمود که سانچو تشکیلات کار را با کمونیسم خلط میکند، و حتی از اینکه «کمونیسم» به او هیچ گونه پاسخی برای تردیدهایش در مورداین تشکیلات نمیدهد، شگفت زده است. درست نظیر پسرک روستائی گامکونی شگفت زده است که آراگو نمیتواند باو بگوید خداوند متعال عرش خود را بر کدام ستاره پی افکنده است.

تمرکز منحصر بفرد استعداد هنری در افرادی خاص، و سرکوب آن در تودههای وسیع که با آن عجبن شده، همانا نتیجهٔ تقسیم کار است. حتی اگر در مناسبات معینی، هر کسی نقاش و نگارگری عالی می بود، این به هیچ وجه امکان اینکه هر یک از آنان ایضا نگارگری بدیع و اصیل باشد را نفی نمی نمود، بطور یکه در اینجا نیز تفاوت میان کار وانسانی، و ویگانه، به لاطایلات محض می انجامد. بهر تقدیر، همراه با تشکیلات کمونیستی جامعه، تبعیت هنر مند از تنگ نظری محل و ملی، که تماماً از تقسیم کار ناشی میشود، و ایضاً تبعیت فرد از هنر معینی، که از او بطور منحصر بفردی یک نقاش، مجسمه ماز و غیره میسازد، از میان میرود؛ خود این اسم باندازهٔ کافی تنگ نظری رشد حرفهای و وابستگی او را به تقسیم کار بیان می کند. در جامعهای کمونیستی نقاش و نگارگر و جود ندارد، بلکه فقط کسانی و جود دارند که در میان سایر فعالیت ها به نقاشی نیز می پردازند.

تشکیلات کار سانچو، بوضوح نشان میدهد تا چه حدی کلیهٔ این بهادران فلسفهٔ «جوهر»، خود را با عبارت صرف قانع می سازند. تبعیت «جوهر» از «ذات»، که همگی آنان این چنین پر طمطرافانه دربارهٔ آن سخن می گویند و تقلیل «جوهر» که بر «ذات» حکومت می کند به «عرض» صرف آن جوهر «سخنی عبث» از آب در می آید. بدینطریق آنان عاقلانه از بررسی نقسیم کار، تولید و مراوده مادی که در واقع فرد را تابع مناسبات و شیوهٔ معبنی از تولید میسازد، امتناع می ورزند. برای ایشان مساله بطور کلی

۵ - [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] هر گاه سانچو عبارات خود را جدی میگرفت، باید تقسیم کار را مورد تحلیل قرار میداد. اما او عاقلانه از این کار امتناع می ورزد و بلادرنگ تقسیم موجود کار را می پذیرد تا آن را برای هانحادیه » خود مورد بهرهبرداری قرار دهد. بطبع، بررسی دقیق تر دربارهٔ این موضوع بار نشان میداد که تقسیم کار با «بیرون راندن آن از دماغ خود» از میان نمیرود. جدال فلاسفه با «جوهر» و بی توجهی کامل آنان به تقسیم کار، و شالوده مادی که موجب بوجود آمدن توهم جوهر میشود، صرفاً مدلل میسازد که مساله برای این قهرمانان فقط مسالهٔ از بین بردن این عبارات است و نه ابداً تغییر مناسباتی که این عبارات ناگزیر از آنها ناشی میشوند. همانا یافتن عبارات جدیدی برای تعبیر جهان موجود است . عبارانیکه بطبع فقط هر چند بیشتر حاوی عبارات خنده آور و بلند بانگ باشد،این مردمان بیشتر تصور میکنند که بالاتر از جهان ارتقاء یافتهاند و بیشتر خود را در مقابل آن قرار میدهند. سانچو مثال تأسف انگیزی از این [وضع] است.

۳\_ تنخواهگردان وپول یک کالا است و در واقع وسع اساسی است، زیرائروت را در مقابل کرختی حفظ میکند، آن را به جریان میاندازد و گردش آن را موجب می شود. اگر وسیلهٔ مبادلهٔ بهتری را میشناسید، فبها، ولی آنهم نوعی پول خراهد بود.، (ص ۲۶۴) در صفحة ۳۵۳ يول بمثابة مالكيت بازارداريا مالكيت در گردش، توصيف ميشود. بابن ترتبب واتحاديدو، همانا پول، بعني ابن مالكيت صرفاً اجتماعي كه از كيلية فرديت ها بيراسته شده را حفظ مي كند. اينكه سانچو تا چه حدى در حوزة بينش بورژو آ ٹی است، بوسیلۂ پرسش او دربارۂ وسیلۂ بھتر مبادلہ نمایان میشود. بالنتیجہ، او قبل از هر چیز فرض میکند که وسیله مبادله ای لازم است و بعلاوه هیچگونه وسیلهٔ مبادلهٔ دیگری جز پول را نمی شناسد. این واقعیت که کشتی ها و راه آهن ها، که بمنظور حمل و نَعْلَ كَالا مورد استغاده قرار می گیرد، ایضاً و سایل مبادله اند، ربطی بار پیدا نـمی كند. بدينطريق براى اينكه نه صرفاً از وسيلة مبادله، بلكه بويژه از بول سخن گفت، او می با بست صفات دیگر بول، که وسیلهٔ مبادله ای است که عموماً بازاردار و در گردش است، که کلیهٔ مالکیت ها را بجریان می اندازد و غیره را منظور دارد. اینها ایضاً مـظاهر اقتصادی را ببار میآورد که سانچو اطلاعی از آن ندارد. این منظاهر در واقع بول را بوجود ميآورد؛ و همراه با آنها كل موقعيت كنوني، اقتصاد طبقاني، حاكميت بورژو آئي وغيره را؛

ولی، پیش از هر چیز، چیزی ــ بغایت عجیب ـــ دربارهٔ سیر بحرانهای پـولی در اتحادیه میآموزیم.

این سؤال پیش می آید: «پول را از کجا باید بدست آورد؟ ... مردم نه با پول، که کمبودی از آن ممکن است وجودداسته باشد،بلکه با قابلیت<sup>(۱)</sup> [Vermocgen] خود پرداخت میکنند، که بـتنهائی

۱. بازی با واژهٔ Vermoegen ـ قابلیت، استعداد، قدرت، تروت، وسیله، مالکیت ـ و تصاریف آن.

ببركت أن ثرو تمنديم (vermoegend) ... اين نه بول، بلكه نانواني (Unvernicegen) شما برای بدست آوردن آن است که بشما زیان میرساند.» بدبنال آن موعظهای اخلاقی می آید: وبگذار قابلیت [Vermoegen] شما دارای اثر خود باشد، خود را قوی سازید، و نیاز به یول (Geld)، یولتان، یول حدادی شده تان را نخو اهید داشت... آنگاه میدانید همانقدر پول دارید که قدرت؛ حدی که می توانی اعتبار حاصل کنی،[Dir Gellung Verschaffst] اینکه چقدر معتبری [gillst] وا تعیین میکند.<sup>(۱)</sup>، (ص ص ۳۶۴، ۳۵۳) قدرت پول، این واقعیتی که وسیلهٔ عام مبادله، هم در ارتباط با جامعه و هم با افراد، مستقل میشود، با وضوحی تمام نشان میدهد که روابط تولید و مراوده من حيثالمجموع هستي مستقلي ميگيرد. بدينسان سانچو طبق معمول هيچ چيز دربارة رابطهٔ مناسبات پولی با تولید و مراوده بطور اعم، نمیداند. او همچون شهروندی خوب، بلادرنگ پول را بر سر قدرت نگاهمیدارد؛ در واقع با نگرش او به تقسیم کار و تشکیلات مالیکت بر زمین طور دیگری نمی توانست باشد. قدرت مادی یول، که بطور بارزی در بحران های بولی آشکار میشود، و در شکل کمیابی دائم خود، خرده ـ بورژو آکه ومتمایل است به خرید دست زندو، را مور د ستم قرار میدهد؛ برای اگو نیست در توافق با خود نیز واقعیت بس ناخوشایندی است. او گریبان خود را از این معضل با وارونه ساختن تصور معتارفی از خرده ـ بورژو آ خلاص میکند و چنین می نمایاند که برخور د افراد به قدرت پول چیزی است که تنها به خواست شخص یا اقدام آنان بستگی دارد ۱۰۰. سیس جرخش مساعد اندیشه باو فرصت قرائت در سگفتاری اخلاقی را می دهد که با هم معنائی، ریشه شناختی و تغییرات صوتی تقویت میشود، و برای خرده ـ بورژو آی سرگشته که قبلاً توسط بی بولی، دکوراژه و مأبوس شده، بدین ترتیب از پیش کلیهٔ پرمش های نامناسب دربارهٔ علل نگرانی های مادی را قدغن میکند. بحران يمولى در درجة اول منوط بهاين واقعيت است كه كلية «ثروتها» Vermoegen] بناگاه در ارتباط با وسیلهٔ مبادله کاهش می بابد و «قدرت» (Vermoegen

**\_ د**ت.

۱. بازی با کلمات Geld ـ پـول و sich geltung verschaffen ـ اعـتبار حـاصل کـردن؛ و gelten ـ معتبربودن، ارزشداشتن. خود را بر پول از دست می دهد. درست زمانی که دیگر نمی توان با «ثروت» [Vcrmocgcn] خود پرداخت، بلکه پول باید پرداخته شود، بحران عرض اندام می کند. و این نه بخاطر کمبود پول، آنگونه که خرده ـ بورژ و آکه بحران را با مشکلات شخصی خود قضاوت می کند، می پندارد، بلکه به این خاطر رخ می دهد که تفاوت خاصی میان پول بعنوان کالای عام، مالکیت بازار دار و در گردش، و تمامی میشود. نمی توان انتظار داشت که برای خوشایند سانچو، در اینجا علل این پدیده را مورد تحلیل قرار دهیم. سانچو پیش از هر چیز، دکاندار کو چک بی پول و ناامید را با این اظهار تسلی می دهد که این همانا پول نیست که کمیابی آن و کل بحران را با این میشود، بلکه ناتوانی آنان برای بدست آوردن آن است. مرگ کسی که آرسنیک نفله اش کرده، نه به گردن آرسنیک، بلکه به گردن ناتوانی ارگانیسم او برای هضم آن است.

مانچو بعد از اینکه نخست پول را بمثابهٔ شکل اساسی و در واقع خاص شروت |Vcmocgcn| و بمثابهٔ و سیلهٔ عام مبادله، و پول بمفهوم معتار فی تعریف نمود، هنگامیکه مشکلانی که بآن می انجامد را مشاهده می کند و کلیهٔ قابلیت |Vermoegen|های پول را اعلام می کند، بناگاه موضوع را می پیچاند تا نمود و تجلی شخصی را بیآ فریند. اشکال طی یک بحران دقیقاً این است «جملهٔ ثروت [Vermocgen]ها، به پول بودن خود پایان می دهند. ضمناً، این به پراتیک بورژو آکه «کلیهٔ ثروت ها، را مادامکه پول است، بمثابهٔ وسیلهٔ پرداخت می پذیرد، منتهی میشود؛ و فقط هنگامیکه تبدیل این «ثروت» به پول بعنوان «ثروت»، تلقی کند، دست می کشد. بعلاوه، دشواری در زمان بحران دقیقاً آنست که شما، خرده ـ بورژو آها، که خطاب سانچو در اینجا با شماست، دیگر نمی توانید پول حدادی شده و برات مبادلهای خود را به جریان بیاندازید، بلکه از شما انتظار میرود آن بولی که از طرف شما ضرب نشده و هیچ گونه نشانی از اینکه از میان دستانان نگذاشته باشد را نشان ندهد، پرداخت کنید.

و بالاخره، اشتیرنر شعار بورژو آئی «بهمان اندازهای که پول دارید، ارزش دارید، را به «شما باندازه پولتان ارزش دارید»، تحریف میکند، که چیزی را تغییر نمی دهد، بلکه فقط تجلی قدرت شخصی را نشان می دهد و بدین نحو توهم مبتذل و پیش پا افـتادهٔ بورژو آئی مبنی بر اینکه هر کس باید بخاصر بی پولی اش خود را سرزنش کند را بیان میدارد. سانچو بدینسان گریبان خود را از ضرب المثل بورژو آی کلاسیک که: پسول ارباب ندارد، رها میسازد و اینک می تواند به منبر رفته، ندا در دهد: وبگذار قابلیت شما دارای اثر خود باشد، قوی باشید، و نیاز به پول نخواهید داشت. «در بازار بورس، محلی را سراغ ندارم که مردم با حسن نیت معامله کنند»، باید می افزود: اعتبار کسب کند؛ آنکس که داناتر ست بهر آرزو بر تواناتر ست؛ بدست آور دن اولین تالر سخت تر است از بدست آور دن آخرین میلیون؛ عاقل باش و پولت را پس انداز کن و مهم تر از همه، پیش از اندازه زاد و ولد ندما و غیره ـ هر دو گوش خر را هم زمان بنمایان و نه جدا جدا. بطور کلی، انسانی که برای او هر کس آنچیزی است که می تواند باشد و هر آنچه که بتواند انجام میدهد، کلیهٔ فصول را با مو عظه های اخلاقی پایان میدهد.

بنابراین، نظام پولی در اتحادیهٔ اشتیرنر، نظام پولی موجودی است که بشیوهٔ مؤدبانه و پر احساس غلیانی و فورانی آلمانی بیان میشود.

بعد از اینکه سانچو بدین نحو همراه با گوشهای خر مانند خود رژه رفت، دون کیشوت ۔ سلیگا با تمام قامت بر روی خانهٔ زین بلند میشود و نطقی بلند بانگ دربارهٔ پهلوان ۔ سرگردان معاصر ایراد میکند، که طی آن پول به دو لسینه دل تو بوزو، و تولید کنندگان و سوداگران من حیث المجموع، به پهلوانان، یعنی به شوالیه های صنعت مبدل می شود. این نطق ایضاً دارای هدف جنبی اثبات این نکنه است که چون پول «و سیلهٔ اساسی» است، بهمین جهت «لابد یک دخت است» او دست راست خود را بلند کرده و می گوید:

ونیکبختی و شوربختی به پول بستگی دارد. در عصر بورژو آئی پول نیروئی است، زیرا همچون دوشیز ای (دختر شیرفروش، باکمک اتصال دو لسینه) وفقط مغازله میکند، اما به عقد از دواج دائم کسی در نمی آید. کلیهٔ ماجراهای عاشقانه و پهلوانی مغازله با شیی ه عزیز و دلجو، در رقابت زنده میشود. پول، شیی و با خواستی آتشین، بدست شوالیه های بی باک صنعت ربوده میشود. و (ص ۳۶۴)

سانچو اینک به ایضاحی ژرف رسیده مبنی بر اینکه چرا در دوران بورژو آئی، پول یک قدرت است، یعنی اینکه در درجهٔ اول نیکبختی و شوربختی وابسته بآن است و در ثانی بهاین خاطر که یک دوشیزه است. او هم چنین آموخته که چرا می تواند پول خود را

مقایسه کنید با خانوادهٔ مقدس، ص ۲۶۶

از دست دهد، یعنی اینکه چون یول یک دوشیزه است به عقد از دواج دائم کسی در نمي آيد. اكنون اين بينواي مسكين مي داند كه كجا ايستاده است. سلیگاکه بدین نحو شهرونه را بیک بهلوان تبدیل کرد، اکنون بطرز ذیل یک کمونیست را تبدیل بیک شهروند، و در واقع شوهری شهروند، میکند: وبه کسی که نیکبختی لبخند میزند، عروس را بخانه می برد. ژنده یوش و جلمبر، نیکبخت است، او عروس را به بیت خود، [یعنی به] جامعه می برد و دو شیزه را تابود می کند. عروس در خانهٔ او دیگر نه عروس، بلکه یک زوجه است، و نام دوشیزگی او همراه با بکارتش از میان میرود. مادموازل تنخراه، بعنوان یک عیال، کار نامیده میشود، چراکه کار نام شوهر است. وبرای تکمیل این تابلو، مولود کبار و بول، دوباره یک دختر (واساساً یک دخت،) ودختری شوهر نکرده، است، (سلیگا آیا اصولاً دختری را می شناسد که وازدواج کرده، از رحم مادري بيأيد؟ وو از اينرو يول، وطبق اثبات فوق مبنى بر اينكه كلية پولها، دختري شوهر نكرده است، بديهي است كه وكلية دختران شوهر نكرده، وبولند،) \_ وبنابراين بول، تبار خود را از پدرش، یعنی، کار دارد، (هرکونه پرس و جو در مورد اصل و نسب پدری قدین است<sup>(۱)</sup>) وشکل صورت و شباهت، نشان و اثر دیگری را در بردارد.» (ص ص ۳۶۵، (397

این حکایت از دواج، بخاک سپاری و غسل تعمید، مطمئناً بخو دی خود دلیلی است کافی بر اینکه این همانا «اساساً دخت» سلیگا و در واقع دخت «طایفه و دودمانی معین است». ولی معهذا، شالودهٔ غایی آن، در نادانی مهتر سابق، یعنی، سانچو قرار دارد. این [واقعیت]، هنگامیکه ناطق بار دیگر خود را مضطرابانه مشغول «ضرب» پول میکند، و باین و سیله نشان می دهد که کماکان تصور میکند که سکه ها مهم ترین و سیله پول درگر دشند، آشکارا در پایان دیده میشود. اگر او بجای بافتن حلقه گلی زیبا و پر برگ عروسی برای او،<sup>(۲)</sup> کمی بیشتر از نزدیک بخود ز حمت بررسی مناسبات افتصادی پول را میداد، در می یافت که میدون ذکر سپر دها و سهام دولتی و غیره می میده و سیله پول در گردش عبارت است از برات های مبادله ای، در صورتی که پول کاغذی بخش

۱. فرمولی که در ماده ۳۴۰ مجموعهٔ قوانین ناپلئون (نانرن مدنی فرانسه) بکار برده میشود. ـــدت.
 ۲. کارل ماربانون ربر، Der Freischuetz (نمایشنامه ترسط فریدریش کینت) پرده سوم، مسحنهٔ چهارم، وآهنگ عروسی.

ماکس قدیس \_\_\_\_\_ ۴۹۳

نسبتاً کوچکی را و سکه بخش بمرانب کوچکتری را تشکیل میدهد. برای مثال در انگلستان، پول پانزده برابر بیشتر بشکل براتهای مبادلهای و اسکناسهای بانکی در جریان است تا بشکل سکه. و حتی آنچه که به سکه مربوط میشود، منحصراً بوسیلهٔ هزینهٔ تولید، یعنی کار معین میگردد. بدینطریق روند پر طول و تفصیل اشتیرنر در اینجا زائد از آب در می آید.

خوداندیشی های باشکو و سلیگا دربارهٔ وسیلهٔ مبادله که بر کار بنا نهاده شده، ولی معهذا از پول امروزین متفاوت است، و او ادعا میکند که آن را در میان کمونیست های معینی کشف کرده است، بار دیگر ساده لوحی زوج و زوجهٔ والاتبارمان را نشان می دهد که هر آنچه می خوانند را بدون آنکه حتی آن را بررسی کنند، باور میکنند.

هنگامیکه دو دلاور پس از این کارزار «مغازلهٔ پهلوانی و عشقی، سواره بسوی خانه رهسپار میشوند، هیچ گونه «ثروتی»، و از آنهم کمتر «عروس خانمی»، و از همه کمتر «پول و پلهای، را بمنزل نمی آورند، بلکه دست بالا، یک ژنده پوش و جلمبر، ژنده پوش و جلمبر دیگری را بخانه می آورد.

۴\_ دولت

دیدیم که سانچو در وانخادیه ، خود شکل موجود زمینداری، تقسیم کار و پول، را به طرزی که یک خرده \_ بورژو آ آن را در تخیل خود منضور میشود را حفظ می کند. با نظری اجمالی آشکار می شود که با چنین مقدمانی، سانچو نمی تواند بدون دولت کاری انجام دهد.

پیش از هر چیز مالکیت جدیداً \_ بدست آمده، باید شکل مالکیت نضمین شده و قانونی را بخود بگیرد. قبلاً سخنان او را شنیدهایم: واینکه همگی در آن خواهان داشتن سهمیاند، از فردی که آن را فقط برای خود بتنهائی میخواهد، ستانده میشود.، (ص ۳۳۰)

بنابراین در اینجا، ارادهٔ کل جماعت علیه ارادهٔ شخص جداگانه اعـمال مـیشود. از آنجائیکه هر یک از اگوئیست.های در توافق با خود ممکن است معلوم شـود کـه بـا اگوئیست.های دیگر در توافق نیست و باینترتیب درگیر این تناقض شود، ارادهٔ جمع ایضاً می بایست در ارتباط با این افراد جداگانه وسیلهٔ بیانی بیابد ـ

و این اراده، همانا ارادهٔ دولت نام دارد.، (ص ۲۵۷) آنگاه تصمیمات آن، تصمیمات قانونی است. اعمال این ارادهٔ جمعی بنوبهٔ خبود مستلزم اقدامات سرکوبگرانه و قدرت همگانی است. «در این موضوع نیز» (در موضوع مالکیت) «اتحادیه وسایل افراد را افزایش خواهد داد و مالکیت مورد مشاجره او را حراست خواهد نمود، (بنابراین آنان مالکیت تضمین شده، يعني مالكيت قانوني، يعنى، مالكيني كه سانچو نه وبدون چون و چراه صاحب است، بلکه ومديون افطاع فثو دالي، وانحاديه، است را ضمانت ميکنند) (ص ٣۴٢) مسلماً، به کل قانون مدنی همراه با مناسبات مالکیت رتق و فتق داده خواهد شد، و برای مثال، خود سانچو، نظریهٔ قرارداد را تماماً با روح وکلاء تشریح خواهد کرد. وهم چنین اهمیتی ندارد که من خودم را از این یا آن آزادی، برای مثال، از طریق هرگونه قراردادی، محروم سازم. (ص ۴۰۹) و برای اینکه قراردادهای موردمشاجره، «نضمین شود»، هرگاه او دوباره خود را به دادگاهی و به نتایج واقعی پروندهٔ دادگاه مدنی تسلیم کند، ایضاً اهمیتی نخواهد داشت. بدینسان، پرفته رفته با خارج شدن از شامگاهان و ناریکی، بار دیگر به مناسبات موجود نزدیکتر می شویم، اما فقط تا اندازهای که این مناسبات در تخیل رشد نایافته خرده بورژو آی آلمانی وجود دارد. سانچو ادامه می دهد: در ارتباط با آزادی، تفاوتی ماهوی میان دولت و اتحادیه وجود ندارد. این یک نمى تواند بدون آزادى محدود شده بطرق گۈناگونى وجود داشته باشد، درست همانطور که دولت با آزادی بی حد و حصر ناسازگار است. محدودیت آزادی هموار، اجتناب نابذیر است، زیرا کریبان خود را از هرچیزی رها کردن ناممکن است: نُمى توان فقط به اين خاطر كه مشتاق پرواز هستيم، همچون پرنده اي پرواز نمود، و غيره .... در انحادیه هنوز تا حد زیادی اجبار و عدم آزادی و جود دارد، زیرا هدف آن آزادیی که، در مقابل، برای خاطر خصوصیت فدا میکند نیست، بلکه آزادیمی است تنها بخاطر خصوصیت ۲ (ص ص ۴۱۱) ۲۰۰۰) باکنار گذاردن نفاوت عجیب و مدهش میان آزادی و خصوصیت در حال حاضر، باید بادآوری کردکه سانچو بدون ابنکه فصد انجام چنین کاری را داشته باشد، فـبلاً

«خصوصیت» خود را در انحادیهاش بخاطر نهادهای اقتصادی آن فداکرده بود. او

بعنوان «معتقد حقيقي دولت» فقط در جائي كه نهادهاي سياسي آغاز ميشود،

- 494

محدودیتی می بیند. او می گذارد جامعهٔ کهن به حیات ادامه دهد و همراه با آن ایس تبعیت افراد به نقسیم کار؛ که در این حالت از «خصوصیتی» خاص که توسط تقسیم کار و مشغله و موقعیت در زندگی، سرنوشت برایش تجویز کرده و در نتیجهٔ آن نصیبش شده، نمی تواند بگریزد. برای مثال، اگر برایش چنین پیش آید که بعنوان شاگرد تعمیر کار در و یلن هال<sup>۸۰</sup> بکار مشغول شود، آنگاه «خصوصیتی» که باو تحمیل میشود، متشکل از استخوان لمبر پیچ خورده ای است که بیک «بازی پام منجر میشود؛ اگر «عنوان شبح<sup>(۱)</sup> کتاب او « باید بعنوان یک ماشین ریسندگی زنانه و جو د داشته باشد، پس «خصوصیت» او منوط به زانو های خشک و سفت میشود. حتی اگر سانچومان شغل قدیمی دهقان بیگار خود، که قبلاً از طرف سروانتس باو محول شده را ادامه دهد، که آنرا اکنون شغل خاص خود اعلام می کندو خود را برای انجام آن قرا می خواند، آنگاه بخاطر تقسیم کار و جدائی شهر از روستا، «خصوصیت» حیوانی صرفاً محلی بودن که از کلیهٔ مراوده های جهانی، و در نتیجه از کلیه فرهنگها بریده و جدا شده است را دارا خواهد شد.

باین ترتیب، در اتحادیه سانچو بخاطر تشکیلات اجتماعی، به رغم او، خصوصیت خود را، اگر استثنائاً، خصوصیت را بمفهوم فردیت بگیریم، از دست میدهد. اینکه او سپس بخاطر تشکیلات سیاسی، آزادیاش را نیز تسلیم میکند، کماملاً منطقی است و فقط بمراتب واضحتر نشان میدهد که او تا چه اندازه برای حفظ وضع موجود امور در انځادیهٔ خود میکوشد.

باین ترتیب، تفاوت ماهوی میان آزادی و خصوصیت، تغاوت میان وضع موجود امور و «اتحادیه» را بوجود میآورد. قبلاً مشاهده کر دیم که تفاوت تا چه اندازه اساسی است. اکثریت اعضاء اتحادیه نیز، احتمالاً بویژه توسط این تفاوت دچار اشکال خواهند شد و برای صدور فرمان «رهایی» خود از آن می شتابند، و هر آینه سانچو با این امر خشنود نباشد، بر اساس «کتاب» خوداو بوی نشان خواهند داد که اولاً ماهیات و ذوانی وجود ندارند، بلکه همانا تفاوت های ماهوی «مقدسند»، و ثانیاً، اتحادیه نباید خود را دربارهٔ «ماهیت» مساله و «مفهوم ارتباط» بز حمت اندازد، و ثالثاً، آنان به هیچ و جه نه به خصوصیت او، بلکه فقط به آزادی او برای توصیف آن، دستاندازی می کنند. چنانچه وسعی او بر عدم انتخاب قرار گیردو، شاید باو ثابت کنند که آنان فقط آزادی او را با بزندان افکندنش، تازیانه زدنش، یا آش و لاش کردن پایش محدود میکنند و تا زمانی که هنوز قادر باشد نشانه های زندگی یک پولیپ، صدف خوراکی یا حتی قور باغهٔ مردهٔ گالوانیزه شده را نشان دهد، هر جا و هر زمان partout ct toujours، خاص و برگزیده باقی خواهد ماند.

همانطور که قبلاً اطلاع یافتیم، آنان وقیمت معینی، بر کارش میگذارند و اجازه وسامانیابی حقیقتاً آزادی(!) مالکیتش، را نخواهند داد، زیرا به این و سیله فقط آزادی او و نه خصوصیتش را محدود میکنند. اینها چیزهاشی است که سانچو بخاطر آنها، در صفحهٔ ۳۳۸ دولت را مورد سرزنش قرار میدهد. وپس آخر، دهقان بیگارمان سانچو وچه باید بکند، ؟ او باید قرص و محکم بماند و به اتحادیه محل نگذارد. (هـمانجا) و سرانجام که دربارهٔ محدویت هائی که باو تحمیل شده، شروع به قر زدن کند، اکثریت پیشنهاد خواهد کرد که مادامیکه از خصوصیت اعلام این امر برخوردار باشند که آزادی ها همانا خصوصیت ها است، آنان میتوانند بخود اجازه دهند خصوصیت هایش را بمثابهٔ آزادی هایش تلقی کنند.

درست همانطور که تفاوت ذکر شده در بالا میان کار بشری و یگانه فقط تملک مسکینانهٔ قانون عرضه و تقاضا بود، همین طور هم اکنون تفاوت میان آزادی و خصوصیت تملک مسکینانه، ارتباط میان دولت و جامعهٔ مدنی، یا آنطور که مسیو گیرو میگوید، میان آزادی فردی و قدرت همگانی است. قضیه بدانسان است که در آنچه در ذیل می آید او، روسو<sup>(1)</sup> را تقریباً کلمه به کلمه رونویسی می کند.

وتوافقی [...] که بموجب آن هر کس میبایست بخشی از آزادی اش را فدا کند به هیچ وجه بخاطر چیزی عام یا حتی برای خاطر کس دیگری، انفاق نمی افتد، بر عکس، ومن فقط آن را بخاطر منافع - خود منعقد می کنم. تا جائی که به فداکاری مربوط میشود، لاجرم من صرفاً آنچه در قدرتم نیست را فدا می کنم، یعنی اصولاً من چیزی را فدا نمی کنم.» (ص ۴۱۸)

دهقان بیگارمان در توافق با خود، در این صفت با تمامی دیگر دهقانان بیگار، و بطور کلی، با هر فرد که تا بحال بر روی ربع مسکون زندگی کرده، سهیم است. ایـضاً مقایسه کنید باگادوین، عدالت سیاسی<sup>(۱)</sup>. ضمناً، چنین بنظر میرسد سانچو از خصوصیت این پندار برخوردار است که موافق نظر روسو، افراد معاهده و قرارداد را بخاطر عموم منعقد میکنند، چیزی که هیچگاه بخاطر روسو خطور نکرده است. معهذا، یک تسلی برای او باقی می ماند. ودولت مقدس است ... معهذا اتحادیه ... مقدس نیست. و تفاوت برزگ میان دولت و اتحادیه در اینجا نهفته است. و (ص ۴۱۱) بنابراین، کل تفاوت به این منتهی میشود که اتحادیه، دولت واقعی معاصر است، و بدولت، همانا توهم اشتیرنر دربارهٔ دولت پروس می باشد که او آن را با دولت بطور اعم خلط میکند.

هه .ت.

مناسبات موجود را تنها از جنبهٔ نوهم تلقی نمود، هنگام صحبت از اتحادیه می کوشد با مضمون واقعی این مناسبات آشنا شود و آن را در مقابل توهمات سابقش قرار دهد. بطبع در این کوشش، ملای نادان مکتب ناگزیر بود بنحو خفت باری با شکست مواجه شود. او یکبار، استثنائا کوشید «ماهیت امر» و «مفهوم ارتباط» را بخود اخصاص دهد، اما از «عاری ساختن» هر گونه امر و ارتباط «خصلت بیگانه» آن ناکام ماند.

اینک که با اتحادیه بشکل واقعیاش آشنا شدیم، تنها چیزی که برایمان باقی میماند، بررسی عفاید مشتاقانهٔ سانچو دربارهٔ آن، یعنی، دربارهٔ مذهب و فلسفهٔ اتحادیه است.

## ٤ مذهب و فلسفة اتحاديه

در اینجا بار دیگر از نقطهای شروع میکنیم که در بالا، از توصیف اتحادیه آغاز کردیم سانچو دو مقوله را مورد استفاده قرار میدهد: مالکیت و ثروت؛ توهم دربارهٔ مالکیت عمدتاً با دادههای مثبت بدست داده شده دربارهٔ مالکیت مطابقت میکند، و توهم دربارهٔ ثروت با دادهها دربارهٔ تشکیلات کار و نظام پولی در اتحادیه.

الف مالکیت صفحهٔ ۳۳۱ ودنیا بمن تعلق دارد. تعبیر اقطاع موروثی او از یک قطعه زمین. صفحهٔ ۳۴۳: «من مالک هر آنچه که نیاز دارم، هستم»، طرز مؤدبانهٔ گفتن اینکه نیاز هایش همانا مالکیت او ست و اینکه آنچه بمثابهٔ دهقانی بیگار نیاز دارد توسط شرایط او معین میشود. بهمین نحو اقتصاددانان بر آنند که کارگر مالک هر آنچه بمثابهٔ کارگر نیاز دارد، می باشد. نگاه کنید به مبحث مربوط به حداقل

صفحهٔ ۳۴۳: ومعهذا، اکنون همه چیز بمن تعلق دارد.،

تملقی آهنگین بافتخار نرخ دستمزد، قطعه زمین، بی پولی مزمن و اخراج او از هـر آنچه که جامعه نمیخواهد او بصورت مالکیت منحصر بفرد دارا باشد. همین ایده در

دبوید ریکاردو، دربارهٔ اصول علم اقتصاد و مالیات بندی.

ـ دت.

صفحهٔ ۳۲۷ بدین نحو بیان میشود: وتملک و دارائی های او، (یعنی شخصی دیگر) واز آن من است و من آنها را بمثابهٔ مالک تا حد قدرتم دارا می باشم.

این مارش تند allegro marciale پر طمطراق بصورت ذیل به نرنم ملایمی تبدیل میشود که او در آن بندریج بر روی نشیمنگاه خود از حال میرود ـ سرنوشت همیشگی سانچو:

صفحهٔ ۳۳۱ دجهان متعلق بمن است. آیا شمار (کمونیستها) با تز مخالف خودچیز دیگری را میگوئید: جهان متعلق به همتان است؟ همگان منم، و باز هم من، و هکذا (برای مثال وروبسپیر، برای مثال، سن \_ژوست، و غیره)، صفحهٔ ۲۱۵: دمن منم و تو منی، اما ... این من، که در آن جملگی مان یکسانیم، همانا فقط اندیشهٔ من [...] و یک جامعیت، (مقدس) است.

زینت عملی این تم، در صفحهٔ ۳۳۰ اتفاق می افتد، جائی که وافراد بطور دستجمعی (یعنی همگانی) بمثابهٔ نیروی اداره کنندهٔ در مقابل وافراد جداگانه (یعنی، آنگونه که من از همگان متمایزم قرار داده میشوند.

این تنافر الحان سرانجام به آکورد آرام بخشی تبدیل میشود، به این مفهوم که هر آنچه صاحب نیستم بهر تقدیر مالکیت «منیت» دیگری است. بدینسان «حق مالکیت هر چیز، فقط تعبیری است از این اظهار که هر شخص دارای مالکیت منحصر بفردی است. صفحهٔ ۳۲۶: داما مالکیت فقط اگر دارای مالکیت بدون قید و شرط باشم، مالکیت من است. من بمثابهٔ منیتی بی چون و چرا دارای مالکیتم، و دست به نجارت میزنم»

پیشتر میدانیم که، اگر آزادی تجارت و بی چون و چرائی در اتحادیه مورد احترام قرار نگیرد، فقط آزادی و نه خصوصیت خدشه دار میشود. «مالکیت بدون چون و چرا» مکمل مناسبی است برای مالکیت «مطمئن» تضمین شد» در اتحادیه.

صفحة ٣٤٢ ، وبزعم كمونيستها، جامعه مى بايست مالك باشد. برعكس، من مالكم و فقط با سايرين دربارة مالكيت خودم به توافق ميرسم.»

در صحفهٔ ۲۲۹ مشاهده کردیم که چگونه وجامعه خود را هالک میسازد. و در صفحهٔ ۳۳۰ «افراد را از مالکیت خود کنار میگذارد. بطور کلی، مشاهده کردیم که نظام قبیله ای اقطاع فئودالی، ناهنجارترین آغاز نظام اقطاع فئودالی، (چگونه) مرسوم شد. طبق صفحهٔ ۲۱۱، «نظام فئودالی = فقد مالکیت،؛ در نتیجه بر طبق همان صفحه ومالکیت همانا در انحادیه و فقط در انحادیه شناخته میشود، و بعلاوه، بخاطر دلیلی مسلم، وزیرا دیگر هیچکس مالکیت خود در اقطاع فئودالی را از هیچ موجودی [Wesen] حفظ نمیکند. (همانجا). یعنی، تحت نظام فئودالی موجود، ارباب فئودال همانا این وموجود. بود و در انحادیه، جامعه است. از اینجا دستکم می توان نیتجه گرفت که سانچو در وماهیت.<sup>(۱)</sup> [Wesen] تاریخ گذشته دارای مالکیتی «منحصر بفرد. و نه به هیچ وجه ومطمئن، است.

در رابطه با صفحهٔ ۳۳۰، که طبق آن هر فردی از آنچه جامعه برای او حق نمی داند تا در مالکیت انحصاری خود نگاهدارد، حذف میشود، و در رابطه با دولت و نظام قانونی اتحادیه، اشعار میشود:

دصفحهٔ ۳۶۹ دمالکیت بحق و قانونی دیگری فقط آن مالکیتی خواهد بود که شما حق میدانید بمثابهٔ مالکیت خودتان بشناسید. اگر دیگر آن را حق نمیدانید، برایتان قانونیت خود را از دست میدهد و شما هر گونه ادعائی نسبت به حق مطلق در آن، را مررد ریشخند قرار میدهید.»

او به این ترتیب این واقعیت مدهش را به اثبات میرساند که آنچه در اتحادیهٔ حق است، لازم نیست برای او بحق باشد \_ حق بی چون و چرای انسان. اگر در اتحادیه، نهاد پارلمان های قدیمی فرانسه، که سانچو این چنین بآن علاقه مند است، و جو د داشته باشد، آنگاه حتی می تواند بی مهری خو د را به ثبت رساند و سند را نز د دفتر محاکم قانونی امانت گذارد و خو د را با این فکر تسلی دهد که و گریبان خو د را از هر چیزی نمی توان خلاص کرده.

بنظر میرسد این اظهارات گوناگون با خود و با یکدیگر و با وضع واقعی امور در اتحادیه مغایرت دارد. اماکلید این معما را باید در اراجیف حقوقی که قبلاً ذکر شد، یافت، هنگامیکه سانچو از مالکیت دیگران حذف شود، صرفاً به توافق با این دیگران میرسد. این اراجیف به تفصیل در افاضات ذیل شرح داده میشود: صفحهٔ ۳۶۹ واین، (یعنی، احترام به مالکیت دیگران) وهنگامیکه درخت مورد بحث را

بدیگری واگذارم، درست همانطور که چماقم و غیر، را بدیگری و امیگذارم بپایان میرسد، اما از اول آن را بعنوان چیزی بیگانه، یعنی، مقدس تلقی نکن. یقیناً... مالکیتم

هـت.

۱. جناسی با راز: Wesen، که هم به معنی در جرده است ر هم دماهیت».

باقی می ماند، مهم نیست آن را برای چه مدنی بدیگری و اگذار کنم؛ همانا مال من است و مال من باقی می ماند. من در ثروتی که متعلق بیک بانکدار است، هیچ چیز ببگانه ای را نمی بینم.» صفحهٔ ۳۲۸ دمن خودم رادر مقابل تو و مالکیت، خبولانه عقب نمی کشم، بلکه همواره آن را بمثابهٔ مالکیت خودم، که اصولاً نیازی به ادا، احترام ندارم، تلقی می کنم. از این دید ما بآسانی با یکدیگر بتوافق میرسیم.»

اگر، طبق ضوابط انحادیه، سانچو بمجرد اینکه بکوشد مالکیت دیگری را تصرف کند، وکتک میخورد،، بطبع تصدیق میکندکه دله دزدی یکی از وخصوصیات، اوست؛ معهذا اتحادیه تصمیم میگیرد که آیا به سانچو صرفاً واذن داده شده است، و چنانچه سانچو واجازه کوشش برای تصاحب مال غیر را بگیرد، اتحادیه دارای این وخصوصیت، است که او را به شلاق خوردن بخاطر آن محکوم کند.

ماهیت مطلب این است. بورژو آ و خصوصیت، خرده بورژو آ و مالکیت کو چک دهقانی همانطور که دیدیم در اتحادیه حفظ میشود. صرفاً تعبیر و ددیدگاه، متفاوت است، که به این خاطر سانچو همواره بر نحوه وتلقی کردن، مکث میکند. هنگامیکه این فلسغة جديد تلقى، از احترام كل اتحاديه برخوردار شود، وتوافق، حاصل ميشود. اين فلسفه عبارت است از: اولاً، هر ارتباطی، خواه توسط شرایط اقتصادی بوجود آید و خواه توسط اجبار بلاواسطه، بمثابة مناسبات وتوافق، تلقى ميشود. ثانياً، تصور ميشود کلیهٔ مالکیت هائی که متعلق به سایرین است توسط ما بدانان وا گذار میشود و فقط تا زمانی که قدرت ستاندن آنها را از ایشان پیداکنیم، نزد آنان باقی می ماند، و اگر هیچگاه این قدرت را بدست نیآوریم، چه بهتر از این، tant micux. ثالثاً، سانچو و اتحادبهاش در توری فقدان احترام را برای یکدیگر تضمین میکنند، در حالیکه در عمل، اتحادیه با کمک یک چماق با سانچو ،به توافق میرسد، و سرانجام این ،توافق، یک عبارت صرف است، زیرا هر کس میداند که دیگران فقط با قید و شرطی سری که آن را در اولين فرصت مناسب رد ميكنند، وارد آن مي شوند. من در مالكيتت چيزي را مي بينم كه از آن تو نیست بلکه از آن من است؛ زیرا هر منبنی همانطور عمل میکند، آنان در آن عام را می بینند، که بآن وسیله به تعبیر معتار فی فلسفی معاصر آلمانی، مالکیت خاص و منحصر بفرد ميرسند.

فلسفة مالكيت اتحاديه از جمله شامل خبالپردازيهاي ذيل مأخوذ شده از سيسنم

سانچو است:

- 6.2

در صفحهٔ ۲۹۲۱، که مالیکت می تواند در اتحادیه از طریق فقد احترام کسب شود ۱ در صفحهٔ ۳۵۱، که «ما همگی دز میان و فور نعمتیم»، و من «فقط باید تا حد ممکن که می توانم بخودم کمک کنم»، در حالیکه در واقعیت امر کل اتحادیه به هفت گاو لاغر فرعون <sup>۱۱</sup> متعلق است؛ و بالاخره اینکه سانچو «افکاری را ارج می نهد» که در «کتاب مکتوب است» و در صحفهٔ ۳۷۴ در غزلی بی بدیل در خطاب بخود با تقلید از سه غزل خطاب به شلگل<sup>(۱)</sup> خوانده میشود: تولی که چنین افکاری، آنگونه که در کتاب مکتوب است راگرامی میداری ... اباطیل راگرامی میداری!» این چنین است سرود مذهبی که در حال حاضر سانچو بخود خطاب می کند، و اتحادیه بعداً دربارهٔ آن با او به «توافق میرسد».

و بالاخره، حتى بدون رسيدن به «توافقى» بديهى است كه مالكيت بمفهوم غير معتار فى كه پيش از إين دربارة آن در «فئومنولوژى» سخن گفتيم، در اتحاديه بجاى پرداخت، بمثابة مالكيت «بازاردار» و «مالكيت در گردش» پذير فته ميشود. در خصوص حقايق ساده، از قبيل اينكه احساس همدردى ميكنم، كه با ديگران اختلاط ميكنم، كه پايم قطع شده (يا از جاكنده شده)، اتحاديه به توافقى مير سد كه «احساسى كه توسط گوش و زبان اشخاص تجربه ميشود نيز مالكيت من است» (ص ٣٨٧)؛ كه گوش و زبان مردم و نيز مناسبات مكانيكى مالكيتم است. بدين نحو، تملك در اتحاديه عمدتاً شامل كلية مناسباتى است كه با كمك تضمينى بليغانه به مناسبات مالكيت تبديل ميشود. اين انحاديه است كه باكمك تضمينى بليغانه به مناسبات مالكيت تبديل ميشود. اين شيو ه جديد براى بيان «مفاسد» كه اكنون ديگر شايع شده «وسيله يا قابليت اساسى» در انحاديه است را مين.

> ب- ثروت صفحهٔ ۲۱۶: «بگذار هر یک از شما منیتی توانا شود!» صفحهٔ ۳۵۳: «دربارهٔ افزایش ثروتت بیاندیش!» صفحهٔ ۴۲۰: «ارزش مواهب خود را بالا نگهدار،

۱. اشاه غزل، هاینه خطاب به افرن شلگل، در کتاب سرودهای او.

**د**ت.

•قیمت آنها را بالا نگاهدار: • بخود اجازه نده مجبور شوی پائین تر از قیمت بفروشی، • بخود اجازه نده قانع شوی که کالایت ارزش قیمتش را ندارد، • خود را توسط قیمت نازل ابلهانه مسخره نساز، • از مثال انسان شجاع پیروی کن، و غیره! صفحهٔ ۲۰۰ : • ارزش مالکیت خود را افزایش ده!ه • ارزشت را افزایش ده!ه

این گفتار های اخلاقی که سانچو از یهودی خرده فروش دوره گرد تنگ نظر اندولسی که برای پسرش قواعد زندگی و سوداگری را تشریح میکند آمو خته، و اکنون از انبانش بیرون میکشد، ثروت عمدهٔ اتحادیه را تشکیل میدهد. اساس کلیهٔ این اظهارات حکم سترگ صفحهٔ ۳۵۱ است:

وهر آنچه که قادر به انجام آن هستی [vermagst شکل صرف شد: vermoegen] همانا ثروت [Vermoegen] توست.»

این حکم یا بی معنی است، یعنی همانگویی صرف است، یا یاوه سرایی است. همانگویی است هرگاه به این معنی باشد که: آنچه قادر بانجام آن هستی، قادر به انجامش هستی. هرگاه منظور از Vermoegen شمارهٔ ۲ این باشد که ثروت را «بمفهوم معتار فی» به مفهوم ثروت تجاری نشان دهد، و اگر از اینرو حکم بر شباهت ریشه شناختی قرار داشته باشد، همانا یاوه سرایی است. تصادم دقیقاً عبارت از این واقعیت است که آنچه از قابلیت [normocgen] انتظار میرود، از آنچه قادر بانجام آن است، متفاوت می باشد، یعنی از قابلیت خواسته میشود ایاتی را بر شنهٔ تحریر در آورد که از آنها پول در آید. از قابلیت من انتظار میرود چیزی کاملاً متفاوت از ثمرهٔ خاص این قابلیت خاص بو جود آورد، یعنی، ثمره ای که وابسته به شرایط خارجی است و تابع قابلیت من نمی باشد. این معضل بناست در اتحادیه به کمک هم معنایی ریشه شناختی حل و فصل گردد. می بینیم که ملای مکتب اگو ثبستی مان امیدوار است پست مهمی را در انحادیه اشغال کند. ضمناً، این معضل فقط معضلی ظاهری است. کلام اخلاقی جامع منداول بورژو آیی: وهر چیزی که از آن پول در آید، خوب است، در اینجا بطرز باشکوه سانچو، به تفصیل شرح داده میشود. ج-اخلاقیات، مراوده، تئوری استئمار صفحهٔ ۲۵۲. وشما هنگامیکه یکدیگر را نه بمثابهٔ مالکان، ژنده پوشان یا کارگران، بلکه بمثابهٔ بخشی از ثروت و موجودات هفید تلقی نمایید، اگو ٹیستی رفتار میکنید. آنگاه شما چیزی به مالک و صاحب برای مالکیت او، یا به کسی که کار میکند، نمی دهید، بلکه به کسی می دهید که از او استفاد، میکنید. آمریکائی های شمالی از خود سؤال میکنند: «آبا ما به شاه نیاز داریم»، و جواب می دهند: واو و کارش برای ما پشیزی ارزش ندارد.

از طرف دیگر او در صفحهٔ ۲۲۹، وعصر بورژو آیی، را بخاطر آنچه در ذیل می آید، مورد شمانت قرار می دهد:

وبجای اینکه مرا آنگرنه که هستم در نظر گیرند، فقط به مالکیت و حضایلم توجه میشود، و پیوند زناشوئی با من فقط بخاطر آنچه که دارم، منعقد میشود. زناشوئی، باصطلاح با آنچه من دارم، و نه با آنچه هستم، منعقد میشود.

یعنی، تنها به آنچه برای سایرین هستم و به سودمندیم توجه شده، و با مـن بـمثابهٔ مخلوقی مفید رفتار میشود. سانچو در سوپ وعصر بورژو آیی، تف میاندازد، تا اینکه در اتحادیه به تنهائی بتواند آن را سرکشد.

هرگاه افراد جامعهٔ معاصر یکدیگر را بمثابهٔ مالکان، کارگران، و اگر سانچو میل دارد، بمثابهٔ ژنده بو شان تلقی کنند، این فقط بدین معناست که آنان با یکدیگر بمثابهٔ مخلوقات مفید رفتار میکنند، واقعیتی که فقط می تواند از طرف آن چنان فرد مفیدی همچون سانچو مورد تردید واقع شود. سرمایه دار که کارگر را «بمثابهٔ کارگر» تلقی میکند، نسبت باو فقط به این خاطر که نیازمند کارگر است، توجه نشان می دهد؛ کارگر به همین نحو با سرمایه دار رفتار میکند، و آمریکائی ها نیز، بزعم سانچو (مایلیم منبعی که این واقعیت تاریخی را از آنجا اقتباس کرده خاطرنشان سازد) نیازی به شاه ندارند، زیرا بر ایشان به ثابهٔ یک کارگر بی فایده است. سانچو مثال خود را با ناشیگری همیشگی اش انتخاب میکند، زیرا بناست دقیقاً عکس چیزی که واقعاً ثابت میکند را ثابت کند.

صفحهٔ ۳۹۵. وشما برای من هیچ چیز جز غذا نیستید، درست همانطور که من تـوسط شما خورد. و مصرف میشوم. ما فقط در یک رابطه با یکدیگر قرار داریم: یعنی، رابطهٔ سردمندی، مفیدیت و استفاده.

صفحهٔ ۲۱۶: وهیچکس برای من شخص نیست که باید مورد احترام قرار گیرد، حتی همگنان من؛ بلکه او همچون دیگر ومخلوقات، (۱) ونقط یک وعین، است که بىرایش میتوانم یا نمیتوانم احساس همدردی کنم، عینی شایان توجه یا ملال آور، مخلوقی

0.F

سو دمند یا بدر دنخور ۽.

رابطة وسودمندى، كه بناست تنها رابطة افراد با يكديكر در اتحاديه باشد، بالافاصله بمثابة وخوردن، يكديكر تضمين مي شود. بطبع ومسيحيان كامل اتحاديه ايساً قربان المقدس را نه فقط بالاتفاق خوردن، بلکه با بکدیگر خوردن جشن می گیرند. تا آن حدی که این تئوری استثمار متقابل، که بنتام بحد تهوع آوری ad nauscam آن را شرح داده، پیش ازین در آغاز قرن حاضر می توانست بمثابهٔ مرحلهای از قرن گذشته تلفی گردد، از طرف هگل در فنومنولوژیاش نشان داده شد. نگاه کنید به آنجا و به فصل «مبارز» رو شن اندیشی با خرافات» که در آنجا تئوری سودمندی بمثابه پی آمد نهایی روشن اندیشی تو صیف میشود. سخافت عیان ادغام کلیهٔ مناسبات گوناگون افراد به رابطهٔ سودمندی، این انتزاع بظاهر متافیزیکی، ناشی از ایس واقعیت است که در جامعهٔ بورژو آیی معاصر کلیه مناسبات عملاً تابع یک رابطهٔ پولی - تجاری انتزاعی میشود. این توری از طرف هابز و لاک از همان زمان اولین و دومین انفلاب انگلستان، این نخستین نبردهایی که بورژو آزی بوسیله آن قدرت را بدست آورد، پیش کشیده شد. و حتی بطبع زودتر از این در میان نگارندگان دربارهٔ علم اقتصاد بمثابهٔ حدس و فرضی ضمنی یافت میشود. علم اقتصاد، علم واقعی این تئوری مطلوبیت است؛ و مضمون حقیقی خود را در میان فیز بو کراتها بدست میآورد، زبرا آنان نخستین کسانی بودند که بطور سیستم یافته به علم اقتصاد پرداختند. پیشتر در نزد هلوسیوس و هولباک می توان اید نالیزه شدن این **آموزش که کاملاً با برخور د متضاد اتخاذ شده توسط بورژو آزی فرانسه قبل از انقلاب** مطابقت مینمود، رایافت. هولباک کل فعالیت افراد در مراودهٔ متقابل آنان، برای مثال گفتار، عشق و غیره، را بمثابة رابطهٔ مطلوبیت و بهرهبرداری توصیف میکند. بدینطرین روابط واقعی که در اینجا فرض میشود، گفتار، عشق، تـجلیات مـعین خـصایل مـعین افرادند. اما این مناسبات بنا نیست دارای معنای ویژه ای برای آنان باشد، بلکه بیان و تجلى رابطة معين ثالثي [يعنى]، ارتباط مطلوبيت با بهره بردارى كه بدانها نسبت داده میشود، است. این تضمین تنها هنگامی به بی معنا و دلخواهانه بو دن پایان می دهد که این روابط برای افراد دارای اعتبار باشد، نه با مسئولیت خود آنان و نه بمثابهٔ فعالیت خود انگیخته، بلکه بیشتر بمثابهٔ استنار، هر چند نه ابدا استناری برای مفولهٔ مطلوبیت، بلکه استتار هدف واقعى ثالث و رابطه اى كه رابطة مطلولبيت ناميده ميشود.

- ۵۰۶

این پر دو بوشی لفظی فقط هنگامی دارای معناست که بیان نا آگاهانه یا تعمدی یک ظاهر سازی باشد. در این حالت، رابطهٔ مطلوبیت دارای معنای بکلی معینی است، یعنی که من با ضرر زدن به کس دیگری (استئمار انسان تو سط انسان)<sup>(۱)</sup> برای خودم نفع و منفعت بدست میآورم؛ بعلاوه در اینجا استفادهای که من از رابطهٔ معینی میبرم، نسبت به ایس رابطه کاملاً برونی است، همانطور که در بالا در رابطه با قابلیت (Vermoegen) مشاهد. کردیم که از هر قابلیتی نتیجه ای بیگانه با آن خواسته میشود، رابطه ای که بوسیلهٔ روابط اجتماعی معین میشود \_ و این همانا دقیقاً رابطهٔ مطلوبیت است. کلیهٔ اینها در واقع وضعی است که در مورد بورژو آزی صدق میکند. برای او فقط یک رابطه با مسئولیت او معتبر است . رابطهٔ استثمار . کلیهٔ روابط دیگر برای او فقط تا جائی اعتبار دارد که بتواند آنها را تحت این رابطه بگنجاند؛ و حتی در جائی که با روابطی مواجه میشود کـه نـمی توانـد مستفيماً تابع رابطة استثما رسازد، آنها را دستكم در تخيل خود تابع آن ميسازد. بيان مادی این استفاده همانا بول است که ارزش کلبهٔ چیزها، اشخاص و روابط اجتماعی را می نمایاند. ضمناً، با نگاهی اجمالی دیده میشود که مقولهٔ «بهر «برداری» نخست از روابط واقعی مراوده که با سابر اشخاص (اما نه به هیچ وجه از خوداندیشی و اراده صرف) دارا هستیم، انتزاع شد و سپس این روابط مدلل ساخت که واقعیت مقوله ای است که از خود آنها [بعنی] از روش کلاً متافیزیکی فرآیند، انتزاع شده. درست بهمین نحو و با همين توجيه، هگل كليهٔ روابط را بمثابهٔ روابط روح عيني توصيف ميكند. بدينطريق تئوري هولباك، توهم فلسفي تاريخاً توجبه شده دربارة بورژو آزي است كه درست در آن زمان در فرانسه در حال نشو و نما بود، و عطش او برای استثمار هنوز می توانست بمثابة عطشی برای تکامل کامل افراد در روابط و مراوداتی باشد که از قید و بند فنودالی کهن رسته بودند. رهائی از نقطه نظر بورژو آزی، یعنی، رقابت، بطبع برای قرن هجدهم، یگانهٔ شبوهٔ ممکن ارائه مقام جدیدی به فرد برای نکاملی آزادتر بود. اعلامیهٔ تئوریک آگاهی مطابق با این عمل بورژو آیی، و آگاهی از استثمار متقابل بمثابهٔ رابطهٔ عام متقابل کلیهٔ افراد، ایضاً گامی جسورانه و علنی به پیش بود. همانا نوعی روشن اندیشی بود که آرایش و بزک استثمار سیاسی، پدرشاهی، مذهبی و عاطفی دورهٔ فتو دالیته را بشیو ۱۰ ی

دنیوی تعبیر مینمود. آرایشی که مطابق با شکل استثمار موجود در آن زمان بـود و بخصوص از طرف نگارندگان نظری سلطنت مطلقه مدون گشته بود.

حنی اگر سانچو عین همین را در ، کتاب، خود، نظیر هلوسیوس و هلباک که در قرن گذشته انجام داده بودند، انجام داده بود، حکم منسوخ، کماکان آن را خنده اور میساخت. اما دیدیم که او بجای اگوئیسم بورژو آی فعال، اگوئیسم لافزنانه در توافق با خود را قرار داد. تنها خدمت او که علیه اراده اش بدون درک آن انجام داد این بود که آرزوهای خرده میرژو آی آلمانی امروزین که هدفش بورژو آ شدن است را بیان نمود. همانا بمثابهٔ مکمل خود، کاملاً مناسب بود که رفتار جبونانهٔ این خرده میورژو آهای میگانه، در میان نمایندگان فلسفی خود باشد. همانا با موقعیت این خرده میورژو آهای پیگانه، در میان نمایندگان فلسفی خود باشد. همانا با موقعیت این خرده میورژو آها کاملاً متناسب است که نمی خواهند دربارهٔ پهلوان جیغ جینوی خود چیزی بدانند، و او هم نمیخواهد چیزی در بارهٔ آنان بداند؛ و اینکه آنان با یکدیگر در ستیزند، و او مجبور است اگوئیسم در توافق با خود را موعظه کند. اکنون، شاید سانچو بند ناف معینی که «انجادیه» او را به انحادیهٔ گمرکی متصل میکند را دریابد.

پیشرفت هایی که توسط تئوری مطلوبیت و استئمار و مراحل متعدد آن صورت گرفت از نز دیک با دورانهای مختلف نکامل بورژو آیی مربوط است. در نز د هلومیوس و هولباک، مضمون واقعی تئوری چه بسا هیچگاه فراتر از تضمین شیوه بیان نگارندگان متعلق به عصر سلطنت مطلقه نرفته است. این همانا روش بیان متفاوتی بو دکه میل و اشتیاق به تنزل کلیه روابط را به رابطه استثمار بازتاب مینمود و مراوده اشخاص از نیازهای مادیشان و طرق ارضاء آنان را توضیح میداد، تا تحقق واقعی این میل و اشتیاق مدت زمانی در هلند می رستند) بلکه ایضاً نخستین اعمال سیاسی که توسط بورژو آزی مدت زمانی در هلند می ریستند) بلکه ایضاً نخستین اعمال سیاسی که توسط بورژوازی انگلستان از محدودیت های محلی و شهرستانی، و هم چنین از مرحله نسبتاً تکامل مانوفاکتور، تجارت ماوراء بحار و مستعمره کردن، بیرون آمد را در مقابل دیدگان خود داشتند. این بویژه در مورد لاک صدق می کند که طی نخستین دورهٔ اقتصاد انگلستان و در زمان پیدایش شرکت های سهامی تضامنی، بانک انگلستان و آقیایی انگلستان بر در زمان پیدایش شرکتهای سهامی تضامنی، بانک انگلستان و آقیایی انگلستان بر در زمان پیدایش شرکتهای سهامی تضامنی، بانک انگلستان و آقیایی انگلستان بر در زمان پیدایش شرکتهای مهامی تضامنی، بانک انگلستان و آقیایی انگلستان بر در زمان پیدایش شرکتهای مهامی تضامنی، بانک انگلستان و آقیایی انگلستان بر در زمان پیدایش شرکتهای مهامی تضامنی، بانک انگلستان و آقیایی انگلستان بر هلوسیوس و هولباک، گذشته از تئوری انگلیسی و تکامل پیشین بورژوازی هلند و انگلستان، ایضاً بورژو آزی فرانسه که کماکان برای تکامل آزادانهٔ خود مبارزه می کرد را در مقابل خود داشتند. روحیه جهانشمول بازرگانی در قرن هجدهم، بویژه در فرانسه، کلیهٔ طبقات را در شکل سفنهبازی در بد خود گرفت. مشکلات مالی حکومت و مشاجرات حاصله بر سر مالیات بندی، توجه تمام فرانسه حتی در آن زمان را بخود در آنجا مراودهٔ شخصی میان افرادکلیهٔ ملل وجود داشت. این موجبات، که با خصلت عامتر خاص فرانسه بطور کلی، در آمیخته بود، به تثوری هلوسیوس و هولباک زنگ آمیزی ویژهٔ عام خود را داد، اما در عین حال آن را از مضمون اقتصادی مثبت نخود که کماکان در میان انگلیسیان یافت میشود، عاری ساخت. نظریهای که برای انگلیسیان هنوز بطور ساده ثبت وقایع بود، برای فرانسویان به دستگاهی فلسفی تبدیل می اینگلیسیان هنوز بطور ساده ثبت وقایع بود، برای فرانسویان به دستگاهی فلسفی تبدیل می یابیم، اساساً از دیدگاه جامع الاطراف بنیادین که نخست در نزد بنتام و میل یافت میشود، متفاوت است. آن یک با بورژوازی مبارز و کماکان نامتکامل، و این یک با میشود، متفاوت است. آن یک با بورژوازی مبارز و کماکان نامتکامل، و این یک با میشود، متفاوت است. آن یک با بورژوازی مبارز و کماکان نامتکامل، و این یک با

مضمون تئوری استثمار که از طرف هلوسیوس و هولباک پشت گوش انداخته شد، توسط فیزیوکراتها ـکه در همان زمان هولباک فعالیت داشتند ـ بسط داده شد و مدون گشت. اما چون شالودهٔ آنان روابط افتصادی تکامل نیافتهٔ فرانسه بودکه در آنجا فئو دالیته،که تحت آن زمینداری نقش عمده را ایفاء می نمود، کماکان پابرجا بود، آنان تا جایی که اعلام می کردند زمینداری و کشت آن [نیروی مولده]ای است که کل ساختار جامعه را تعیین می کند، اسیر دیدگاه فئو دالی باقی ماندند.

تئوری استئمار نکامل بعدی خود را در انگلستان به گادوین و بویژه به بنتام مدیون است. از آنجائیکه بورژوازی موفق شد چه در انگلستان و چه در فرانسه، باز هم و باز هم خود را بقبولاند، مضمون اقتصادیی که فرانسویان از دیده فرو گذاردند، بـتدریج توسط بنتام از نو معمول گشت. عدالت سیاسی گادوین، طی دوران ترور نگاشته شد و آثار عمدهٔ بنتام در خلال انقلاب فرانسه و بعد از آن، و طی تکامل صنایع کلان در انگلستان، برشنهٔ تحریر درآمد. یگانگی کـامل تـثوری مطلوبیت با اقـتصاد سیاسی، سرانجام در نزد میل یافت میشود. در دورانی سابق بر این، علم اقتصاد یا از طرف کارشناسان مالی، بانکداران و سوداگران، یعنی بطور کلی توسط اشخاصی که مستقیماً با روابط اقتصادی سر و کار داشتند، در معرض پژوهش قرار میگرفت، و یا از طرف اشخاصی با فرهنگی همه جانبه، نفطبر هسابز، لاک و هیوم، که برای آنان علم اقتصاد بمثابهٔ شاخهای از دانش آنسیکلو پدیک حائز اهمیت بود. علم اقتصاد ببرکت فیزیوکراتها، برای نخستین بار به مقام علمی خاص ارتفاء یافت و از آن پس بدین مثابه تلقی گشت. علم اقتصاد بمثابهٔ شاخه و پژهای از علم، مناسبانی دیگر - یعنی مناسبات سیاسی و حقوقی و غیره - را تا شاخه و پژهای از علم، مناسبانی دیگر - یعنی مناسبات سیاسی و حقوقی و غیره - را تا آنچنان اندازهای جذب نمود که آنها را به روابط اقتصادی تنزل داد. ولی این تبعیت کلبه روابط نسبت بخود را بمثابهٔ یگانه جنبهٔ این روابط تلقی نمود، و به این و سیله برای مابقی اهمیت مستقلانهای خارج از اقتصاد سیاسی قائل شد. تبعیت کامل از کلیهٔ روابط موجود با رابطهٔ مطلوبیت و ارتقاء بی قید و شرط به تنها مضمون کلیهٔ روابط دیگر، برای نخستین بار در آثار بتام یافت میشود، که در آنجا بعد از انقلاب فرانسه و تکامل صنایع کلان،

هنگامیکه تضمینات عاطفی و اخلاقی که برای فرانسویان کل مضمون تئوری مطلوبیت بود، بآخر رسید، تمام چیزی که برای تکامل بعدی باقی ماند این مساله بو د که چگونه افراد و مناسبات باید مورد استفاده و بهرهبرداری قرار گیرند. اقتصاد سیاسی قبلاً در این فاصله پاسخ به این مساله را بدست داد، تنها پیشرفت ممکن، عبارت از شمول مضمون اقتصادی بود. بتام به این پیشرفت نایل گشت، معهذا، اقتصاد سیاسی قبلاً تمایل خود را به این واقعیت ابراز نمو د که مناسبات عمدهٔ استثمار بطور کلی بو سیلهٔ تولید و مستقلانه از ارادهٔ افراد، که از پیش خود را در آن می یابند، تعیین میشود. بدینطریق هیچ زمینهٔ دیگری از تفکر شهو دی برای تئوری مطلوبیت، جز برخورد افراد به این مناسبات پراهمیت، [یعنی]، استثمار شخصی جهان از قبل موجود تو سط افراد، باقی نماند. بنتام و انتقاد از جهان موجود از طرف تغوری مطلوبیت در دامنهٔ تنگی محدود شد. این تئوری مکتب او دربارهٔ این موضوع به تأملات خسته کنندهٔ اخلاقی تن در دادند. بالنتیجه کل انتقاد از جهان موجود از طرف تغوری مطلوبیت در دامنهٔ تنگی محدود شد. این تئوری دقط با باقی ماندن در چهارچوب مناسبات بورژو آزی میتوانست آن روابطی که از دررانی گذشته بارث رسیده و مد راه تکامل بورژو آزی میتوانست آن روابطی که از نتیجه، هر چند تئوری مطلوبیت رابطه کلیه مناسبات موجود با مناسبات اقتصادی را توضیح میدهد، معهدا این کار را فقط بشیوهای محدود انجام میدهد.

تئوری مطلوبیت از آغاز دارای جنبه ای از تئوری مطلوبیت کلی بود، معهذا این جنبه فقط هنگامی مشحون از معنا شد که مناسبات اقتصادی، بویژه تقسیم کار و مبادله بحساب آورده شد. همراه با تقسیم کار، مطلوبیت کلی بنتام به همان مطلوبیت کلی که در رقابت من حیث المجموع بیان میشود، تنزل می یابد. با مورد توجه قرار دادن مناسبات اقتصادی بهره، سود و دستمزد، مناسبات معین استثمار طبقات مختلف آغاز می گردد، زیرا نحوهٔ استثمار به موقعیت اجتماعی استثمار کننده بستگی دارد. تئوری مطلوبیت تا این لحظه قادر بود خود را بر حقایق اجتماعی معینی متکی سازد؛ شرح و وصف بعدی آن از نحوه استثمار به تشریح و بیانی صرف از عبارات اصول دین می انجامد.

مضمون اقتصادی، تئوری مطلوبیت را به تدریج به توجیه صرف وضع موجود امور تبدیل کرد، کوششی که ثابت میکند تحت مناسبات موجود، روابط متقابل اشخاص، امروزه با صرفهترین و معمولاً مفیدترین روابط است. و این خصلت را در میان کلیهٔ اقتصاددانان معاصر داراست.

اما در حالیکه تئوری مطلوبیت به این ترتیب دستکم از امتیاز نشاندادن رابطهٔ کلیهٔ مناسبات موجود همراه با شالوده های اقتصادی جامعه برخور دار است، در نزد سانچو این نئوری کلیهٔ مضمون مثبت خود را از دست میدهد، و از کلیهٔ مناسبات واقعی عاری میشو د و به توهم صرفی محدود می گردد که بورژو آی جداگانه دربارهٔ از یرکی، خود بآن ارج می نهد و با کمک آن بر روی استثمار جهان حساب می کند. ضمناً فقط در برخی قطعات است که سانچو به تئوری مطلوبیت حتی در این شکل آبکی می پردازد؛ همانگونه که مشاهده کردیم، سرامر ، کتاب با اگو ثبسم در توافق با خود، یعنی با توهم دربارهٔ این توهم خرده- بورژو آ اشغال شده است. حتی سرانجام همین چند قطعه نیز، همانطور که خواهیم دید، از طرف سانچو به وهم و خیالی صرف تبدیل می شود.

ج۔مذهب ودر این تجمع، (یعنی تجمع با دیگر اشخاص) ومن ابداً به هیچ چیزی جز فزونی قدرنم پی نمیبوم، و آن را فقط تا جائی که فرونی قدرتم است حفظ میکنم.» ( ص ۴۱۶) ومن خودم را دیگر در مقابل هیچ قدرتی خوار نمی *کنم و اذعان می کنم که کلیهٔ قدر*تها همانا فقط قدرت من است، که هرگاه تهدید بان کند به قدرتی علیه من و بر من تبدیل شود، آن را باید بلافاصله تحت کنترل در آورم، هر کدام از قدرتهایم مجاز است فقط یکی از وسایلم برای نیل به منظورم باشد.»

من «پی میبرم»، من «اذعان میکنم» من «باید تحت کنترل در آورم»، قدرت «مجاز است فقط یکی از وسایلم باشد.»، قبلاً در رابطه با «اتحادیه» نشان دادیم، این درخواست های اخلاقی به چه معناست و تاکجابا واقعیت منطبق است. این توهم درباره قدرت او از نزدیک با توهم دیگر مربوط است [یعنی با این توهم]که در اتحادیه «جوهر» از بین میرود (نگاه کنید به لیبرالیسم انسانی) و اینکه روابط اعضاء اتحادیه هیچگاه تا آنجاکه به افراد جداگانه مربوط میشود، شکلی سفت و سخت را بخود نمی گیرد.

«اتّحادیه، یعنی این سازمان همیشه سیال هر چیزی که وجرد دارد... جامعه بطبع می تواند ایضاً از اتحادیه بوجود آید، اما بمثابهٔ ایدهای ثابته فقط از تفکر نشئت میگیرد ... هرگاه اتحادیهای بیک جامعه متبلور شد، به سازمان بودن خود خاتمه می دهد، زیرا سازمان همانا فرآیند بی وقفهٔ پیوستن با یکدیگر است، که به حالت پیوسته بودن و تبدیل به جامعه، به جیفه اتحادیه یا سازمان شده است... هیچ پیوندی طبیعی و روحی اتحادیه را متحد نمی سازد. (ص ص ۲۱۶، ۲۰۸، ۲۹۴)

آنچه که به «پیوند طبیعی» مربوط میشود، این پیوند به رغم «بدخواهی» سانچو، بشکل اقتصاد بیگاری دهقانی و تشکیلات کار و غیره در اتحادیه و همچنین «پیوند روحی»<sup>(۱)</sup> در فلسفهٔ سانچو وجود دارد. برای مابقی فقط نیازمندیم بآنچه قبلاً چندین بار گفتیم، و در رابطه با اتحادیه تکرار کردیم، اشاره کنیم، [یعنی به] تقسیم کار ناشی از روابطی که افراد با آن بمثابهٔ چیزی مستقلانه موجود از آنها، مواجه می شوند. «مختصر کلام، جامعه همانا مقدس است، اتحادیه از آن شماست؛ جامعه، شما را مورد استفاده قرار می دهد و شما اتحادیه را» و غیره [ص ۲۱۸]

ه. تکمله بر اتحادیه در حالبکه تا بحال بما هیچ گونه امکان دیگری از رسیدن به «اتّحادیه» جز از طریق

۱. گونه، تراژدی فانوست، مجلد ۱، بخش ۲ «اطاق مطالعة فانوست.»

ـ ه.ت.

عصیان نشان داده نشده، اکنون از «تفسیر» اطلاع می یا بیم که «اتحادیه اگو ٹیست ها» قبلاً در «صدها هزار» حالت بمثابهٔ یکی از جوانب جامعهٔ موجود بورژو آیی وجود دارد واینکه حتی برایمان بدون هیچ گونه عصیان و «اشتیرنری» در دسترس است. آنگاه سانجو بما

«چنین اتحادیه هایی را در زندگی واقعی نشان میدهد. فائوست چنین اتحادیه هایی است هنگامی که ندا در می دهد: این منم که موجودی انسانی ام، (ا)، «این منم که جرأت می کنم چنین باشم،<sup>(۱)</sup> در اینجاگو ته آن را حتی سیاه بر سفید اظهار میدارد» («اما شخص مقدس هو مانوس خوانده میشود، نگاه کنید به گو ته، به «کتاب» مراجعه شود») ... «هرگاه هس بنا بو د با دقت به زندگی واقعی بنگود، صدها هزار از این قبیل اتحادیه های اگو ئیستی، تعدادی را با دوامی کو تاه، و تعدادی را با دوام ـ مشاهده می کرد.»

سپس سانچو برخی از «کودکان» را وا میدارد در مقابل بیوهٔ هس در یک بازی شرکت کنند و «برخی از دوستان» را مجبور میکند هس را بیک میخانه برده و به «دلدارش» برسانند.

وطبعاً، هس متوجه نمیشود این مثالهای پیش پا افتاده تا چه اندازه از اهمیت سرشارند و تا چه اندازه از جوامع مقدس و در واقع از جوامع برادرانهٔ انسانی سویسالیستهای مقدس بمنتهی درجه متفاوت است. (سانچو علیه هس، ویکاند، ص ص ۱۹۴، ۱۹۳) درست بهمین نحو، در صفحهٔ ۵ ۳۰ «کتاب»، «سازمان اهداف و منافع مادی» با

برزگواری بمثابهٔ اتحادیهٔ دلخواهانه اگو ئیست ها پذیرفته میشود.

باین ترتیب، اتحادیه در اینجا از طرفی، به سازمانهای بورژو آیی و شرکتهای سهامی تضامنی تبدیل میشود، و از طرف دیگر، به کلوبها، پیک نیک ها و غیرهٔ بورژو آیی. اینکه این یک کلاً به دوران حاضر تعلق دارد، نیک معلوم است، و اینکه بیکسان بر آن یک بکار برده میشود نیز نیک معلوم است. بگذار سانچو به «اتحادیههای» دوران سابق بر این بنگرد، مثلاً به اتحادیههای دوران فئودالیته یا اتحادیههای سایر ملل، یعنی اتحادیه ایتالیاییها، انگلیسیان و غیره، و همین طور تا پائین، به «اتحادیههای سایر ملل، یعنی اتحادیه ایتالیاییها، انگلیسیان و غیره، و همین طور تا پائین، محافظه کاری لجو جانهٔ خود را مورد تایید قرار میدهد. سانچو که کل جامعهٔ بورژو آیی را یک کاسه میکند، تا جائی که آن را باصطلاح بهنهاد جدید خود مربوط میسازد، در اینجا بجای تکمله، فقط ما را مطمئن میسازد که اشخاص در اتحادیه تفریح میکنند، و آنهم کاملاً به شیوهای سنتی. بطبع بهلولمان این مساله را مورد توجه قرار نمیدهد، که چه روابطی از او مستقلانه وجود دارد که او را قادر میسازد - یا قادر نمیسازد - در میعت بعضی از دوستان به میخانه رود.

ایدهٔ مستهلک ساختن کل جامعه به دستجات داوطلبانه که در اینجا، به ایدهای اشتیرنری تبدیل میشود ـ متعلق به فوریه است.<sup>(۱)</sup>

اما در نزد فوریه این دیدگاه مستلزم دگرگونی کامل جامعه است، و بر انتقاد از «اتحادیههای» موجود، که این چنین مورد تمجید سانچو است، و ملالت لایتناهی آنها، متکی است. فوریه این کوشش های فعلی برای تفریح و سرگرمی را در رابطهٔ آنها با مناسبات موجود تولید و مراوده توصیف میکند و به جر و بحثی علیه آنها دست میزند. سانچو بدور از انتقاد از آنها، بر عکس میخواهد آنها را در تمامیتشان در نهاد جدید «توافق متقابل» خود برای ترویج سعادت غرس کند؛ او به این و میله فقط یکبار دیگر ثابت میکند تا چه حد زیادی اسیر جامعهٔ بورژو آیی معاصر است.

سرانجام سانچو نطقی در مورد شخص خود، oratio pro domo، یعنی، در دفاع از «اتحادیه» بشرح ذیل ایراد میکند.

«آیا اتحادیهای که در آن اکثریت اجازه می دهند در خصوص طبیعی ترین وبدیهی ترین منافع خود مغبون شوند، اتحادیهای از اگو ٹیست هاست؟ آیا اگو ٹیست ها در جایی که یکی برده یا رعیت دیگری است متحدند؟ ... جوامعی که در آنها حوایج برخی بزیان دیگران برآورده میشود، و برای مثال در آن برخی می توانند نیاز برای استراحت را بو سیله سایرین که تا حد فر سودگی کار میکنند، برآورند... هس ... این «اتحادیهٔ اگو ٹیستی خود را با اتحادیهٔ اگو ٹیست های اشتیرنر یکی میسازد.» ([ویگاند،] ص ص ۱۹۲، ۱۹۲)

از اینرو، سانچو این آروزی پارسامآبانه را بیان میکندکه در اتحادیهٔ،که بر استئمار متقابل بنا شده،کلیهٔ اعضا بیکسان توانمند و نیز نیرنگباز و غیره و غیره خواهـند بـود، بطوریکه هر یک میتواند دیگران را دقیقاً تا همان حدیکه آنان او را استثمار میکنند، مورد استثمار قرار دهد، و یکی میتواند در خصوص «طبیعیترین و بدیهیترین منافع» خود «مغبون شود» یا قادر باشد «نیازهای خود را بزیان سایرین بر آورد». در اینجا ملاحظه میکنیم که سانچو «منافع طبیعی و بدیهی» و «نیازهای» همگان ـ و بالنتیجه منافع و نیازهای یکسان را برسمیت می شناسد. وانگهی، بلافاصله صفحهٔ ۴۵٦ کتاب را بیاد می آورد که بموجب آن «غبن»، «ایدهای اخلاقی است که توسط روحیه صنفی القاء میشود»، و برای مردی که دارای «آموزشی فرزانه» باشد، همانا «ایدهای ثابته باقی می ماند که هیچ آزاداندیشی نمی تواند از آن حفاظت کند». سانچو، «اندیشه هایش را از بالا می گیرد و بآنها پایبند است.» (همانجا) این قدرت یکسان همگان، طبق تقاضای او، عبارت ازاین است که هر کس بتواند و تواناه شود، یعنی همگان می بایست در ار تباط با یکدیگر ناتوان شوند، شرط اصلی کاملاً پیگیرانهای که با خواست عاطفی خرده-است. یا، از سوئی دیگر، قدیسمان کاملاً بطور ناگهانی جامعهای را فرض می کند که در آن هر کس می تواند حوایج خود را بدون مانعی، بدون اینکه چنین کاری را «بریان سایرین انجام دهد» بر آورد، و در این حالت تئوری استمان بر می مینا

بعد از اینکه سانچو در «اتحادیهٔ» خود دیگران را «بلعید» و مصرف کرد، و از این راه، مراوده، با جهان را به مراوده با خود تبدیل نمود، با مصرف کردن خود، از این التذاذ ـ نفس غیر مستقیم به التذاذ ـ نفس من غیر مستقیم گذر میکند.

## التذاذ \_نفس من

فلسفه ای که لذات را موعظه می کند همانقدر در اروپا قدیمی است که مکتب کورنی<sup>۱۱۲</sup>، درست همانطور که در دوران باستان همانا یونانیان بودند که مدافعان این فلسفه بودند، همانطور هم در دوران معاصر فرانسویان هستند، و در واقع بهمان دلیل، زیرا خلق و خو جامعه شان از آنان مستعدترین ها را برای ادراک لذاید ساخته است. فلسفهٔ لذات هیچگاه چیزی جز زبان ماهرانهٔ محافل اجتماعی معینی نبوده که از امتیاز لذات برخوردار بوده اند. سوای این حقیقت که شیوه و مضمون لذات آنان هموار و بوسیلهٔ کل ساختار بقیه جامعه تعیین می گشت و دستخوش تمامی تناقضات آن بود، این فلسفه بمجرد اینکه آهنگ آن کرد تا مدعی خصلتی عام گردد و خود را دیدگاه مربوط به زندگی و جامعه من حیث المجموع نامید، به عبارتی صرف مبدل شد. آنگاه به سطح آموزنده موعظه خوانی و به مُسَکِّن سو فسطایی جامعه موجود سفوط کرد و با این اعلان که زهد پرستی اجباری، همانا تمتع و لذت است، به ضد خود تبدیل شد.

در دوران معاصر فلسفة لذات همراه با سقوط فتوداليته و تبديل اشرافيت زميندار فتودال به نجنای شیفتهٔ لذت و اسرافکار دربار در دوران سلطنت مطلقه بوجود آمد. این فلسفه در میان این نجبا کماکان عـمدتاً دارای شکـل چشـمانـدازی رک و راست و سادهلوحانه دربارهٔ زندگی است که بیان خود را در خاطرات، اشعار و رمان ها و غبره می يابد؛ و فقط با دستان برخی از نگارندگان بورژو آزی انقلابی که، از سوئی در فرهنگ و شيوهٔ زندگی اشرافيت شرکت می کردند، و از سوی ديگر در ديدگاه و چشمانداز کلي تر بورژو آزی، که بر مناسبات کلی تر هستی این طبقه بنا شده بود، سهیم بودند، به فلسفهای واقعی تبدیل شد. بنابراین، این فلسفه از طرف هر دو طبقه، هر چند از دیدگاههای کاملاً متفاوت، بذيرفته شد. در حاليكه اين زبان در ميان اشرافيت منحصراً به طبقة آنيان و مناسبات زندگی این طبقه محدود می گشت، از طرف بو رژو آزی بآن خصلتی کلی داده شد و بطور يكسان هر كس را مورد خطاب قرار داد. شرايط زندگي اين افراد ناديد. گرفته شد و در نیتجه تئوری ادراک لذایذ به آموزش اخلافی بیروح و سالوسانه ای مبدل گشت. هنگامیکه در سیر نکامل بعدی، اشرافیت سرنگون شد و بورژو آزی با ضد خود پرولتاریا وارد تصادم گشت، اشرافیت، پارسامنشانه مـذهبی شـد و بـورژو آزی در تئوری های خود بطور رسمی، اخلاقی و سختگیر شد و یا اینکه به سالوسی فوقاً ۔ یاد شده تن در داد؛ هر چند که اشرافیت عملاً به هیچ وجه لذات را رد نکرد، اما در میان بورژو آزي لذات حتى شكلي رسمي و اقتصادي \_ إيعني | شكل تجمل را بخود گرفت. \*

\*\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] در قرون وسطی لذات صریحاً طبقه بندی شده بود؛ هر طبقه ای اشکال منفاوت تفریحات و اقسام تفنن های خود را دارا بود. اشرافیت طبقهٔ ممتازی بود که خود را منحصراً وقف خوشی و لذت مینمود، و حال آنکه جا ایی کار و تفریح از پیش برای بورژ رآزی وجود داشت و تفریح تابع کار بود. سرف ها طبقه ای که منحصراً نصیبشان کار کردن بود، بمنتها درجه فقط دارای برخی تفریحات محدودی بودند، که غالباً بطور اتفاقی در راهشان قرار می گرفت و وابسته به هوی و هوس اربابشان و دیگر پیشآمدهایی بود که به زحمت بررسی آن نمی ارزد. همانا فقط ممکن بود رابطه میان انواع لذات در دسترس افراد در هر زمان خاص و روابط طبقاتی که در آن زندگی میکنند، و مناسبات تولید و مراوده که این روابط را بوجود میآورد، تنگ نظری تاکنون موجود اشکال لذات، که خارج از مضمون واقعی حیات افراد و در تضاد با آن، رابطه هر گونه فلسفه لذت و لذات واقعاً موجود و ریاکاری چنین فلسفه ای که کلیهٔ افراد را بیکسان مورد تهدید قرار می دهد راکشف نمود دو بطبع هنگامی که ممکن شد مناسبات تولید و مراوده در جهان تاکنون موجود، مورد انتقاد قرار گیرد، یعنی هنگامیکه تضاد میان بورژو آزی و پرولتاریا، نظرات کمونیستی و سوسیالیسنی را ببار آورد، فقط کشف همهٔ اینها ممکن شد. و این شالودهٔ کلیهٔ اخلاقیات را خواه اخلاقیات زهد پرستی و خواه اخلاقیات لذات را به لرزه در آورد.

بطبع سانچو بیروح و موعظه گرمان همانگونه که کل «کتاب» او نشان می دهد، معتقد است که آنچه برای او نگرش جدید به زندگی بنظر میرسد، [یعنی] بیرون راندن پاره ای از عقاید متحجره از دماغ خود و خوشحال و قادر ساختن همگان برای لذّت بردن از زندگی، صرفاً امر اخلاقیات دیگری است. بدینطریق فیصل مربوط به التذاذ ـ نیف حداکثر می توانست تحت برچسبی جدید همان عبارات و امثله ای را از نو بوجود آورد که قبلاً این چنین به کرات آن را برایمان موعظه کرده بود. این فصل تنها از یک ویژگی بدیع برخوردار است. یعنی، این ویژگی که کلیهٔ لذات را با دادن نام التذاذ ـ نفس به آن مدح میگوید و به آلمانی فلسفی تبدیل میکند. در حالیکه فلسفهٔ فرانسوی لذات قرن

← تحت حاکمیت بورژوآزی، ماهیت لذات، وابسته به طبقات جامعه است. لذات بورژوآزی توسط شرایطی تعیین می شوند که از طرف این طبقه در مراحل مختلف تکامل او بوجود آمده و ایـن خـصلت ملالت انگیزی را کسب کرده که افراد و تبعیت مداوم آنان از لذت بول ـ درآوردن را حفظ میکند. شکـل رشدنایافته کنونی تفنن و تفریحات پرولتاریا، از سویی در نتیجهٔ ساعات کار طولانی است، که به بیشترین تشدید نیاز برای تمتع منجر میشود، و از سوی دیگر در نتیجهٔ محدودیت ـ هم کیفی و هم کمی ـ وسایل تمتع قابل و سول برای پرولتاریا می باشد.

بطور کلی، تفنن و تفریحات ناکنون موجود اقسار و طبقات می بایست یا کودکاذنه، فرساینده باشد و یا رشد نایافته، زیرا همواره بکلی از فعالیت حیاتی و مضمون واقعی زندگانی افراد عاری بود و کمابیش بـه دادن مضمونی موهومی به فعالیتی بی معنا تنزل یافت. بطبع، اشکال تاکنون موجود تمتع و التذاذ، فقط هنگامی میتواند مورد انتقاد فرار گیرد که تضاد میان بورژوازی و پرولتاریا به آنچنان حدی از تکامل رسیده باشد که شیرهٔ موجود تولید و مراوده نیز بتواند مورد انتقاد فرار گیرد. هجدهم دستکم توصیف بدله گویانه ای از شیوه زندگی شادمانه و بی پروا که در آن زمان وجود داشت را بدست میدهد، کل سبک مغزی سانچو به چنین افاضانی از قبیل «مصرف کردن» و «ضایع کردن» محدود میشود، به پندارهایی از قبیل «نور» (باید خوانده شود شمع) و به خاطرات طبیعی ـ علمی که به یاوه گویی ادیبانه نظیر اینکه گیاه «هوا را به اثیر آغشنه میکند» و اینکه «پرندگان آوازه خوان سوسک می بلعند» یا اینکه به اظهارات خلاف حقیقت، برای مثال، اینکه شمع خود را می سوزاند، منجر میشود. از سوی دیگر، در اینجا بار دیگر از کلیهٔ جدیت پر طمطراقانهٔ اظهارات علیه «مقدس» که بما تحت لفافهٔ «تمایل، وظیفه، تکلیف و اید تآل گفته میشود و تاکنون التذاذ ـ نفس براشکال چرکینی درنگ کنیم که در آن «نفس» در «التذاذ ـ نفس» می تواند کم و بیش عبارتی صرف باشد، می بایست یکبار دیگر حتی الامکان بطور موجز برای خواند کم و بیش دسیسه چینیهای سانچو علیه مقدمی، راهرماه با تعدیلات بی اهمیتی که در این فیصل اتفاق می افتد، طرح می کنیم.

اجمالاً جمع بندي ميكنيم، «تمايل، وظيفه، تكليف و ايد ثآل» يا

۱ ـ ایدهٔ وظایف انقلابی است که برای طبقهٔ ستمدیده توسط شرایط مادی، ایجاد شده؛ یا

۲ ـ تضمینات صرف اید تآلیستی است، یا ایضاً بیان بموقع آگاهانهٔ شیوههای فعالیت افراد است که در نیتجهٔ تقسیم کار هستی مستقلانهای بمثابهٔ حرفههای گوناگون بخود گرفته؛ یا

۳- بیان آگاهانهٔ ضرورتی است که در هر لحظه با افراد، طبقات و ملل مواجه میشود، تا موضع خود را از طریق برخی فعالیتهای کاملاً معین توضیح دهد؛ و یا

۲- مناسبات هستی طبقهٔ فرمانروا (آنکونه که بوسیلهٔ نکامل پیشین تولید تعیین شده) است، که بطور کمال مطلوب در قانون، اخلاقیات و غیره بیان گشته و اندیشه پسر دازان (اید تولوگ های) آن طبقه کـمابیش آگـاهانه بآن [مـناسبات] نـوعی استقلال نـظری می دهند؛ این مناسبات میتواند از طرف افراد جداگانهٔ آن طبقه بمثابهٔ تمایل و غیره به تصور در آید؛ و بمثابهٔ معیار و الکوی زندگی برای افراد طبقهٔ ستم دیده، تا انـدازهای بمثابهٔ زینت و آرایش یا شناسایی حاکمیت و تا اندازهای بمثابهٔ وسایل اخـلاقی بسرای حاکمیت ارائه شود. در اینجا باید یاد آوری کنیم که اندیشه پردازان بطور گریزناپذیری شیء را وارونه قرار میدهند و ایدئولوژی خود را هم بمثابهٔ نیروی خلاقانه تلقی میکنند و هم بمثابهٔ هدف کلیهٔ روابط اجتماعی، و حال آنکه این ایدئولوژی تنها بیان و نشانه ای از این روابط است.

تا آنجا که به سانچو مان مربوط می شود، میدانیم که اعتقاد ریشه کن نشدنی به توهمات این اندیشه پردازان دارد. زیرا افراد، بسته به شرایط منفاوت زندگانی خود، مفاهیمی دربارهٔ خود، یعنی، دربارهٔ انسان بوجود می آورند؛ سانچو تصور می کند که عقاید گوناگون، شرایط گوناگون زندگی را بوجود می آورد و به این ترتیب سازندگان عمده فروشی این عقاید، یعنی اندیشه پردازان، بر جهان تسلط یافته اند. با صفحهٔ ۴۳۳ مقایسه شود.

(سلطه متفکران بر جهان»، «اندیشه بر جهان حکومت میکند»؛ «کشیشان یا ملّایان مکتب» مغزشان را با انواع زباله ها پر میکنند»، «آنان آرمانی انسانی» که اشخاص دیگر بعنوان رهنمود در نظر میگیرند را متصور می شوند. (ص ۴۲۲)

سانچو حتی دقیقاً نتیجهای که بمدد آن اشخاص در معرض توهمات ملّایان مکتب قرار میگیرند و در نتیجهٔ حماقتشان خود را در معرض این توهمات قـرار مـیدهند را میشناسد:

«چون برایم (ملای مکتب) قابل تصور است، برای اشخاص ممکن است. چون برای اشخاص ممکن است، به این معنی است که آنان باید چنین باشند، این همانا تمایل آنان بود، و بالاخره طبق این تمایل و فقط بمثابه اشخاصی که دارای تمایل و ذوقند است که باید موجودات انسانی را مورد قضاوت قرار داد. و نیتجه گیری بعدی؟ همان فرد نیست که انسان است، بلکه تفکر و ایدنال است که انسان ـ نوع ـ و بشریت است. (ص ۴۴۱)

کلیهٔ اصطکاکاتی که در آن، در نتیجهٔ مناسبات واقعی زندگی، موجودات انسانی با خود یا دیگران در گیرند، در نظر سانچو، ملای مکتبمان، بمثابهٔ اصطکاکاتی میان اشخاص و عقاید آنان دربارهٔ زندگی «انسان» بنظر میرسد، عقایدی که آنان یا خودشان در مغز خود جای دادهاند یا به ملّایان مکتب اجازه دادهاند در مغز آنان جا دهند. هر گاه آنان موفق شوند این عقاید را از مغز خود بیرون کنند» این موجودات فلک زده چقدر با خوشحالی زندگی میکنند، بچه «بلهو س هایی اگر میتوانستند که دست نمی زدند، و حال آنکه اکنون باید به ساز «نی لبک ملاّیان مکتب مدارس و عصار کش ها و سرگله ها برقصند»! (ص ۴۳۵) (کمترین این عصاکش ها و سرگله ها، سانچو است، زیرا فقط خودش است که سر خودش را شیره میمالد) برای مثال هر گاه تفریباً همیشه و همه جا ـ چه در چین و چه در فرانسه ـ اگر به خاطرشان خطور میکرد که از اضافه ـ جمعیت لطمه می بینند، چه وفور نعمت فراوانی از وسایل معیشت ناگهان در اختیار این «موجوات فلک زده» که قرار نمی گرفت.

سانچو تحت لوای نگارش رسالهای دربارهٔ امکان پذیری و واقعیت، در اینجا بار دیگر میکوشد داستان قدیمی سلطه مقدس بر جهان را پیش کشد. برای او هر آنچه ملای مکتبی به ذهنش رسد، امکان دارد؛ سانچو آنگاه بآسانی می تواند ثابت کند که این امکان جز در دماغ او واقعیتی ندارد. اظهار پر طمطراقانهٔ او مبنی بر اینکه «در پشت واژه» با اهمیت ترین سوء تفاهم هزاران سالهٔ مستور قرار دارد» (ص ۴۴۱) دلیلی است کافی که برای او پنهان شدن در پشت واژه هایی که نتایج سوء تفاهم فراوان هزاران سالهٔ اوست، امکان ندارد.

این رسالهٔ مربوط به «تطابق امکان پذیری و واقعیت» (ص ۴۳۹) از اینکه اشخاص چه قابلیت هایی برای بودن دارا هستند و چه هستند، رساله ای که چنان بخوبی با درخواست های مصرانهٔ سابق بر این او وفق می دهد که شخص می بایست تمام قابلیت هایش را بکار اندازد و غیره، او را دربارهٔ نظریهٔ ماتر یالیستی مقتضیات که هم اکنون آن را بتفصیل مورد بحث قرار میدهیم، به حاشیه رویهایی می کشاند. اما نخست مثال دیگری از واژگونسازی اید تولوژیک او. در صفحهٔ ۲۲۸ او این سؤال را عنوان می کند که «حیات چگونه کسب میشود» نظیر این سؤال که چگونه «منیت حقیقی (یا «حیات») در خود بوجود می آید. طبق همان صفحه «نگرانی دربارهٔ زندگی» همراه با فلسفهٔ اخلاقی جدید او بیایان میرسد و «ضایع کردن» زندگی آغاز میشود. سلیمان ما قدرت اعجاب آور باصطلاح فلسفهٔ اخلاقی جدیدش را در گفتار ذیل بمراتب

«خودت را بهمان نیرومندی که میگویی از دیگران هستی، تلقی کن، آنگاه قدرت بیشتری خواهی داشت؛ بخودت بیشتر ارزش ده و بیشتر خواهی داشت.» (ص ۴۸۳) به بخش مربوطه به «اتحادیه»، مشی سانچو برای کسب مالکیت مراجعه شود. حال به نظریهٔ شرایط و مقتضیات او میرسیم.

Jus utendi et abutendi .)

سنگ، ذراتی که در نتیجهٔ این سایش آتشفام میشوند، از آهن و نه از سنگ و بالنتیجه از «آتش» که برای سانچو رابطهٔ معینی نیست، در حرارت معینی، از اجسام معینی، اجسام معین دیگر، خصوصاً، اکسیژن، که وجودی مستقل، «عنصر»، ایدهای ثابته، و «مقدس» است، جدا میشود \_ و اینکه این آتش نه از سنگ میآید و نه آهن. سانچو درست بهمین نحو میتوانست بگوید: میتوان از کلرین، پارچهٔ سفید شده در آورد، اما اگر «انگیزه» یعنی، پارچه سفید نشده، غیر موجود است، آنگاه «چیزی عاید نمی شود». برای «حظ \_ نفس» سانچو، با مغتنم شمردن این فرصت، این واقعیت سابق بر این علوم \_ و آیا صدای غرش تندر دوردست وجود ندارد و آیا نمی بینی که آسمان که با

(ص ۳۱۹ «کتاب»)

آسمان میفرد و خاموش است. سانچو بدینطریق جای دیگری غیر از آسمان را می شناسد که از آنجا تندر می آید. بعلاوه، به سکوت و خاموشی آسمان با کمک اندامگان بینایی اش ـ شاهکاری که هیچکس نمی تواند تقلید کند ـ پی می برد. یا شاید سانچو تندر را گوش می کند و سکوت را می بیند، بطوریکه این دو پدیده می تواند بطور هم زمان رخ دهد. دیدیم که سانچو در بحث پیرامون «اشباح» باعث شد کوهها مظهر «روح رفعت» شوند. در اینجا آسمان ساکت و خاموش برای او مظهر دلهره و نگرانی است.

و آنگهی، روشن نیست سانچو چرا در اینجا علیه «دستورالعمل استفاده از قدرت خود» خشمگین میشود. این دستورالعمل قبل از هر چیز شاید بتواند «انگیزه» غیر موجود باشد، که، درست است، در مورد سنگ نمی تواند دارای اثری باشد، اما اثر بخشی آن را سانچو می تواند طی مشق هر گردانی مشاهده کند. اینکه دستورالعمل یک «انگیزه» است، حتی برای قدرت ضعیف او ایضاً ناشی از این واقعیت است که برایش تبدیل به «خارراهی» میشود.<sup>(1)</sup>

آگاهی ایضاً یک قدرت است و بر حسب آموزشی که هم اکنون تشریح کردیم

۱. جناسی با واژهٔ Anstoβ انگیزه، ضربت، رسوایی، توهین، و Stein des Anstoβes ـ خار راه. ـ هـت. «همواره ثابت میکند بالقوه قابل اجراست». بنابراین طبق این آموزش، سانچو نباید بدنبال آن باشد تا آگاهی را تغییر دهد، بلکه حداکثر باید بدنبال «انگیزه» باشد که بر آگاهی تاثیر گذارد. بالنتیجه سانچو کل کتاب خود را بیهوده و بعبث برشته تحریر در آورده. اما بطبع در این حالت، او موعظه گری اخلاقیاش و دستورالعمل هایش خود را بمثابهٔ «انگیزهای» بسنده تلقی میکند.

وآنچه فردی بتواند بشود، میشود. شاعری مادرزاد ممکن است در نیتجهٔ شرایط نامطلوب از اینکه پا بپای زمان پیش رود و آثار بزرگ هنری بیآفریند، که برای آن مطالعه فراوانی ضروری است، بازداشته شود؛ اما او خواه کارگری کشاورزی باشد یا از حسن تصادف در دربار و ایمار زندگی کند، شعر خواهد گفت. موسیقیدانی مادرزاد خود را با موسیقی سرگرم خواهد ساخت، مهم نیست که با چه سازی» (او این پندار دربارهٔ وهر ساز و ابزاری» را در نزد پردون یافته. نگاه کنید به «کمونیسم») ویا فقط با نی لبک چوپانی» مادرزادی می تواند ارزش خود را یا بمثابهٔ فیلسوفی دانشگاهی یا فیلسوفی روستایی مادرزادی می تواند ارزش خود را یا بمثابهٔ فیلسوفی دانشگاهی یا فیلسوفی روستایی بثبوت رساند. و بالاخره کند ذهن مادرزادی همواره می تواند کودن باقی بماند. در واقع عقول محدود فطری بدون تردید کثیرالعده ترین ردهٔ بشریت را تشکیل می دهد. و چوا فباید همین تفاو تها در نوع بشر، آنگونه که بی شک و شبهه در هر نوعی از حیوانات دیده میشود، وجود داشته باشد؟» (ص ۲۳۴)

سانچو بار دیگر مثال خود را با عدم مهارت معمولی خود انتخاب کرده. هر گاه تمامی یاوه سرایی های او دربارهٔ شاعران، موسیقیدانان و فلاسفه مورد قبول قرار گیرد، آنگاه مثال او فقط از سویی ثابت میکند که شاعری مادرزاد و غیره، هر چیزی که از زمان ولادت است، یعنی، یک شاعر و غیره باقی می ماند، و از سوی دیگر اینکه شاعری مادرزاد و غیره تا آنجاکه نشو و نما میکند «در نتیجهٔ شرایط نامطلوب»، آنچه می تواند بشود، نمی شود. بنابراین مثال او از طرفی اصولاً هیچ چیزی را ثابت نمیکند و از طرف دیگر، عکس آنچه او قصد اثباتش را داشت، بثبوت میر ساند؛ و با در نظر گرفتن هر دو جنبه با هم، ثابت میشود که یا از زمان ولادت یا در نتیجهٔ شرایط، سانچو به معرافاد این طبقه و کودنی خاص خود است، سهیم می باشد. سانچو در اینجا طعم ماجرای همراه این طبقه و کودنی خاص خود است، سهیم می باشد. سانچو در اینجا طعم ماجرای شربت جادویی که دون کیشوت از اکلیل کوهی، شراب روغن زیتون و نمک جوشاند را می چشد. همانگونه که سروانتس در فصل هفدهم روایت میکند، بعد از اینکه مو از اینکه ما درای

این معجون را نوشید و دو ساعت عرق سرد بر تنش نشست و دچار دل به هم خوردگی شد و آن را از هر دو مجرای بدنش بیرون ریخت. شربت ماتریالیستی که سلاحدار متهورمان برای التذاذ - نفس خود سرکشید او را از کلیهٔ اگو ٹیسم او بمفهوم غیر معتار فی پاک و منزه ساخت. در بالا دیدیم که سانچو ناگهان تمامی شکوه خود را هنگامیکه با «انگیزه» مواجه شد را از دست داد و از «قابلیت» خود چشم پوشید، نـظیر جـادوگران مصری ایام پیشین هنگامیکه با پشه های موسی مواجه شدند<sup>(۱)</sup>. اکنون دو حملهٔ جدید بزدلانه را مشاهده میکنیم، که در آن ایضاً به شرایط نامطلوب» تن در میدهد و سرانجام حتی می بذیرد که بنیهٔ جسمانی اصلی اش چیزی است که بدون همکاری از طرف او از کار می افتد. اکنون برای اگو ٹیست و رشکسته مان چه بافی مانده است؟ او نه قدر تی بر بنیهٔ اصلی جسمانیاش دارد و نه می تواند «شرایط» و «انگیزه» که تحت نفوذ آن ایس بنیه تكامل مي يابد راكنترل كند؛ «آنچه او در هر لحظه اى است»، خلقت خاص او نيست»، بلکه چیزی است که بو سیله و اکنش متقابل میان قابلیت های ذاتی اش و شرایطی که بر آنها اعمال ميشود \_كه سانچو همه اينها را مي يذيرد \_ خلق ميشود. اي «خالق» فلك زده! و ای فلک زده ترین «خلقت ها»!

اما بزرگترین فلاکت در پایان می آید. سانچو از اینکه سابق بر ایس از مدنها قبل شمارش کامل سه هزار و سیصد ضربه بر سرین چاق و چله خود را دریافت داشته، راضی نیست، با این اعلام که معتقد به انواع است، خود را به ضربهٔ دیگر و قدرتمندی تسلیم میکند. و آنهم چه معتقدی به انواع! اولاً، او تقسیم کار را با مسئول ساختن آن بخاطر این واقعیت که برخی اشخاص شاعرند و سایرین موسیقیدان و دیگران هم ملا و میرزا بنویس، به انواع نسبت میدهد. ثانیاً، نقایص موجود جسمانی و عقلانی «کثیرالعده ترین ردهٔ بشربت» را به انواع اطلاق می کند و آن را مسئول این واقعیت میسازد که تحت سلطهٔ بورژو آزی، اکثریت افراد نظبر خود او هستند. بر حسبت دیدگاههای او دربارهٔ عقول محدود فطری، می بایست اشعاعهٔ کنونی خناز بر<sup>(۲)</sup> را از طریق این واقعیت توضیح داد که «انواع» با ایجاد ساختارهای خنازیری فطری که در «کثیر العدهترین ردهٔ بشریت» بوجود مي آورد، رضايت خاطر خاصي مي بابد. حتى معتار في ترين ماتر باليست ها و

\_ ه.ث.

مردان طب باید مدتها قبل، از چنین دیدگاههای سادهلو حانه اگو ٹیست در توافق با خود که توسط «انواع»، «شرایط نامطلوب» و «انگیزه» «خوانده» شد، فراتر می رفتند تا اولین تجربهٔ début خود را در برابر مردم آلمان کسب کنند. درست همانطور که سانچو قبلاً نارسایی های افراد، و در نتیجه روابطشان را با کمک ایـده های ثـابتهٔ مـلایان و مـیرزا بنويس ها توضيح داد، بدون اينكه دربارة منشاء اين عقايد بخود نكراني راه دهد، همين طور هم اکنون این نارسایی را صرفاً بمثابهٔ پیآمد روند طبیعی نسل نشان میدهد. او از این واقعیت که قابلیت کودکان برای رشد و تکامل بسته به رشد و تکامل والدین آنان است و اينكه كلية اين نارساييها تحت مناسبات اجتماعي موجود، از لحاظ تباريخي بيوجود آمده است و بهمین نحو می تواند بار دیگر در سیر تکامل تاریخی از میان رود، کو چکترین تصوری ندارد. حتی تفاوتهای طبیعتاً مضمر در انواع، از قبیل تفاوتهای نژادی و غیره، که سانچو اصولاً از آن یاد نمیکند، می تواند و می بایست در سیر تکامل تاريخي نابود شود. سانچو ــكه در اين رابطه نگاهي دزدانه به جانورشناسي مي اندازد و باین ترتیب به این کشف نایل می گردد که «عقول محدود فطری»، کثیر العده ترین رده را نه تنها در ميان گوسفندان و گاوان، بلكه ايضاً در ميان پوليپ ها و نم رويان كه اصولاً فاقد سر هستند، تشکیل میدهند ـ شاید شنیده باشدکه اصلاح نژاد حیوانات امکان دارد و با در هم آمیزی انواع بکلی جدید و کامل، هم برای النداد انسان و هم برای النداد - نفس خود آنان بوجود مي آيد. «چرا» سانچو «نبايد» از اين [واقعيت] در رابطه با اشخاص نيز به نتیجه گیری دست زند؟

فرصت را مغتنم شمرده و «بطور صمنی» «تبدیلات» سانچو را در ارتباط بـا انـواع معرفی میکنیم. خواهیم دید برخورد او به انواع دقیقاً همان برخورد او به مقدس است و هر اندازه بیشتر علیه آن هارت و پورت میکند، بیشتر بآن ایمان میآورد.

شمارهٔ I:

پیش از این مشاهده کردیم که انواع، تقسیم کار را بوجود میآورد و نارساییی که تحت مناسبات اجتماعی موجود بوقوع می پیوندد و در واقع به آنچنان نحوی که انواع همراه با نتایج خود بمثابهٔ چیزی تغییر پذیر تحت کلیهٔ شرایط، بمثابهٔ خارج از کنترل اشخاص تلقی میگردد. شماره II: وانواع پیش از این در نتیجهٔ ساختار ذاتی تحقق یاقت؛ از طرف دیگر آنچه از این ساختار دستگیرتان میشود» (طبق آنچه در بالاگفته شد، این باید چنین باشد: آنچه «شرایط» از آن میسازد) «همانا سامان یابی شماست. دست شما بطور کامل بمفهوم نوع سامان می یابد، در غیر اینصورت نه یک دست، بلکه، این طور بگوئیم، یک چنگال خواهد بود... شما از آن آنچه مایلید و چگونه مایلید باشد و می توانید بیرون کشید را درمی آورید.» (ویکاند، ص ص ۵۵، ۱۸۴)

سانچو در اینجا آنچه پیش از این در شماره I اظهار داشت را بـه شکـلی مـتفاوت تکرار میکند.

بنابراین از آنچه تاکنون گفتیم، مشاهده میکنیم که انواع، مستقلانه از کنترل افراد و مرحلهٔ تکامل تاریخشان، کلیهٔ امکانات جسمی و روحی هستی بلاواسطهٔ افراد، و بصورت نطفه، تقسیم کار را بجهان میآورند.

شماره III: انواع بمثابهٔ «انگیزه» باقی میماند، که فقط اصطلاحی است کلی برای «شرایطی» که تکامل افراد اصلی، که دوباره توسط انواع بوجود آمده را تعیین میکند. انواع در اینجا برای سانچو همان نیروی مرموزی است که بورژوآهای دیگر آن را طبیعت اشیاء مینامند و آنها را مسئول کلیهٔ روابطی میسازند که از آنان بمثابهٔ بورژوآها مستقل اند، و از اینرو آنان رابطهٔ درونی آنها را درک نمیکند.

شماره IV: انواع که بمثابهٔ «آنچه برای انسان امکان دارد» و «توسط انسان خواسته میشود»، شالودهٔ تشکیلات کار در «اتحادیه» اشتیرنر که در آنجا نیز آنچه برای همگان امکان دارد و خواسته میشود، بمثابهٔ حاصل انواع تلقی میشود را بوجود می آورد.

شماره V: پیش ازین از نقشی که توافق در اتحادیه بازی میکند، اطلاع یافتیم. صفحه ۴۶۲: «هرگاه امری به توافق رسد یا با یکدیگر در میان گذارده شود، آنگاه، بطبع،

۵۲۶ \_\_\_\_\_ ایدئولوژی آلمانی

من فقط می توانم از وسایل انسانی که در اختیارم است، استفاده کنم، زیرا من ایضاً یک انسانم» (یعنی نمونهای از انواع).

بنابراین، زبان در اینجا بمثابهٔ حاصل و نتیجهای از انواع تلقی میشود. معهذا اینکه سانچو آلمانی صحبت میکند و نه فرانسه، چیزی است که او مطقاً آن را نه به انواع، بلکه به شرایط مدیون است. و آنگهی، در هر زبان متکامل معاصر، تا اندازه ثی بمثابهٔ نتیجهای از تکامل تاریخی زبان از مصالح از قبل موجود، همچون در زبانهای رومن و ژرمن، و جزئاً در نیتجهٔ دریانوردی و درآمیزی ملتها، همچون در زبان انگلیسی، و تا حدی در نتیجهٔ تمرکز ایجهها در میان ملتی جداگانه که بوسیلهٔ تمرکز اقتصادی و سیاسی بوجود آمده، گفتار متحول خود انگیخته شده، تبدیل به زبان ملی میشود. در اترحادیه، زبان بدین مثابه، زبان مقدس و گویش قدوس خواهد بود و عبری و در واقع لهجه آرامی از طرف «جوهر جسمانی» [یعنی]، مسیح صحبت خواهد شد.

این در اینجا «بر خلاف انتظار» سانچو و در واقع منحصراً بخاطر اینکه در نظرمان چنین می ماید که می تواند باقی را روشن کند، «به ذهنمان رسید».

شماره VI:

در صفحات ۲۷۸ و ۲۷۷، می آموزیم که «انواع خود را در ملتها، شهرها، املاک، صنفهای گوناگون» و بالاخره، «در خانواده» نشان میدهد؛ و بدینطریق کاملاً منطقی است که تاکنون «تاریخ را ساخته است». به این ترتیب در اینجا، کل تاریخ پیشین، تا تاریخ فلک زدهٔ یگانه، به نتیجهای از «انواع» تبدیل میشود، و در واقع بخاطر این علت وافی که این تاریخ گاهی اوقات تحت عنوان تاریخ بشریت، پعنی، تاریخ انواع ملخص شده است.

شماره VII: از آنچه تاکنون گفته شد سانچو بیش از هر انسان فانی که قبل از او بهانواع نسبت داده را به آن نسبت می دهد و اکنون آن را در حکم ذلیل خلاصه می کند: «انواع همانا هیچ است... انواع فقط یک مفهوم است. (روح، شبح و غیره) (ص ۲۳۹) و آنگاه در تحلیل نهایی، این «هیچ چیز» سانچو که با یک «مفهوم» یکسان است، به معنی هیچ چیز نیست، زیرا خود سانچو «هیچ خلاقانه» است و انواع همانطور که مشاهده کردیم، مقدار معتنابهی را بوجود میآورد، و از اینرو با این عمل بخوبی «هیچ میشود». بعلاوه سانچو در صفحهٔ ۴۵٦ بما میگوید:

«وجود اصولاً چیزی را توجیه نمیکند؛ چیزی متصور شده، درست همانند چیزی متصور نشده، وجود دارد.»

سانچو با شروع صفحهٔ ۴۴۸، نخی را میریسید که سی صفحه طول میکشد تا اینکه از اندیشه و انتقاد اگوئیست در توافق با خود «آتش» بدست آورد. پیش از این افاضات بی شماری از اندیشه و انتقاد او را تجربه کردیم تا خواننده را با سوپ گدایی سانچو «دلزده»<sup>(۱)</sup>ترکنیم. یک قاشق پر آن کفایت میکند.

رایا باور میکنی که اندیشهها آزادانه برای صید بپرواز در میآیند، و هر کس می توانـد برخی از آنها را صید کند و آنگاه آنها را بمثابهٔ مالکیت تخطی ناپذیر خود علیه من پیش کشد؟ هر آنچه طیران میکند، جملگی از آن من است.\*، (ص ۴۵۷)

در اینجا سانچو پرندهٔ موجود را فقط در ذهن خود قر میزند. مشاهده کردیم او چقدر از اندیشه هایی که بپرواز در آمدهاند را برای خود صید کرده است. او می پنداشت بمحض اینکه نمک مقدس را بردم آنها بگذارد، می تواند آنها را بدام اندازد. این تضاد غول آسا میان مالکیت واقعی از لحاظ اندیشه ها و تو همات او از این بابت می تواند بمثابهٔ نمونهٔ کلاسیک و بارزی از کل مالکیت او بمفهوم غیر معتار فی بکار رود. درست همین تقابل است که التداذ - نفس او را تشکیل می دهد.

## ۲-کتاب نخول نخول های سلیمان یاکتاب یگانه (۲)ای تروآیی و تو ای خردمند یونانی

 ۱. جناسی در متن اصلی: Anstoβ geben \_ اصطلاحی کـه غـالباً اشـتیرنر آن را مـورد اسـتفاده قـرار میدهد که هم میتواند بمعنی «تحریک کردن و برانگیختن»، و هم به معنی «رنـجاندن، تـوهین کـردن و اهانت کردن»باشد.

\*. بسخن شاعر بزرگ ابن یمین:
 کــز پــی صــید هـنر دانهٔ دل ریـختم مرغ فضایل از آن بستهٔ دام مـنست. (م)
 ۲. این شاهد مثال و شاهد مثالهای ذیل از لوزیادا اثر لوئیس دوکامولس، اقتباس شده است.

۽ هاڻ،

به لاف زدن بحرپیمایی خطیری که کردید، پایان دهید، بگذار صبت والای شاه سکندر خاتمه يابد و بیرق های تراژان در شرق بنمایش در نیآید، از همه چیزهایی که اعمال شاعران یاستان را باز می گوید، دست شوی تهوري رخشان از باختر رخ مينمايد، و تو ای (اشپرهٔ <sup>(۱)</sup> حوریان) ... الههٔ انتقامی نیرومند بمن ده، و نه نیهایی ستبر یا صدای نی انبان زنگ زد،، بلکه چیزی همچون ساز بلند آهنگ جنگ (بوق و کرنا تحسین آمیز) که بر می انگیزد و آتش را در سینه شعلهور می سازد و خون که در ابریق به جنب و جوش در میآورد. را بمن میدهد، ای حوریان اشپره، غزلی در خور بهادرانی که در سواحل شما علیه جو هر و انسان مي جنگند، غزلي كه در اكناف جهان پراكنده خواهد شد و در تمامي سرزمين ها ترنم خواهد شد \_زیرا در اینجا همانا امر انسانی است که اعمالش ورای آنچه نیروی طبیعت انسان است، [میباشد]، و برزگتر از قدرت صرف «انسان» که می تواند انجام دهد، انسانی که دعصای سلطنت امروزه که سودای آسمان در سر می پروراند را... بدست میآورد، و قلمروئی در میان مردمان غربتی، یعنی «اتحادیه» بوجود آورده ـکه در اینجا امر بو دن ... شکوفهٔ زیبا و ظریف آن درختی است که از طرف او که یکی را برای انسان مُلَوّن کرده، دوست داشته میشد، جوانهٔ شکوفا شدهٔ تازه و ظریف درختی که بالاخص از طرف مسیح دوست داشته میشد، درختی که چیزی کمتر از

مارکس و انگلس «رودخانهٔ اشپره» - که در برلن قرار دارد را جایگزین تاگوس ساختهاند.

امید معینی که به رنگ باختگی و یک روز تنگ نظرانهٔ مسیحیت، گسترش می یابد، و مطمئن ترین امید برای رشد بزدلی مسیحیت نیست ـ و بیک کلام، امر چـیز «بـی سابقه» و «یگانه» است.\*

هر چیزی که در این غزل غزلهای بی سابقه دربارهٔ یگانه باید یافت شود قبلاً در «کتاب» موجود بود. ما این فصل را فقط بخاطر ترتیب صحیح ذکر میکنیم، برای اینکه قادر باشیم آن را درست انجام دهیم بررسی پارهای نکات را تا بحال به تعویق انداختیم و باختصار نکات دیگر را دوره میکنیم.

«منیت» سانچو از میان گسترهٔ مهاجرت روح گذشته است. پیش از این او را بمثابهٔ «اگوئیست در توافق با خود مثابهٔ دهقان بیگار، تاجر افکار، رقابت کنندهٔ فلک زده، مالک، بردهای که یک لنگش راکندهاند، سانچوئی که توسط کنش متقابل میان تولد و شرایط، بهوا پرتاب شده و صد شکل دیگر، ملاقات کردهایم. او در اینجا در زیر همان پرچمی که وردش به عهد جدید را موجب شد، بمثابهٔ «موجودی غیر ۔انسانی» از ما وداع میکند.

همانا فقط موجودی غیر -انسانی، انسانی واقعی است.، (ص ۲۳۲) این یکی از هزار و یک معادله ای است که در آن سانچو افسانهٔ خود از مقدس را توضیح می دهد. مفهوم «انسان» همانا انسان واقعی نیست. مفهوم «انسان» = انسان انسان = نا انسان واقعی انسان واقعی = نا انسان انسان واقعی = نا انسان وقعی است.» هفقط موجودی غیر انسانی، انسانی واقعی است.» «فقط موجودی غیر انسانی، انسانی واقعی است.» دهد: مانچو میکوشد برای خود بی آزاری این حکم را با کمک تبدیلات ذیل انجام دهد:

. مقایسه کنید با کامرئس، لوزیادا، ۱، ۷-۱

همانا انسانی است [...] که با مفهوم آنچه انسانی است مطابقت ندارد. منطق این را قضاوتی نامعقول می نامد. آیا کسی ذبحق است به اعلام این قضاوت مبنی بر اینکه کسی می تواند بدون اینکه انسان باشد، انسان باشد، دست زند، اگر این صلاحیت و فرضیه را می پذیرد که مفهوم انسان می تواند از هستی اش و جوهر از نمود جدا باشد؟ مردم می گریند: بنظر می آید فلان یا بهمان یک انسان است، اما انسان نیست. مردم طی قرون به این قضاوت نامعقول دست زده اند: بعلاوه: طی این مدت زمان طولانی فقط موجود اتی غیر انسانی وجود داشته اند. آیا آنچه تا بحال انجام داده با مفهرم او مطابقت می کند؟ ه (ص ۲۳۲)

این قطعه بار دیگر بر پندار ملای مکتبمان دربارهٔ ملای مکتبی متکی است که برای خود از «انسان» کمال مطلوبی ساخته و «آن را در دماغ» سایر اشخاص «قرار داده»، پنداری که تم اصلی «کتاب» او را تشکیل میدهد.

سانچو این واقعیت که مفهوم و هستی، جوهر و تجلی «انسان» می تواند از هم جدا شود را یک فرضیه می خواند، انگار امکان این جدائی قبلاً در هر کلمهای که او بکار می برد بیان نشده است. او هنگامیکه می گوید هفهوم، از چیزی متفاوت از هستی سخن می گوید؛ هنگامیکه می گوید جوهر، از چیز بکلی متفاوتی از نمود و تبطی صحبت می کند. همانا این اظهارات نیست که او آنها را به تناقض می کشاند، بلکه خود آنها هستند که بیان های یک تناقض اند. بدینظریق تنها سؤالی که می تواند عنوان شود این است که آیا برای او مجاز است، چیزی را تحت این نقطه نظرها ردیف کند؛ و سانچو برای اینکه به این کار دست زند می بایست مناسات واقعی اشخاص که بدانان نامهای دیگری مانچو دربارهٔ اگو ئیست در توافق با خود و دربارهٔ عصیان نشان میدهد چگونه این نقطه نظرها می تواند از هم دور باشد، در حالیکه احتجاجات او دربارهٔ خصوصیت و ویژگی، مانپذیری و واقعیت ـ در رابطه با «التداذ ـ نفس» ـ نشان میدهد که آنها چگرنه می تواند هم دور باشد، در حالیکه احتجاجات او دربارهٔ خصوصیت و ویژگی، مانپذیری و واقعیت ـ در رابطه با «التداذ ـ نفس» ـ نشان میدهد که آنها چگرنه می تواند هم زمان با هم مطابق و دور باشد.

داوری نامعقول فلاسفه مبنی بر اینکه انسان واقعی همانا انسان نیست، در حیطهٔ انتزاع، صرفاً عام ترین و جامع الاطراف ترین بیان تضاد عام کاملاً موجود میان مناسبات و حوایج اشخاص است. شکل نامعقولانهٔ حکم انتزاعی بطور کامل با خصلت نامعقول، که بمنتهی الیه مناسبات جامعهٔ بورژو آئی کشانده شده، درست همانند داوری نامعقول سانچو دربارهٔ محیط خود، مطابقت میکند ـ آنان اگو ئیست اند و در عین حال اگو ئیست نیستند ـ با تضاد واقعی میان موجو دیت خرده ـ بورژو آی آلمانی و وظایفی که مناسبات موجو د بآنان تحمیل کرده که خود آنان بشکل آرزوها و علایق در نظر میگیرند، مطابق است. و آنگهی، فلاسفه افراد را نه به این خاطر که آنان با مفهوم انسان مطابقت نمیکند، بلکه به این سبب که مفهوم آنان از انسان با مهفوم واقعی انسان مطابق نیست، یا به این علت که درک درستی از انسان ندارند، غیر انسان اعلام میکنند. درست همین طور در نزد ها،<sup>(1)</sup> Tout comme chez nous در «کتاب، که سانچو در آنجا اعلام میدارد که اشخاص فقط به این خاطر که درک درستی از اگو ئیسم ندارند، اگو ئیست هستند.

بسبب ابتذال بیش از حد و ثوق و اطمئنان بی چون و چرا، نیازی نخواهد بود این حکم کاملاً بی زیان را ذکر نمود که تصور از انسان، انسان واقعی نیست، که تصور از یک شی، خود آن شی نیست ـ حکمی که بر یک سنگ و تصور از آن، طبق آنچه سانچو می بایست می گفت که سنگ واقعی غیر سنگ است، نیز قابل استعمال و بکار بردنی است. اما پندار معروف سانچو داثر بر اینکه تنها بخاطر حاکمیت، تصورات و مفاهیم، بشریت تاکنون در معرض انواع بلایا قرار گرفته، این امکان را برای او بوجود میآورد تا نتایج قدیمی خود را بار دیگر با این حکم مرتبط سازد. رای قدیمی سانچو مینی بر اینکه فقط باید برخی تصورات را از دماغ خود خارج ساخت تا از جهان منی میاساتی را برانداخت که این تصوّرات را از دماغ خود خارج ساخت تا از جهان مرض اندام می کند که فقط باید تصوّرات را از دماغ خود خارج ساخت تا از جهان مرض اندام می کند که فقط باید تصوّرات را از دماغ خود خارج ساخت تا از جهان مناسباتی را برانداخت که این تصوّرات را از دماغ خود خارج ساخت تا از جهان مرض اندام می کند که فقط باید تصوّرات را از دماغ خود خارج ساخت تا از معان مخل مناسباتی را برانداخت که این تصوّرات را از دماغ خود دو این دا در حواه این شکل میام دارم می کند که فقط باید تصوّرات را از دماغ خود می در اینجا از نو به این شکل مانعیر انسانی، عقیدهٔ فرد را در تضاد با مناسبات یا عقیدهٔ جامعهٔ متعارف حاکم دربارهٔ ماته غیر متعارف و تحت سلطه، بیان کند یا خیر، پایان دهد. درست بهمین نحو، نهنگی که از دریا صید میشود و در کو پفرگراین قرار داده میشود، اگر دارای شعور می بود، اعلام میکرد که این وضع که توسط «شرایط نامطلوب» ایجاد شده غیر \_ نهنگ مآبانه است، هر

۱. جرح و تعدیل عبارتی از کمدی آرلکین، موسوم به امپراطور در ماه، اثر نولان دو ناتوئی ـ ۱۵۱۱' "comme ici (درست همین طور در اینجا) پاسخ جملگی کسانی است که به انتزاعات آرلکین دربارهٔ زندگی در ماه گوش فرا دادهاند. چند سانچو ممکن است فقط به این خاطر که این وضع خاص نهنگ و متعلق باوست، بتواند ثابت کند که این وضع همانا نهنگ مآبانه است ـ این دقیقاً نـحوه ای است کـه اشخاص در شرایط معینی باستدال می پردازند در صفحهٔ ۱۸۵، سانچو مسالهٔ مهمی را عنوان میکند:

واما چگونه موجود غیر انسانی که در هر فردی سکنی گزیده را باید مهار کرد؟ چگونه می توان قادر شد موجود غیر انسانی را همراه با موجود انسانی آزاد ننمود؟ کل لیبر آلیسم دارای دشمنی بیدادگر و مخالفی تسخیر ناپذیر است، مانند خدا که ابلیس را داراست؛ در کنار موجود انسانی همواره موجودی غیر انسانی، یعنی اگوئیست و فرد وجود دارد. دولت، جامعه و بشریت نمی تواند این ابلیس را مهار کند. و چون هزار سال به انجام می رسد شیطان از زندان خود خلاصی خواهد یافت، و ایسان را و متهایی را که در چهار زاویهٔ جهانند یعنی یاجوج و ماجوج را گمراه کند و ایشان را بجهت جنگ فراهم آورد...

و بر عرصهٔ جهان برآمده لشگرگاه مقدسین و شهر محبوب را محاصره کردند.» (مکاشفهٔ یوحنای رسول \_باب بیستم، آیات ۹\_۷)

بشکلی که سانچو آن را درک میکند، مساله دوباره تبدیل به یاوهٔ محض میشود. او تصور میکند که افراد تا بحال همواره مفهوم انسان را بوجود آوردهاند، و بعد برای خود تا درجهای که برای تحقق این مفهوم ضروری بود، آزادی کسب کردند؛ و اینکه مقیاس آزادیبی که آنان بدان نایل گشتند، هر زمان بوسیلهٔ تصور از این کمال مطلوب انسان در آن زمان تعیین میشد؛ از اینرو همانا اجتناب ناپذیر بود که در هر فردی، باقی ماندهای که با این ایدتآل مطابق نبود باقی بماند، و در نتیجه، چون «غیر انسانی» بود، آزاد نشد و یا تنها به رغم ایشان همای آزاد شد.

در واقعیت امر، بطبع آنچه رویداد این بود که افراد هر زمان تا اندازه نمی که نه از طرف کمال مطلوبشان از انسان، بلکه از طرف نیروهای مولدهٔ موجود دیکته و اجازه داده میشد، برای خود آزادی کسب مینمودند. معهذا، کلیهٔ رهایی هایی که تاکنون به مقصود خود رسیده، متکی بر نیروهای مولدهٔ محدودی بوده است. تولیدی که این نیروهای مولده میتوانستند فراهم آورند برای کل جامعه ناکافی بود و تکامل را فقط اگر برخی اشخاص نیازهای خود را بزیان سایرین بر می آوردند، ممکن میساخت، و از اینرو برخی \_ اقلیت \_ انحصار کامل را بدست می آوردند \_ در حالیکه دیگران \_ اکثریت \_ در

نتیجهٔ مبارزهٔ دائم برای بر آوردن اساسی ترین نیازهای خود، برای حال حاضر (یعنی تا بوجود آمدن نیروهای مولدهٔ انقلابی جدید) از هر گونه تکاملی کنار گذارده میشدند. باین ترتیب، جامعه تاکنون همواره در چهارچوب تضادی نشو و نماکرده است ـ در روزگار باستان تضاد میان آزاد و برده، در قرون وسطی تضاد میان اشرافیت و سرف ها و در عصر معاصر تضاد میان بورژو آها و پرولتارها. این از سویی، مبین روش ناهنجار و «غیر انسانی» است که طبقهٔ ستم دیده در آن نیازهای خود را بر میآورد و از طرف دیگر مبين حصار تنگى است كه در آن مراوده، و همراه با آن كل طبقه حاكمه تكامل مى يابد. در نتيجه اين خصلت محدود شدة تكامل نه تنها شامل حذف يك طبقه از تكامل است، بلکه ایضاً شامل تنگ نظری طبقهٔ حذف کننده میباشد، و «غیر انسانی<sub>"</sub> را نیز باید در درون طبقه حاكمه جستجو نمود. اين باصطلاح [جنبة] «غير انساني» درست باندازة [جنبه] انسانی، نتیجهٔ مناسبات امروزین است، که جنبهٔ منفی آن عصیان میباشد ـکه بر هیچ نیروی مولدهٔ انقلابی جدیدی متکی نیست \_عصیان علیه مناسبات حاکمی که توسط نیروهای مولدهٔ موجود، و نحوهٔ نیازهای برآورده شدنیی که با این مناسبات مطابقت میکند، بوجود آمده است. بیان ایجابی [جنبهٔ] «انسانی» با مناسبات معین غالب در هر مرحلهٔ تولید و نحوه نیازهای بر آورده شدنی که توسط آنها تعیین میشود، مطابقت میکند، درست همانطور که بیان منفی [جنبهٔ] «غیر انسانی» با کوشش برای نفی این مناسبات غالب و نحوهٔ نیازهای برآورده شدنی حاکم بر آنها بدون تغییر شیوهٔ موجود توليد، كوششى كه اين مرحله از توليد هر روز از نو بوجود ميآورد، مطابقت ميكند.

چنین مناسبات جهان ـ تاریخی برای قدیسمان به تصادم صرفی میان برونوی قدیس و «توده» تنزل مییابد. مقایسه شود با کل انتقاد از لیبر آلیسم انسانی، بالاخص با صفحهٔ ۱۹۲ و بعد از آن.

باین ترتیب، سانچو ساده دلمان با اظهار بی مایهٔ ساده لوحانهاش دربارهٔ موجود غیر انسانی و با گفتگویش دربارهٔ خارج ساختن انسان از ذهن و دماغ خود، که ببرکت آن موجود غیر انسانی نیز از بین میرود و دیگر هیچ گونه مقیاسی برای افراد وجود ندارد، سرانجام به نتیجهٔ ذیل میرسد. او نارسایی و اسارت جسمانی، عقلانی و اجتماعی که بمثابهٔ نتیجهٔ مناسبات موجود بر فردی تاثیر مینهد را بمثابهٔ فردیت و خصوصیات آن فرد تلقی میکند؛ او همچون محافظه کاری متعارفی همین که با بیرون راندن تصور فلاسفه از این مناسبات از فکر خود، ذهنش را آزاد ساخت، باطمأنیه این مناسبات را تصدیق میکند. درست همان طور که در اینجا اعلام میدارد و یژگی های عارضی تحمیل شده به فر د همانا و یژگی های فر دیت است، همین طور هم قبلاً (به «منطق» مراجعه شو د) در رابطه با منبت، نه تنها از هراتفاق و مصادفتی، بلکه ایضاً از هر فر دیتی دست به تجرید میزند.

دربارهٔ نتایج سترگ «غیر انسانی» بدست آمده تو مط او ، سانچو در ترجیع بند خداوندا، رحم کن ذیل که در دهان «موجود غیر انسانی ، میگذارد، نغمه سر می دهد: «من نفرت انگیز بودم، زیرا خود بهترم را خارج از خودم می جستم؛ «غیر انسانی بودم، چون رؤیای انسانی را می دیدم؛ «همچون پارسایان بودم که تشنهٔ هنیت حقیقی خویشند و همواره مخاهکاران بدبخت باقی می مانند؟ می مانند؟ «من کل در کل نبودم، من ـ یکانه نبودم می اندیشیدم؟ «من کل در کل نبودم، من ـ یکانه نبودم. «من کل در کل نبودم، من ـ یکانه نبودم. «من کل در کل نبودم، من ـ یکانه نبودم. «من کل در کل نبودم، من ـ یکانه نبودم. «من کل در کل نبودم، من ـ یکانه نبودم. «من کل در کل نبودم، من ـ یکانه نبودم. «من خودم مرا بسنجند، پایان دادهام؟ «باینکه تو سط انسان خودم را مقیاس قرار دهم و بدیگران اجازه دهم مرا بسنجند، پایان دادهام؟ من از تصدیق هر آنچه فوق من باشد، دست کشیدهام. من از تصدیق هر آنچه فوق من باشد، دست کشیدهام. این چنین بادا

ما در اینجا بیش از این، از اینکه چگونه «غیر انسانی» ـ که می توان عبورا گفت، خود را در چارچوب ذهنی درستی با «روبرگرداندن» «از خود و ناقد»، [یعنی] برونوی قدیس، قرار میدهد، و از اینکه چگونه در اینجا برای خود «غیر انسانی» بنظر میرسد یا نمیرسد، درنگ نخواهیم کرد. فقط خاطر نشان می سازیم که «یگانه» (آن یا او) در اینجا بو سیله خارج ساختن مقدس از ذهن و دماغ خود برای نهصدمین بار مشخص میشود، که تو سط آن، همانطور که ما نیز بنوبهٔ خود مجبوریم برای نهصدمین بار تکرار کنیم، هر چیز همانطور که بود باقی می ماند، گذشته از اینکه این واقعیت چیزی بیش از آرزویی پار سایانه نیست.

در اینجا برای اولین بار دارای شخص یگانه هستیم. سانچو که با تکرار مکررات فوقاً یاد شده معانقهٔ پهلوانی را دریافت داشته، اکنون نام جدید و نجیبی بخو د میدهد. سانچو با بیرون راندن «انسان» از ذهن و دماغ خود به یگانیت خود میرسد. و از این راه، از اینکه «دربارهٔ خود فقط در مقایسه با کس دیگری بیاندیشد» و «چیزی فوق خود را مورد تصدیق قرار دهد» دست میکشد. او مقایسه ناپذیر میشود. این همانا تو هم قدیمی سانچو است که بنابر آن، این نه حوایج افراد، بلکه مفاهیم، تصورات و «مقدس» است \_اینجا در هیئت «انسان» \_که یگانه مقایسه های ثالثه و یگانه پیوند میان افراد می باشد.\*

برای «یگانه» شدن بمفهوم واژهٔ او، قبل از هر چیز او باید برای ما **آزادی از مقدمات و** موجبات را بثبوت رساند.

صفحهٔ ۴۷۰: «اندیشهٔ شما بمثابهٔ مقدمهٔ خود، نه اندیشه تان، بلکه شما را داراست. اما آیا معهذا شما به این ترتیب خودتان را بمثابهٔ مقدمه دارا نیستید؟ آری، اما نه برای من، بلکه برای اندیشه ام. من قبل از اندیشه ام هستم. از اینجا چنین بر می آید که هیچ اندیشه ای مقدم بر تفکرم نیست، یا اینکه تفکرم بدون هرگونه مقدمه ای است. زیرا مقدمه ای که من برای تفکرم هستم، توسط تفکر، تفکری که اندیشه نیست، بوجود نیآ مده، بلکه مالک تفکرم است، و فقط ثابت می کند که تفکر، نه اندیشه \_ بلکه مالکیت است.

«ما آمده ایم رخصت دهیم» که سانچو قبل از اینکه بیاندیشد، نیاندیشد، و اینکه او و هر کس دیگری در این خصوص متفکری است بدون موجبات و مقدمات. بهمین نحو تصدیق می کنیم که او فاقد هر گونه اندیشه ای بمثابهٔ مقدمات خود است، که تو سط اندیشه بو جود نیآ مده. هر گاه سانچو برای لحظه ای از کلیهٔ اندیشه های خود رهانیده شو د که با طبقه بندی نزار او نمی تواند پر دشوار باشد ـ تنها منیت واقعی اش، که در چارچوب مناسبات واقعی جهان برای او وجود دارد، باقی می ماند. او به این نر تیب خود را برای لحظه ای از کلیهٔ مقدمات دگمانیکی محروم میسازد، اما اینک برای اولین بار مقدمات و اقعی برای او شروع به آشکار شدن می کند. و این مقدمات واقعی ایضاً مقدمات و اقعی برای او شروع به آشکار شدن می کند. و این مقدمات واقعی ایضاً واقعی دیگری، و همراه با آن ایضاً مقدمات دگمانیک معروم میسازد، اما اینک برای اولین بار را می می دیگری، و همراه با آن ایضاً مقدمات دگمانیک متفاوتی را بدست نیآورد، یا تا واقعی دیگری، و همراه با آن ایضاً مقدمات دگمانیک متفاوتی را بدست نیآورد، یا تا

\*. [قطعهٔ ذیل در دستنوشته خط خورده است:] سانچو که ملتفت هیچ چیز جز «مقدس» نسمی شود، نیازی ندارد خود را دربارهٔ این واقعیت دل واپس کند که افراد از طریق نیازشان بیکدیگر مرتبط می شوند، و اینکه تکامل نیروهای مولده تاکنون مستلزم سلطهٔ یک بخش بر بخش دیگر بوده است. و در نتیجه مقدمات دگماتیکیاش کاملاً از میان خواهد رفت، خود را به او همراه با مقدمات واقعی نشان خواهند داد. درست همانطور که تکامل او تا بحال و محیط برلنی او در حال حاضر، مقدمات دگماتیکی را به اگو ٹیسم در توافق با خودکشاند، همین طور هم به رغم کلیهٔ آزادی های موهومی از مقدمات، این مقدمه تا زمانی که نتواند بر مقدمات واقعی فایق آید، با او باقی خواهد ماند.

سانچو، همچون میرزا بنویسی حقیقی، کماکان به تلاش برای «نفکر بدون پیش شرط» معروف هگلی، یعنی تفکری بدون مقدمات دگماتیکی که در نزد هگل نیز فقط آرزویی پارسامنشانه است، ادامه میدهد. سانچو تصور میکرد میتواند با جهشی ماهرانه بدین امر نایل گردد و حتی با تعقیب منیت بدون پیش شرط از آن سبقت جوید. اما هم این و هم آن، هر دو از فهم او خارج است.

آنگاه سانچو میکوشد شانس خود را بنحو دیگری بیآزماید:

صفحهٔ ۲۱۴/۲۱۵: «از خواست آزادی نهایت استفاده را ببر!» «چه کسی آزاد خواهد شد؟ تو و من. آزاد از چه؟ از هر چیز که من و تو و ما نیستیم. پس من کنه و باطنم... هر گاه من از هر چیزی که نیستم آزاد شوم چه باقی میماند؟ همانا فقط من و هیچ چیز دیگری جز من.»

> پس در جلد سگ چنین موجودی نهفته بودا فاضلی دوره گرد؟ از این واقعه خندهام میگیرد.ه<sup>(۱)</sup>

«هر چیز که من و تو و ما نیستیم»، بطبع در اینجا دوباره تصوری دگماتیکی، نظیر دولت، ملیت، تقسیم کار و غیره است. همین که این تصورات در معرض انتقاد قرار گیرد - و بعقیدهٔ سانچو، این کار قبلاً از طرف «نقد» یعنی، نقد نقادانه، انجام شده - او دوباره تصور میکند که از دولت، ملیت و تقسیم کار واقعی آزاد شده است. نتیجتاً، منینی که در اینجا «کنه و باطن» است و «از هر چیزی که نیستم» آزاد شده - کماکان منیت فاقد پیش شرط فوقاً یاد شده بهمراه هر چیزی که گریبان خود را از آن خلاص کرده است، می باشد.

معهذا، هرگاه سانچو یکبار موضوع «آزاد شدن» را با میل به رهایی خود نه صرفاً از مقولات، بلکه از قید و بندهای واقعی حل میکرد، آنگاه چنین رهاییی مستلزم تـغییر

گونه، تراژدی فانوست، مجلد ۱، بخش ۱ «اطاق مطالعهٔ فانوست».

\_ ه.ت.

ماکس قدیس \_\_\_\_\_ ۵۳۷

مشترکی برای او و قاطبهٔ عظیم اشخاص دیگر میگشت و تغییری را در وضع جهان بوجود میآورد که از نو برای او و سایرین مشترک می بود. هر چند «منیت» او بعد از رهایی «باقی می ماند» از آن پس منیت بکلی تغییر یافته ای است که با دیگران در وضع تغییر یافتهٔ جهان که دقیقاً مقدمه ای مشترک برای او و سایرین، مقدمهٔ آزادی او و آنان است، سهیم میشود، و از اینجا چنین نتیجه میشود که یگانیت، بی نظیری و استقلال این «منیت» از نو به هیچ سر می زند.

سانچو بار دیگر شیوهٔ سومی را می آزماید: صفحهٔ ۲۳۷: وبدنامی شان این نیست که آنان (بهودیان و مسیحیان) ویکدیگر را سنار میکدارند، بلکه این است که این کار فقط نیمه کاره اتفاق می افتد. هر گاه آنان می تو انستند اگو نیست های کامل باشند، یکدیگر را بکلی کنار می گذاشتند. صفحهٔ ۲۷۳: واگر کسی فقط مایل است تضاد را حل کند، معنای آن را به طرزی بس

صحب ۲۰۱۴ و تر تشکی کے تاین است کمیند از عن سنا محلقای ان از بعد عشراری بس صوری و بی پایه درک میکند. تضاد بیشتر در خور آنست تا حاد شود.

صفحهٔ ۲۷۴: دفقط هنگامیکه تضادتان راکاملاً بشناسید و هنگامیکه هر کس خود را از سر تا پا بمثابهٔ یکانه تأیید کند، دیگر به سادگی تضادتان را پنهان نخواهید کرد... قطعی ترین و تعیین کننده ترین تضاد ـ تضاد میان یک شخص یگانه و دیگری، ـ اساساً فراتر از حدودی میرود که تضاد نامیده میشود... شما همچون شخصی یگانه، هیچ چیز مشترک بیشتری با سایرین، و به این خاطر، هیچ چیزی که شما را از او جدا یا نسبت بدو خصمانه سازد، ندارید... تضاد در جدایی و یگانیت کامل... از میان میرود.»

صفحهٔ ۱۸۳: «من در ارتباط با سایرین نمی خواهم خاص باشم یا دارای چیزی خاص؛ و نه بوسیله سایرین خودم را می سنجم... من میخواهم چیزی باشم که می توانم باشم، و هر چیزی که می توانم باشم، دارا باشم. من اهمیتی باینکه دیگران چیزی شبیه من هستند، یا دارا هستند، نمی دهم! آنان می توانند نه چیزی برابر یا همانند باشند یا دارا باشند. من هیچ چیز بضرر آنها بیش از آنچه بضرر پر تگاهی که امتیاز حرکت [بر لبه آن] را دارا هستم، انجام نمی دهم. اگر بتوانند آن را دارا باشند، آن را خواهند داشت. هیچ چیز زیان آوری نسبت به سایر اشخاص انجام ندادن، همانا معنای نداشتن امتیاز است... نباید خود را بمثابهٔ «چیزی خاص» مثلاً یهودی یا مسیحی تلقی نمود. خوب، من خودم را نه بمثابهٔ چیزی خاص بلکه بمثابهٔ یگانه تلقی می کنم. درست است، من با دیگران دارای شباهت هستم؛ اما این فقط برای مقایسه با خود اندیشی صدق می کند؛ معهذا، در واقع من یگانهای غیر قابل مقایسهام. گوشت تنم، گوشت تن آنان نیست، و روحم، روح ایشان نیست. هرگاه آنان را تحت مفهوم کلی «گوشت» و «روح» در آورید، آنگاه اینها اندیشه های شما هستند که با گوشت و روح من سرو کاری ندارد.» صفحهٔ ۲۳۴: «جامعهٔ انسانی بخاطر اگوئیست، انابود میشود، زیرا یکدیگر را بـمثابهٔ موجودات انسانی تلقی نمیکنند، بلکه بطور اگوئیستی بمثابهٔ منیتی علیه شمایی که کاملاً از من مجزا و مخالف من هستید، عمل میکنند. صفحهٔ ۱۸۰: «انگار فرد همواره فرد دیگری را نمی جوید، و انگار شخص نباید با دیگری، هنگامیکه بدو محتاج است، خود را دمساز کند. اما تفاوت این است که در این حالت در واقع فرد با فرد دیگر متحد میشود، و حال آنکه سابقاً با او توسط پیوندی مرتبط بود. صفحهٔ ۱۸۸: «فقط هنگامیکه شما یگانه اید می توانید در مراوده تان با دیگری آنچه که واقعاً هستید، باشید.»

در خصوص توهم سانچو دربارهٔ مراودهٔ یگانه شدگان «آنطور که واقعاً هستند» دربارهٔ «متحد ساختن افراد»، و بیک کلام، دربارهٔ «اتحادیه»، کاملاً بحث شد. صرفاً خاطر نشان می سازیم: در حالیکه در اتحادیه هر کس دیگری را صرفاً بمثابهٔ شیء و مالکیت خود تلقی می کند و در نظر می گیرد (به صفحهٔ ۱۹۷ و نظریهٔ مالکیت و استئمار مراجعه شود)، در «تفسیر» (ویکاند، ص ۱۵۷)، بر عکس، حاکم جزیرهٔ مفت آباد پی می برد و درک می کند که دیگری نیز متعلق باو، از آن او و یگانه است، و در این قابلیت ایضاً به محمول (ابژهٔ) سانچو، هر چند نه دیگر به مالکیت سانچو تبدیل میشود. سانچو از روی یأس و ناامیدی، خود را فقط با تصور نابیوسیده ای رهایی می بخشد و «باین خاطر» خود مجاز میدارد» که باز هم توسط آگاهی شیرینی که مع الوصف «کاملاً از بین نبرده» شکرین میشود. از اینرو، نتیجه همانا خردمندی قدیمی است [که بموجب آن] هر کس برای خود و برای سایرین و جود دارد.

بیائیم افاضات پر طمطراقانهٔ سانچو را به مـتواضـعانهترین مـضمون واقـعیاش بـاز گردانیم.

عبارات مبالغه آمیز دربارهٔ «تضاد» که باید حدت یابد و بـه مـنتها درجـه بـرمـد، و دربارهٔ «چیزی خاص» که سانچو نمیخواهد بعنوان رجحانی دارا باشد، منتهی به چـیز واحدی میشود. سانچو میخواهد یا بهتر بگوئیم معتقد است که میخواهد مراوده مـیان افراد صرفاً شخصی باشد، که مراودهٔ آنان نباید از طریق چیز ثالثی میانجیگری شود (به رقابت مراجعه شود). این چیز ثالث در اینجا «چیزی خاص» یا تضاد خاص و نه مطلق است، یعنی موقعیت افراد در ارتباط با یکدیگر توسط مناسبات اجتماعی امروزین تعیین میشود. سانچو برای مثال نمیخواهد دو فرد با یکدیگر بمثابهٔ بورژو آ و پر ولتاریا در «تضاد» باشند؛ او علیه «خاص» که «رجحان» بورژو آ بر پر ولتاریا را تشکیل میدهد، در مقام اعتراض بر می آید؛ او مایل است آنان وارد مناسبات کاملاً شخصی شوند و با یکدیگر صرفاً بمثابهٔ افراد مرتبط گردند. او در نظر نمی گیرد که در چهار چوب تقسیم کار، مناسبات شخصی ضرورتاً و بطور اجتناب ناپذیری به مناسبات طبقاتی تکامل می بابد و بدین مثابه تثبیت میشود، بنابراین کلیهٔ سخنان او بطور ساده به آرزوی پارسا مانه منتهی میشود، آرزویی که او امیدوار است با ترغیب این طبقات که ایده «تضاد» و «امتیاز خاص» خود را از اذهانشان بزدانید، تحقق بخشد. در قطعات فوقاً نقل شده از سانچو، همه چیز ثنها به عقاید افراد دربارهٔ خود و عقیدهٔ او دربارهٔ ایشان و آنچه آنان میخواهند و آنچه او میخواهد، بر می گردد. «تضاد» و «خاص» توسط تغیر «عقیده» و میخواهند و آنچه او میخواهد، بر می گردد. «تضاد» و «خاص» تو سط تغیر «عقیده» و

حتی آنچه که رجحان فردی بذاته را بر افراد دیگری بوجود میآورد، در روزگار ما ایضاً محصول جامعه است و در تحقق خود، همانگونه که قبلاً سانچو را در رقابت نشان دادیم، ناگزیر خود را بمثابهٔ امتیازی مینمایاند. بعلاوه فرد بذاتهٔ مورد تـوجه او تـابع تقسیم کار است که او را یکجانبه و فلج میسازد و معین میکند.

دست بالا، حاد شدن تضاد سانچو و از بین رفتن خاص بچه منتهی میشود؟ باینکه، مناسبات متقابل افراد می بایست رفتار آنان با یک دیگر باشد، در حالیکه تفاوتهای متقابلشان منش اختلاف هایشان (بمثابهٔ خویشتن آمپیریکی که خود را از دیگری متمایز میسازد) هر دو اینها، یا برای سانچو، تضمینی عقیدتی است از آنچه وجود دارد، زیرا مناسبات افراد تحت کلیهٔ شرایط تنها می تواند رفتار متقابلشان باشد، در حالیکه تفاوت هایشان منش اختلاف هایشان، یا آرزوی پارسا منشانه است که همی بایست به چنین طرزی رفتار کنند و از یکدیگر به چنین طرزی متفاوت باشند، که رفتارشان هستی مستقلی بمثابهٔ مناسبات اجتماعی مستقل از آنها نمی گیرد، و اینکه تفاوتهای آنها از یکدیگر نمی بایست خصلت مادی (مستقل از شخص) که اختیار کردهاند و هر روز به اختیار گرفتن آن ادامه می دهند، بخود بگیرد.

افراد همواره و دركليهٔ شرايط داز خود آغازكردهاند»، اما از آنجائيكه بهاين مفهوم

که به هیچ گونه رابطهای با یکدیگر نیاز نداشتهاند، یگانه نبودهاند، و از آنجائیکه نیازهایشان و بالنتیجه سرشت آنان و شیوهٔ بر آوردن نیازهایشان، آنان را با یک دیگر مرتبط مينمود (مناسبات ميان جنسيتها، مبادله، تقسيم كار)، بايد با يكديگر وارد مناسباتی میشدند. بعلاوه، از آنجائیکه آنان نه بمثابهٔ منیت های محض بلکه بمثابهٔ افرادی در مرحلهٔ معینی از تکامل نیروهای مولده و احتیاجات خود وارد مراوده با يكديگر مي شوند، و از آنجائيكه مراوده بنوبهٔ خود، توليد و نيازها را معين مي كند، از اينرو دقيقاً رفتار شخصي و فردي افراد، و رفتار آنان با يكديگر بودكه مناسبات موجود را بوجود آورد و همه روزه آنها را از نو بوجود مي آورد. آنان با يكديگر همانطور كه بودند وارد مراوده شدند و آنطور که بودند، قطع نظر از «دیدگاهشان به زندگی»، «از خود» آغاز نمودند. این «دیدگاه و نگرش به زندگی» ـ حتی دیدگاه منحرف فلاسفه ـ بطبع فقط مي تو انست بوسيلة زندگي و اقعي آنان تعيين شود. بدينطريق طبعاً نتيجه ميشود که تکامل فرد بوسیلهٔ زندگی کلیهٔ کسانی که با او مستقیماً یا من غیر مستقیم مرتبط اند تعیین میشود، و اینکه نسل های گوناگون افراد که با یکدیگر وارد مناسبات میشوند، بیکدیگر ربط و پیوند می پابند، که هستی جسمانی نسل های متأخر توسط نسل های پیشین آنان معین میشود، و اینکه این نسلهای متأخر، نیروهای مولده و اشکال مراودهای که توسط پیشینیان آنان انباشت شده است را بارث می برند، و از این رهگذر ارتباط متقابل خود آنان تعيين ميشود. مختصر آنكه، واضح است كه تكامل صورت ميگيرد و اينكه تاريخچهٔ فردي مجزا احتمالاً نمي تواند از تاريخچهٔ افرادي پيشين يا معاصر جدا شود، بلكه بوسيلة اين تاريخ معين ميشود.

تبدیل مناسبات فردی به ضد خود، [یعنی] به مناسباتی صرفاً مادی، وجه تمایز فردیت و اتفاق و مصادفت بوسیلهٔ خود افراد، همانگونه که قبلاً نشان دادیم، رونـدی تاریخی است و در مراحل گوناگون تکامل، اشکال بمراتب حادتر و عامتری میگیرد.

در دوران حاضر، سلطهٔ مناسبات مادی بر افراد و سرکوب فردیت تـوسط شـرایـط عارضی، حادترین و عامترین شکل را بخودگرفته و بهاین وسیله [در مقابل] افراد حاضر وظیفهٔ بسیار معینی را قرار داده است. [یعنی]، همانا وظیفهٔ جایگزینی سلطهٔ شـرایـط و اتفاق بر افراد را بجای سلطهٔ افراد بر اتفاق و شرایط. و آنگونه که سانچو می پندارد این تقاضا را پیش نکشیده که: «من باید خودم را رشد و تکامل دهم»، [یعنی] چیزی که تا بحال هر فردی آن را بدون اندرز سانچو انجام داده، بلکه برعکس، خواستار رهایی از شیوهٔ کاملاً معینی از تکامل است. این وظیفه که توسط مناسبات امروزی دیکته شده است با وظیفهٔ سازماندگی جامعه به طرزی کمونیستی مطابقت دارد.

قبلاً در بالا نشان دادیم که از میان رفتن وضع اموری که در آن مناسبات از افراد، مستقل میشود و فردیت مطبع شانس و تصادف میگردد، مناسبات شخصی افراد ترابع مناسبات کلی طبقاتی و غیره میشود ـ و اینکه از میان رفتن این وضع امور، در تحلیل نهایی بوسیلهٔ از بین رفتن تقسیم کار معین میشود. هم چنین نشان دادیم که از بین رفتن تقسیم کار توسط تکامل مراوده و نیروهای مولده تا چنان درجهای از کلیت تعیین میشود که مالکیت خصوصی و تقسیم کار به قید و بندی بر آنها تبدیل میشود. باز هم نشان دادیم که مالکیت خصوصی و تقسیم کار به قید و بندی بر آنها تبدیل میشود. باز هم نشان دادیم که مالکیت خصوصی و تقسیم کار به قید و بندی بر آنها تبدیل میشود. باز هم نشان دقیقاً بهاین خاطر که شکل موجود مراوده و نیروهای مولده همانا جامع و فراگیرند و یعنی میتوانند آنها را به تجلیات آزادانهٔ زندگانی خود تبدیل کنند. نشان دادهایم که در مینی میتوانند آنها را به تجلیات آزادانهٔ زندگانی خود تبدیل کنند. نشان دادهایم که در محال حاضر افراد هیبایست مالکیت خصوصی را براندازند، زیرا نیروهای مولده و اشکال مراوده تا جایی تکامل یافتهاند که تحت تسلط مالکیت خصوصی، به نیروهای و ریرانگر تبدیل شدهاند، زیرا تضاد که تحت تسلط مالکیت خصوصی، به نیروهای نشان دادیم که از بین رفتن مالکیت خصوصی و تقسیم کار خود پیوند یافتن افراد بر شال دادیم که از بین رفتن مالکیت خصوصی و تقسیم کار خود پیوند یافتن افراد بر شان دادیم که از بین رفتن مالکیت خصوصی و تقسیم کار خود پیوند یافتن افراد بر نشان دادیم که از بین رفتن مالکیت خصوصی و مراوده جهانی، بوجود آمده است. و بالاخره

در محدودهٔ جامعهٔ کمونیستی، تنها جامعهای که در آن تکامل حقیقی و آزادانهٔ افراد به عبارت صرف بودن خود پایان میدهد، این تکامل دقیقاً توسط رابطهٔ افراد، رابطهای که تا اندازهای عبارت است از پیش شرطهای اقتصادی و تا اندازهای هم بستگی ضروری خصلت فعالیت افراد بر اساس نیروهای مولدهٔ موجود، تعیین می شود. بنابراین ما در اینجا با افرادی در مرحلهٔ تاریخی معینی از تکامل سروکار داریم و نه به هیچ وجه صرفاً با افرادی که الله بختی انتخاب شدهاند، [و یا] حتی با نادیده گرفتن انقلاب اجتناب ناپذیر کمونیستی، که خود شرط کلی برای تکامل آزادانهٔ آنان است. آگاهی افراد از مناسبات متقابلشان، بطبع، نیز دستخوش دگرگونی خواهد شد، و از اینرو، کمتر «اصل عشق» و رجان نثاری» خواهد بود تا اگو ئیسم. باین ترتیب، «یگانه بودن» ۔ اگر بمفهوم تکامل حقیقی و رفتار، آنگونه که در بالا توصیف شد، در نظر گرفته شود، نه تنها مستلزم چیزهایی بکلی متفاوت از حسن نیت و آگاهی درست است، بلکه حتی در تضاد مستقیم با پندارهای سانچو می باشد. برای او «یگانه بودن» چیز بیشتری جز زینت و آرایش مناسبات موجود، و قطرهٔ ناچیزی از مرهم تسلی بخش برای جانهای مسکین و ناتوان که از طریق تیره بختی، واژگون بخت می شوند، نیست.

با توجه به «بی همتایی» سانچو، وضع همان است که با «یگانه بو دن» او. خود او بیاد خواهد آورد، اگر بکلی در «خود \_فراموشی» گم نشده بود، تشکیلات کار در «اتحادیهٔ اگو ئیست های اشتیرنر، نه تنها بر قابل قیاس بودن نیاز ها، بلکه ایضاً بر برابری آنها بنا ساخته شد. و او نه تنها نیازهای یکسان، بلکه فعالیت یکسانی را نیز متصور گشت، بطوریکه فرد می توانست جای دیگری را در «کار بشری» بگیرد. و پاداش دهی اضافی به شخص «یگانه» که مساعی خود را به کمال میرساند ـ چه اساس دیگری جز این واقعیت دارد که عملش با اعمال دیگران مقایسه میگردد و نظر به برتریاش بیشتر عایدش میشود؟ و سانچو اصولاً چگونه می تواند دربارهٔ بی همتایی صحبت کند، هنگامی که به يول يعنى \_ وسيلة مقايسه كه هستى مستقلى در عمل كسب مىكند \_ اجازه مىدهد به هستی خود ادامه دهد، و خود را تابع آن میسازد و بخود اجازه میدهد بوسیلهٔ این مقياس سنجيده شود تا با ديگران قياس شود؟ پرواضح است كه او خود كذب آموزش غیرقابل قیاسش را فاش میسازد. هیچ چیز آسان تر از این نیست که برابری و نابرابـری، شباهت و عدم شباهت، تَعيِّنات خود انديشي ناميده شود. بي همتايي نيز تعيني از خود اندیشی است که فعالیت و کار آمدی مقایسه را به مثابهٔ پیش شرط خود داراست. برای اينكه نشان داد اين مقايسه اصولاً تَعيّن دلخواهانه صرفي نيست، تنهاكافي است موردي، مورد پول، یعنی مقایسهٔ ثالثهٔ دائم افراد و اشیاء را به دست داد.

و آنگهی، بی همتایی میتواند معنایی متفاوتی داشته باشد. تنها معنی مورد نظر در اینجا، یعنی، «یگانه بودن» بمفهوم اصلیت، مستلزم آنست که فعالیت فردی بی همتا در حیطهٔ معینی از فعالیت برابرهای خود متفاوت باشد. پر زیانی، آواز خوان بی نظیری است درست به این خاطر که مُشارالیها یک آوازخوان است و با سایر آوازخوانان مقایسه میشود، و در واقع از طرف کسانی که قادرند بی بدیلی اش را از طریق مقایسه ای که برشنوایی متعارفی و تعلیم موسیقایی متکی است، تصدیق کنند. آواز پرزیانی و غور غور یک قورباغه غیر قابل مقایسه است، هر چند حتی در اینجا می تواند مقایسهای وجود داشته باشد، اما این مقایسهای است میان موجودی انسانی و یک قورباغه، و نه میان پرزیانی و قورباغهای یگانه. تنها در حالت اول ممکن است از مقایسهای میان افراد صحبت نمود، در حالت دوم مساله فقط بر سر خصایص آنان بمثابهٔ انواع یا نوع است. نوع سوم بی همتایی ـ بی نظیری آواز پرزیانی با دم یک ستارهٔ دنباله دار ـ را ما به «التذاذ - نفس» سانچو واگذار می کنیم، زیرا بهر تقدیر از «داوریهای ابلهانه» لذت می برد، هر چند، حتی این مقایسهٔ سخیفانه در سخافت مناسبات امروزین دارای پایه و اساسی باشد.

ضمناً، بی همتایی سانچو به همان عبارات میان تهی بمثابهٔ یگانیت او منتهی میشود. افراد دیگر نباید بمثابهٔ مقایسه های ثالثه tertium comparationis که از آنان مستقل است، سنجیده شوند، بلکه مقایسه باید به منش ـ تفاوت، یعنی به تکامل فردیت آنان تبدیل شود که در ضمن با خارج کردن «اندیشه های مزاحم»شان از دماغ خود بو جود می آید.

و آنگهی، سانچو فقط با نمونهٔ مقایسه ای که تو سط کاتبان و گزافه گویان انجام می گیرد آشناست که به این نتیجهٔ شکو همند منجر میشود که سانچو، برونو نیست و برونو، سانچو نیست. از سوی دیگر او بطبع با علومی که دقیقاً با قیاس و تعیین اختلاف در حیطه های مقایسه به پیشر فت های قابل ملاحظه ای نایل گشته اند و در آن قیاس خصلتی با اهمیتی عام کسب نمو ده ـ یعنی، آناتو می قیاسی، گیاه شناسی، لغت شناسی و هکذا، نا آشناست. هم در عمل و هم در تئوری، در رقابت و علم با یکدیگر مقایسه میکنند. دکانداران کوچک و کاسبکاران، نظیر آلمان ها، که از مقایسه و رقابت هراسناک ند، خود را در پشت سپر بی نظیری و بی همتایی که از طرف سازندگان برچسب های فلسفی برایشان تدارک دیده شده پنهان می سازند. سانچو نه فقط به صلاح آنان بلکه ایضاً به صلاح خود، از هر گونه مقایسه ای امتناع می ورزد.

«هیچکس برابر و معادل من و جو د ندارد.»

و در صفحهٔ ۴۰۸ پیمان با «هم سانان و برابرهای من» بمثابهٔ فروپاشی جامعه در مراوده توصیف میشود:

«کردک، مراوده با هم سانان خود را بر جامعه ارج می شمارد.»

معهذا، سانچو گاهی اوقات «هم سان و برابر با من» و «معادل» را بطور کلی به مفهوم «همانند»، مورد استفاده قرار میدهد، برای مثال قطعهٔ فوقاً یاد شده در صفحهٔ ۱۸۳:

وآنان نه چیزی معادل و همانند دارند و نه هستند.»

در اینجا او به «چرخش نوین نهایی بیان» خود میرسد که بالاخص در «تفسیر» مورد استفاده قرار میدهد.

یگانه بودن، اصلیت و تکامل «ویژه» افراد که بزعم سانچو، برای مثال در کلیهٔ «آثار بشری» رخ نمی دهد، هر چند هیچکس انکار نمی کند که یک بخاری کارگذار، بخاری را «بهمان» طرزی که دیگری آن راکار میگذارد، کار نمیگذارد؛ و تکامل یگانهٔ افراد که بنابر عقیدهٔ همین سانچو، در حیطه های مذهبی، سیاسی و غیره روی نمی دهد (نگاه کنید به «فنومنولوژی») هر چند هیچکس انکار نمیکند که از کلیهٔ کسانی که به اسلام معتقدند یک نفر «بهمان» طرزی که دیگری معتقد است، بآن معتقد نیست و تا این اندازه هر کدام از آنان «یگانه» است، و همین طور هم در میان شهروندان که یکی برخورد «همانندی» نظیر دیگری هرگاه فقط به این خاطر که امر برخورد او باشد و نه امر برخورد کس - دیگر، بدولت ندارد - کلیهٔ این «یگانه بودن» بس ستایش شده که [بزعم سانچو] آنچنان از «همانندی» و یکسانی شخصی متمایز بود، که در کلیهٔ افرادی که تا بحال وجود داشته اند، بسختی می تو انست چیزی جز «نمونه های» نوع را ببیند، به این ترتیب در اینجا به همانندی شخص با خود، آنگونه که از طرف پلیس وضع شده و به این واقعیت که یک بود میان فرد دیگری نیست، تنزل می بابد. بدینسان سانچو که میخواست با یک یوش

او در صفحهٔ ۱۸۴ «تفسیر» با کمال چاپلوسی و التذاذ ـ نفس زیادی حکایت میکند که او، هنگامیکه امپراطور ژاپن غذا میخورد، سیر نـمیشود، زیرا مـعدهٔ او و مـعدهٔ امپراطور ژاپن، معده های «یگانه» و «بی همتا» یعنی معده هایی همانند نیستند. اگر سانچو تصور میکند که به این طریق مناسبات اجتماعی تاکنون موجود یا حتی فـقط قـوانـین طبیعت را از میان میبرد، آنگاه ساده لو حیاش بمنتهی درجه خطرناک است و صرفاً از این واقعیت ناشی می شود که فلاسفه، مناسبات اجتماعی را بمثابهٔ مناسبات متقابل افراد خاصی که با خود همانندند و قوانین طبیعت را بمثابهٔ روابط متقابل این اجسام خاص، توصیف نکردهاند.

بیان کلاسیکی که لایپ نیتس به این حکم قدیمی داده است (و در اولین صفحهٔ هر کتاب درسی فیزیک بعنوان نظریهٔ نفوذپذیری و عدم تداخل اجسام، یافت میشود) بخوبی شناخته شده است:

ومعهذا، هر مونادی (جوهر فردی) ضرورتاً از هر جوهر فرد (موناد) دیگر متفاوت است؛ زیرا در طبیعت هیچگاه دو چیز یکسره مانند یکدیگر وجود ندارد.» (اصول فسلسفه... و غیره).

یگانه بودن سانچو در اینجا به صفتی تنزل مییابد که با هر شپش و ذرهٔ شنی در آن سهیم میشود.

بزرگترین ابطالی که فلسفهٔ او با آن می تواند خاتمه یابد این است که این درک مبنی بر اینکه سانچو، برونو نیست و برونو، سانچو نیست، که برای هر ساده لوح عـامی و هـر درجه دار نیروی انتظامی امری بدیهی است را یکی از بزرگترین کشفیات تلقی میکند و واقعیت این تفاوت را معجزهای واقعی در نظر میگیرد.

بدینسان «هورای نقادانه» «خبرهٔ اندیشه»مان به ناله و مددخواهی نقادانهای تبدیل میشود.

\* \* \* پس از همهٔ این ماجراها، یگانهمان بار دیگر بسوی کلبهٔ بندری سرف بومی خود بادبان میکشد. «عنوان اشباحی کتاب او»<sup>(۱)</sup> برای دیدارش با «شادمانی» به بیرون میشتابد و اولین سخنی که با وی گفت این بودکه احوال خر چطور است؟ سانچو جواب داد، بحمد الله حال خر از صاحب خر بهتر است.

زن بانگ بر آورد: خدا را شکر میکنم که چنین تفضلی در حق ما فرمود. حال ای رفیق، تعریف کن ببینم که تو از حرفهٔ مهتری چه ثروتی بهم زدهای؟ کدام لباس نویی را برای من سوغات آوردی؟

سانچو گفت: زن، من از این چیزها نیاوردهام ولی «هیچ خلاقانه»، هیچی که از آن

. تلمیحی است به زوجهٔ اشتیرنر، ماری دنهارت. Marie Daehnhardt.

خودم بمثابهٔ خالق، هیچ خلق میکنم، آورده ام. این به این معنی است که باز هم در من عنوان پدر کلیسا و اسقف جزیره ای، آن هم نه از این جزیره های الکی بلکه جزیره ای که از آن بهتر نباشد را خواهی دید.

زن گفت: انشا الله خدا بکند، چون ما احتیاج مبرمی به این چیزها داریم. اما بگو ببینم، جزیره یعنی چه، من که سر در نمی آورم.

سانچو گفت: حق داری زن، خر چه داند قیمت نقل و نبات<sup>(۱)</sup>، به وقت خودش همهٔ این چیزها را خواهی دید. فقط میخواهم علی الحساب بتو بگویم که در دنیا چیزی شیرین تر از این نیست که آدم مهتر آبرومند پهلوان سرگردانی باشد که بدنبال ماجراها میگردد. راست است که اغلب این ماجراها «به آن خوبی و خوشی که آدم دلش میخواهد به مواد دل نمیگردند.» (<sup>(۲)</sup> داستا و استان خوبی و خوشی که آدم دلش که در جاده ها برای آدم پیش می آید نود و نه فقرهٔ آن مرتباً برخلاف انتظار تمام میشود. من این نکته را به تجربه دریافته ام زیرا در چند تای آنها مرا بر لحاف رقصانده اندو از بقیه کتک خورده و خرد و خمیر بیرون آمده ام، ولی با این همه، چیز خوبی است، سال مطالعهٔ برلن نقل قول شود، مأواش ریشه شناختی در کلیهٔ زبانها اختیار گردد، حقایق سیاسی کلیهٔ کشورها دستخوش تحریف شود، لافزنانه قفسهای تمامی اژدها پیکرها و شتر مرغها، اجنه ها، غول های بیابانی و «اشباح» بزیر افکنده شود، با جمگلی آبای کلیسا و فیلسوفان دست به گریبان شود، و باز هم، سرانجام کفاره آن فقط با بدنتان داده شود، نیاز «یگانه» همواره برآورده میشود. (نگاه کنید به سروانتس، مجلد ۱، فصل ۵)

۱. در اصل، عسل باب دندان خر نیست. (م)
 ۲. أنطور كه انسان طالب أن است.

#### ۲\_تفسير پوزش طلبانه <sup>س</sup>

هر چند سابق بر این، سانچو هنگامیکه در حالتی از خفت و شرمندگی (سروانتس، فصول ۲٦ و ٢٩)، انواع «شبهات» را دربارهٔ قبول موقوفهٔ کلیسائی دارا بود، بعد از تعمق دربارهٔ شرایط تغییر یافته، و آمادگی قبلیاش بعنوان دربان اخوت مذهبی (سروانتس، فصل ٢١) سرانجام تصمیم میگیرد این شبهه را «از دماغ خود خارج کند». او اسقف جزیرهٔ مفت آباد و کاردینالی میشود و بدین مثابه با حالتی با شکوه و وقاری مطرانی در میان متقدمان شورایمان جلوس میکند. اینک، بعد از واقعهٔ ضمنی طولانی به این شورا باز میگردیم.

راست است که در می یابیم «برادر سانچو» در مقر جدیدش در زندگی، بنحو چشمگیری دستخوش تغییر شده است. او اکنون کلیسای ظفرنمون را در مقابل کلیسای پیکار جو، که قبلاً در آن بود، نمایندگی می کند. بجای شیپورهای ستیزه جویانهٔ «کتاب»، جدیت با شکوهی وجود دارد؛ «اشتیرنر» جای «منیت» را گرفته است. این نشانگر آنست تا چه اندازه این ضرب المثل فرانسوی بجاست که: از بلند مرتبکی تا مسخرگی گامی بیش نیست.<sup>(۱)</sup> qu'il n'y a qu'un pas du sublime au ridicule از زمانی که پدر کلیسا شد و شروع به نگارش رسالات آخوندی نمود، خود را چیزی جز «اشتیرنر» نمی نامد. او این شیوهٔ «یگانه» التذاذ \_نفس را از فویر باخ می آموزد، اما این متاسفانه بیشتر از عودی که خرش می نوازد، برازنده اش نیست. و هنگامیکه از خود بصورت سوم

. گفتاری منسوب به ناپلتون که غالباً از طرف او بازگو میشد. (م)

پروسی به «مخلوق» اشتیرنر خود بصورت سوم شخص خطاب میکند، که به هیچ وجه نباید با قیصر اشتباه شود.<sup>(۱)</sup> تأثیر بیشتر از آن جهت خنده آور است که سانچو این تناقض و ناسازگاری را تنها برای رقابت با فویرباخ مرتکب میشود. التذاذ \_نفس سانچو از عمل خود بمثابهٔ مردی بزرگ در اینجا به رغم ایشان malgré lui التذاذی برای دیگران است.

چیز «خاصی» که سانچو در «تفسیرش» انجام میدهد، تا جائی که آن را قبلاً در واقعهٔ ضمنی «مورد استفاده قرار ندادیم» عبارت است از خوشحال کردمان با یک سری از گونه هایی دربارهٔ موضوعات شناخته شده ای است که سابق بر این با آنچنان یکنواختی ملالت آوری در «کتاب» به معرض نمایش در آمد. در اینجا موسیقی سانچو، که نظیر موسیقی بر همن های هندوی و یشنو فقط یک نت را می شناسد، چند پرده بالاتر اجرا میشود. اما اثر تخدیر کنندهٔ آن بطیع، همان باقی می ماند. بدین نحو، برای مثال، آنتی تز «اگو تبستی» و «مقدس» بار دیگر کاملاً ورز می آید، و این بار زیر تابلوی «جالب توجه» و «غیر جالب توجه» و آنگاه «جالب توجه» و «مطفاً جالب توجه»، [یعنی]، نو آوریی که ضمناً، فقط می تواند مورد علاقهٔ دوستداران نان فطیر، در اصطلاح عام نان نذری، باشد. بطیع، خرده بورژو آی «فر هیخته» برلنی را نباید بخاطر تحریف ادبیانهٔ ذیعلاقه و ذیمدخل به جالب توجه مورد سرزنش قرار داد.

کلیهٔ توهماتی که بزعم دلارام دمدمی سانچو، بوسیلهٔ «میرزا بنویسان» بوجود آمد، در اینجا «بمثابهٔ معضلات \_ شبهات»، بمنصهٔ ظهور میر سد که «فقط روح خالق آنهاست»، و «ارواح مسکینی که بخود اجازه میدهند با این شبهات قانع شوند»، «باید... بر آنها با قارغ بالی و لاابالی گری فائق آیند» (از دماغ خود خارج کردن معروف) «ص ۱٦۲). آنگاه رسالهای سر میر سد که در آن این نکته برر سی میشود که آیا «شبهات» باید با «تفکر و تأمل» و یا با «کند ذهنی و خرفی»، و حرکت آهستهٔ (آداجیوی) نقادانهٔ \_اخلاقی که در آن وی در آکورد مینور نو حه سر می دهد، از دماغ خارج شود: و تأمل» و یا با «کند ذهنی و خرفی»، و حرکت آهستهٔ (آداجیوی) نقادانهٔ \_اخلاقی که در آن وی در آکورد مینور نو حه سر می دهد، از دماغ خارج شود:

۱. اشاره است به تفاسیر زیبای کشور فرانکها اثر ژول سزار که مصنف، آن را بصورت سوم شنخص
 دربارهٔ خود تحریر کرده است.

برای آسایش خاطر اروپا و بالاخص انگلستان مظلوم زنده دل قدیمی و غمگین جوان، سانچو بمجرد اینکه تا اندازهای با صندلی بیت الخلاء اسقفی خود آشنا شد، از این ارتفاع، رسالهٔ آخوندی بزرگوارانهٔ ذیل را صادر میکند:

رجامعهٔ مدنی اصولاً برای اشتیرنر عزیز نیست، و او هیچگونه قیصدی از اینکه آن را گسترش دهد، بطوریکه دولت و خانواده را ببلعد، ندارد.، (ص ۱۸۹)

بگذار مستر کابدن و مسيو دونير اين را بخاطر بسپارند. سانچو با عنوان اسقفي اش، بلافاصله کنترل يليس روحاني را بعهده ميگيرد و در صفحهٔ ۱۹۳ به هس بخاطر آشفته کردن مطالبی که «مغایر با مقررات پلیس است» توبیخ نامه ای میدهد، و هر چقدر غیر قابل بخشایش نر باشد همانقدر مساعی بدر کلیسایمان که دائماً می کوشد این یکسانی را بر قرار کند عظیم نر است. برای ثابت کردن به همین هس که «اشتیرنر» ایضاً دارای «تئوری قهرمانانه برای دروغگویی، و صفت ارتدوکسی (اصل آئینی) اگو ٹیست در توافق با خود است، در صفحهٔ ۱۸۸ نغمه سر میدهد: «اما اشتیرنر اصولاً نمی کوید برخلاف آنچه هس او را مجبور به گفتن آن می کند \_ که کل اشتباه ا گو نیست های سابق صرفاً این بود که آنان از اگوئیسم خود، آگاه نبودند.» مراجعه کنید به «فنومنولوژی» و تمام «کتاب». صفت دیگر اگو ٹیست در توافق با خود ۔زود باوری ۔را در صفحهٔ ۱۸۲ نشان میدهد که در آنجا این عقیدهٔ فویرباخ مبنی بر اینکه «فرد همانا یک کمونیست است را مورد سؤال قرار نمی دهد. استفادهٔ دیگر از قدرت پلیسی اش عبارت است از سانسور کردن (در صفحة ۱۵۴) كلية تقريظ كنندگان خود بخاطر اين امر كه «با تفصيل بيشترى اگو ئيسم آنگونه که اشتیرنر آن را درک میکند، را مورد بحث قرار نمی دهند». در واقع جملگی آنان مرتكب اين اشتباه شدند كه تصور مي كردند مساله بر سر اكو ثيسم واقعى بود، و حال آنکه مساله صرفاً بر سر برداشت «اشتیرنر» از آن بود.

«تفسیر پوزش طلبانه» ایضاً قابلیت سانچو برای عمل کردن بمثابهٔ پـدر کـلیسا را بـا شروع از نمونهای از ریاکاری بثبوت میرساند:

«پاسخی موجز، اگر نه یحتمل، برای تقریظ کنندگان نامبرده شده، هم چنین دستکم برای برخی خوانندگان دیگر کتاب می تواند مفید باشد.» (ص ۱۴۷)

سانچو در اینجا نقش فدوی را ایفاء میکند و اظهار میدارد که آماده است وقت با ارزشش را برای «نفع» عامه فداکند، هر چند ما را مطمئن میسازد که همواره فقط نفع خودش را در نظر دارد، و هر چند که در اینجا میکوشد خیک آخوندی خود را حفظ کند.

ما به این و سیله به «خاص» «تفسیر» فیصله دادیم. معهذا ویژگی «یکانه»، که سابق بر این در صفحهٔ ۴۹۱ وجود داشت، آنچنان از طرف ما بخاطر «نفع» «برخی از خوانندگان» ذخیره نشده بود که به نفع خود «اشتیرنر». یک دست بی صداست که از آن بی چون و چرا نتیجه میشود که «فرد همانا یک کمونیست است».

یکی از دشوارترین وظایفی که فلاسفه با آن مواجه بودهاند فرود آمدن از جهان اندیشه بجهان واقعی است. زبان، واقعیت بلاواسطهٔ اندیشه است. درست همانطور که فلاسفه هستی مستقلی بهاندیشه تفویض کردهاند، همانطور هم ناگزیر شدهاند زبان را به حیطهٔ مستقلی تبدیل کنند. این همانا راز زبان فلسفی است، که در آن اندیشه ها در شکل کلمات دارای مضمون خاص خود هستند. مسالهٔ فرود از جهان اندیشه به جهان واقعی به مسالهٔ فرود از زبان به زندگی تبدیل میشود.<sup>(۱)</sup>

نشان دادیم که در نتیجهٔ شرایط خصوصی و مناسبات افرادی که هستی مستقلی گرفتهاند، اندیشه ها و تصورات هستی مستقلی می گیرند. مدلل ساختیم که اشتغال منحصر بفرد و منظم با این اندیشه ها از طرف اندیشه پردازان (اید تولوگ ها) و فلاسفه و بدینطریق تنظیم این اندیشه ها، نتیجهٔ تقسیم کار است، و اینکه بویژه فلسفهٔ آلمانی نتیجهٔ شرایط خرده مورژو آیی آلمان می باشد. فلاسفه تنها باید زبان خود را در زبان متداول، که از آن، منتزع شده، مستحیل سازند تا آن را بمثابهٔ زبان تحریف شده جهان و اقعی باز شناسند و دریابند که نه اندیشه و نه زبان فی نفسه قلمرویی از خود بوجود نمی آورند، بلکه آنها تنها تنها تنها تواند.

سانچو که فلاسفه را با لجاجت و عزمی راسخ دنبال میکند، باید بطور اجتناب ناپذیری بدنبال حجرالفلاسفه<sup>(۲)</sup>، مربع سازی از دایره و اکسیر حیات، یا یک «کلمه»

 ۱. بعبارت دیگر؛ ساختار تکامل زبان وابسته به پرانیک است، و معنای زبان در تحلیل نهایی تـوسط مناسبات واقعی ارتباطات تعیین میشود.
 هگل نیز میگوید «زبان ثمرهٔ تفکر است و از اینرو هر آنچه در زبان بیان میشود باید عـام بـاشد» (آنسیکلوپدی ـ بخش ۱ ـ ص ۳۸). (م)
 ۲. سنگ زندگی جاوید. (م) باشد که بدین مثابه دارای قدرت معجزه آسای هدایت از قلمرو زبان و اندیشه را به زندگی واقعی دارا باشد. او د راثر سالها معاشرت با دون کیشوت چنان تحت تأثیر قرار گرفته که از توجه به این نکته قصور می ورزد که این «وظیفهٔ «نصب العین» او چیزی نیست جز نتیجهٔ اعتقادش به کتاب های قطور فلسفی پهلوانان سرگردان.

سانچو بار دیگر شروع به نشاندادن حاکمیت مقدس و تصورات در جمهان بما میکند، و این بار بشکل جدید حاکمیت زبان یا جمله و عبارت را. زبان بطبع، بمجرد اینکه بآن هستی مستقلی تفویض شود، به جمله و عبارت تبدیل میشود.

سانچو در صفحهٔ ۱۵۱، جهان معاصر را «جهان عبارات و جملات، جهانی که در آغاز «کلمه» بود مینامد. او با تفصیل بیشتری انگیزههای تعقیب خـود در پـی کـلمهٔ جادویی را توصیف میکند:

«تفکر فلسفی کوشیده صفتی را بیابد که آنچنان عام باشد که هر کسی را در خود شامل شود... برای اینکه صفت در هر کس گنجانده شود، هر کدام می بایست در آن بمثابهٔ ذات «سوژه» یعنی نه صرفاً بمثابهٔ آنچه که است، بلکه بمثابهٔ آنکس که است، ظاهر شود.» (ص ۱۵۲)

از آنجائیکه تفکر «بدنبال» چنین صفانی بود که سانچو قبلاً ذوق، نصب العین، وظیفه، انواع و غیره نامید، از اینرو اشخاص واقعی تاکنون خود را «در کلمه، کلام و صفت»، «جستهاند» (ص ۱۵۳). تا بحال هنگامی میخواستند فردی را از دیگری، در زبان، صرفاً بمثابهٔ شخصی همانند متمایز سازند، از نام استفاده کردهاند. اما سانچو از نامهای مرسوم و معمولی راضی نیست؛ چراکه تفکر فلسفی وظیفهٔ یافتن صفتی آنچنان عام که در خود شامل هر کس بمثابهٔ سوژه (موضوع) باشد را قرار داده است، او جویای نام فلسفی تجریدی «نام» است که بالاتر از همهٔ نامها و اسماء اسامی است، اسمی بمثابهٔ مقوله، که برای مثال سانچو را از برونو متمایز میکند و هر دو آنان را از فویرباخ و با اشخاص دیگر و موجودات جسمانی قابل اجراست - نو آوریبی که بزرگترین در هم اندیشی رادربرات مبادلهای، پیمانهای زناشوئی و غیره وارد خواهد ساخت و با یک ضربت فاتحهٔ محاضر و دفاتر رسمی را خواهد خواند. این نام اعجاب آور، این کلمه مربت فاتحهٔ محاضر و دفاتر رسمی را خواهد خواند. این نام اعجاب آور، این کلمهٔ

(چنین نیست، چنین نیست،) ce n'est pas ca, ce n'est pas ca نغمه سر می دهند.

سانچو با عصبانیتی زیاد و جدیتی با شکوه بالاخص علیه دون کیشوت \_سلیگای خود بر

می گردد، زیرا در نزد او سوء تعبیر مستلزم «عصیانی» علنی و سوء تفاهم کامل مقام خود

رمر آینه سلیگا درک میکرد که یگانه، عبارت یا مقولهای کاملاً میان تهی است، که در

نتیجه دیگر مقوله نیست. شاید می توانست آن را بمثابهٔ نام مقوله ای که هنوز برای آن

بنابراین، سانچو در اینجا بوضوح می پذیرد که او و دون کیشوتش بدنبال هدف

وبنابراین وجود که بر ناگفتنی ها بنا شده خود چیزی است غیر قابل بیان. آری، غیر قابل

بیان. در جائی که کلمات پایان می یابد، فقط در آنجا زندگی آغاز می شود، فقط در آنجا راز

واحدىاند، فقط با اين تفاوت كه سانچو تصور ميكند ستارة سهيل حقيقي را جسته، در

بمثابة «خالق» است.

نامی ندارد، باز شناسد.» (ص ۱۷۹)

حالیکه دون کیشوت کماکان در تاریکی است.

غیرقابل فهم، دستی و پائی میزند.<sup>(۱)</sup>

فو برباخ در فلسفة آينده<sup>(٢)</sup> مي گويد، ص ۴۹:

در بحرالكبد شوريد: عقل جهانٍ

وجود می تواند استنباط شود.» سانچو گذار از وصف پذیر به وصف ناپذیر را یافته است، او کلمهای که بطور هم زمان بیش و کم، بیش از یک کلمه است را دریافته است. مشاهده کردیم که کل مسالهٔ گذار از اندیشه به واقعیت و در نتیجه از زبان به زندگی، تنها در توهم فلاسفه و جود دارد، یعنی فقط برای آگاهی فلسفی موجه می گردد، که احتمالاً نمی تواند دربارهٔ ماهیت و منشاء جدایی ظاهری خود از زندگی مطمئن باشد. این داهیه تا جائی که اصو لاً در اذهان اندیشه پردازان وارد شد، بطبع نا گزیر بود سرانجام بیکی از این پهلوانان سرگردان بیانجامد که آهنگ یافتن کلمه ای را می کند که بمئابهٔ یک

پایان میدهد، و بمثابهٔ یک کلمه بشیوهٔ ابر زبانشناختی راز ورانهای، از محدودهٔ زبان به

 ۱. (بحرالکبد (دریای جگر سیاه) - دریای منجمد افسانه ای که کشتی ها در آنجا بالکل گیر می افتادند.) شعر از: استاد کونرات اهل ورتسبورگ.
 ۲. لودویگ فویرباخ، احکام اساسی فلسفهٔ آینده. شیء واقعی که دلالت بر آن دارد، اشاره میکند، که بیک کلام، در میان کلمات همان نقشی را بازی میکند که انسان، خداوار ناجی در میان مردمی که دستخوش و همیات مسیحیاند، ایفاء میکند.

پوکترین و میان تهی ترین مغز در میان فلاسفه باید با اعلام اینکه فقدان اندیشهٔ او پایان فلسفه و بدینسان ورود ظفرنمون به زندگانی «جسمانی» است، به فلسفه پایان میداد. بی فکری ذهنی فلسفه باف او پیش از این، در خود پایان فلسفه بود، درست همانطور که زبان غیر قابل بیان او پایان زبان بود. پیروزی سانچو ایضاً بخاطر این واقعیت بود که از تمام فلاسفه او کمتر از همه با مناسبات واقعی آشنا بود، در نتیجه مقولات فلسفی در نزد او آخرین باقی ماندهٔ رابطه با واقعیت، و همراه با آن آخرین رد پای معنی را از دست داد.

پس اینک ای نوکر پارسا و وفادار، ای سانچو پیش رو، برو، و یا بهتر بگو ثیم، سوار بر خرت، بسوی التذاذ \_ نفس یگانهات پیش بتاز، **یگانهات** را تا آخرین حرف الفباء، یگانهای که عنوان اعجاب آور، قدرت و تهورش پیش ازین توسط کالدرون در کلمات ذیل ترنم شده است را «به مصرف بر سان».

ای یگانه ـ ای بهادر دلیر، پهلوان دلارر، پالادین نامآرر، مسیحی همیشه مؤمن، دریادار خوش اقبال آفریقا شاه خودمختار اسکندریه، شاه خودمختار اسکندریه، زاهد و صاحب اختیار معظم اورشلیم<sup>(۱)</sup>

«در پایان بی مناسبت نخواهد بود»، صاحب اختیار معظم اور شلیم و «نقد» سروانتس از سانچو در دون کیشوت، فصل ۲۰ صفحهٔ ۱۷۱، چاپ بروکسل، ۱٦۱۷ (با «تفسیر» ص ۱۹۴ مقایسه شود) را بیاد سانچو بیاوریم.

I. Siempre fiel بردا ۱. کیلمات مسیحی همیشه مومن La Puente de Mantible).
Cristiano توسط مارکس و انگلس در متن گنجانده شده.

ختمشوراىلايپسىگ

برونو و سانچوی قدیس که ایضاً ماکس نامیده میشود، بعد از اینکه زیر آب کـلیهٔ مخالفان خود را در شورا زدند، انـحادی جـاودانـی مـنعقد مـیکنند و آواز دو نـفره رقتانگیز ذیل را سر داده، دوستانه وار نظیر دو دیوانسالار چینی (ماندارین) بیکدیگر سر تکان میدهند.

سانچوی قدیس ونا قد هسمانا سخنگوی حقیقی توده است... او صاحب اختیار و ژنوال در جنگ رهایبخش با اگوئیسم است.و (کتاب، ص ۱۸۷) وماکس اشتیرنر، لیدر و فرماندهٔ کل مجاهدانه (علیه نقد) است. «او در عین حال وماکس اشتیرنر، لیدر و فرماندهٔ کل مجاهدانه (علیه نقد) است. «او در عین حال پرشورتوین و متهورترین همهٔ مبارزان است.» (ویکاند،<sup>(۱)</sup> ص ۱۲۴) مانچوی قدیس وما اینک به قرار دادن لیبرآلیسم سیاسی و اجتماعی در برابر داوری و دادگاه لیبرآلیسم انسانی و نقادانه (یعنی نقد نقادانه) میرسیم. (کتاب، ص ۱۶۳) انسانی و نقادانه (یعنی نقد نقادانه) میرسیم. (کتاب، ص ۱۶۳) مینوی اندین مینود و میگرندار می شوند و مینود و مایل است خود سری را در هم میزیر چاقوی یگانهٔ نقادانه، میافتند» (یعنی، از نقد ربوده میشوند) (ویگاند، ص ۱۲۴) بهزیر چاقوی یگانهٔ نقادانه، میافتند» (یعنی، از نقد ربوده میشوند) (ویگاند، ص ۱۳۶) مینوی قدیس مانچوی قدیس و با به بیان

. ه.ت.

صحیح تر، ار، (یعنی، برونوی قدیس). (کتاب، ص ص ص ۱۹۵/۱۹۹) برونوی قدیس (سخن او را قطع کرده، تمظیمی میکند) ولیبرآل نقادانه بتنهایی... [در برابر] نقد سقوط نمیکند، چرا که خـود او [نـاقد] است، (ویکاند، ص ۱۲۴)

#### سانچوي قديس

ونقد و همانا نقد بینهایی، دوش بدوش زمان است... در میان نظریه های اجتماعی، نقد بدون چون و چراکامل ترین است... در آن اصل مسیحی عشق، اصل اجتماعی واقعی، به تاب ترین بیان خود میرسد و به آخرین آزمون ممکن برای رهایی مردم از استئنائیت [ر] مردوویی دست زده میشود؛ این همانا مبارز ای است با اگوئیسم به ساده ترین و از اینرو مفت و مخت ترین شکل آن. (کتاب، ص ۱۷۷)

#### ېرونوی قدیس

واین منیت... کمال و نقطه اوج عصر تاریخی سپری شده است. یگانه همانا آخرین پناهگاه در جهان کهن و آخرین مخفی گاهی است که دنیای کهن می تواند از آنجا حملات خود را به نقد نقادانه وارد آورد... واین منیت افراطی ترین، نیرومند ترین و قدر تمند ترین اگو ٹیسم دنیای کهن است، (یعنی دنیای مسیحیت،... وایس منیت، جرهری است در پر صلابت ترین صلابت خود.، (ویگاند، ص ۱۲۴)

بعد از این گفت و شنود دوستانه، ایندو ریش سفید کلیسا، شورا را منحل میکنند. **Tنگاه صاماته دست یکدیگر را می ن**شارند. یگانه «خود را در خود ـ فراموشی شیرینی» از یاد میبرد، معهذا، بدون اینکه وبطور کامل گم شوده، و ناقد سه بار ولبخند» میزند و **Tنگاه وبطور مقاومت ن**اپذیری، مطمئن از پیروزی و پیروزمند، راه خود را دنبال میکند.

## مجلد

## **التقاد** از سؤسیالیسم آلمانی بر حسب رسولان مختلف آن

**51**-7-1-

#### Dað

## Westphälische Dampfboot.

#### Eine Monatsfihrift.

Redigirt

.....

Dr. Otto Lüning.

Breiter Infrgang.

#### Bielefeld, 1846.

Derleg von 3. heimich. - Drud von 3. D. Rufter, Bittve.

روى جلد ماهنامه كشتى بخار وستفالى

سوسياليسم حقيقي

رابطه میان سوسیالیسم آلمانی و جنبش پرولتاریایی در فرانسه و انگلستان همان رابطه ای است که در مجلد نخست (مقایسه کنید با ماکس قدیس، لیبر آلیسم سیاسی،) میان لیبر آلیسم آلمانی، آنگونه که تاکنون وجود داشته، و جنبش بورژو آزی فرانسه و انگلیسی یافتیم. همراه با کمونیست های آلمانی، تعدادی از نگارندگانی بمنصهٔ ظهور رسیدند که بارهای عقاید کمونیستی فرانسوی و انگلیسی را جذب کرده و آنها را با مقدمات فلسفي آلماني خاص خود در آميختند. اين سوسياليست ها، يا آنطور كه خود را می نامند «سوسیالیست،های حقیقی»، تألیفات کمونیستی خارجی را نه بـمثابهٔ بـبان و حاصل جنبش واقعى، بلكه بمثابة نوشتارهاى صرفاً نظرى كه توسط فرآيند وانديشة محض، متحول شدهاند \_ بهمان شيوهای که می يندارنـد دسـتگاههای فـلسفی آلمـانی متحول شدهاند \_ تلقی میکنند. بخاطر آنان هیچگاه خطور نمیکند که حتی هنگامیکه این نوشتآرهای دستگاهی را موعظه میکنند، همانا از نیازهای عملی و شرایط زندگی در کل خود یک طبقهٔ خاص در کشوری خاص منشاء می گیرند. اینان معصومانه این توهم، که از طرف برخی از نمایندگان ادبی حزبی ارج نهاده میشود، دائر بر اینکه مساله بر سر "معقولانه ترین، نظام اجتماعی است و نه نبازهای خاص یک طبقهٔ خـاص و عـصری خاص، را بدون چون و چرا می بذیرند. اید تولوژی آلمانی، این سوسیالیست های حقیقی، که در چنگ او اسیرند، را از بررسی وضع واقعی امور باز میدارد. فعالیت اینان برخلاف فعالیت ،غیر علمی، فرانسریان و انگلیسیان در درجه اول این است که آمپیریسم سطحی و «رشد نایافته» این خارجیان را برای تحقیر در برابر پیروان آلمانی

[خود] قرار دهند و به نناخوانی ،علم آلمانی، دست زنند و اعلام کنند که مأموریت او Tشکار ساختن حقیقت کمونیسم و سوسیالیسم، سوسیالیسم کامل و حقیقی می باشد. Tنان بلافاصله براى اين مأموريت بمثابة نمايندگان ,علم آلمانى, بكار پرداختند، هر چند که در اکثر مواقع به صعوبت با وعلم آلمانی، آشنا هستند تا با نوشتآرهای اصلی فرانسویان و انگلیسی ها، که فقط [آنها را] از استخراجات شتاین، الکراس<sup>(۱)</sup> و امثالهم می شناسند. و [اما] آن ،حقیقتی، که اینان به سوسیالیسم و کمونیسم تفویض میکنند چیست؟ آنان از آنجائیکه عقاید کمونیستی موجود در تألیفات سوسیالیستی و كمونيستى راكاملاً مبهم مي يابند \_تا حدى بخاطر جهالت خود حتى در زمينه ادبي، و تا حدى بخاطر سوء تعبير فوقاً ياد شده از اين تأليفات ـ مىكوشند آنها را بـا تـوسل بـه اید تولوژی آلمانی و بویژه با توسل به هگل و فویرباخ روشن سازند. اینان سیستمهای کمونیستی و نوشتآرهای نقادانه و جدلی را از جنبش واقعی کمه همانا فقط بیان آن هستند، جدا می کنند و آنها را بهزور وارد رابطهای دلخواهانه با فلسفه آلمانی می سازند. Tنان Tگاهی از حیطه های تاریخاً مشروط معین زندگی را از این حیطه ها جدا می کنند و Tن را بصورت T گاهی حقیقی و کامل، بعنی T گاهی فلسفی T لمانی ارزیابی میکنند. ایشان با پیگیری کامل، مناسبات این افراد خاص را به مناسبات وانسان، تبدیل کرده و با این کار، از شالودهٔ واقعی تاریخی دست می کشند و به شالودهٔ اید تولوژی باز می گردند، و از آنجائیکه از این رابطهٔ واقعی بی اطلاعاند، می توانند بدون مشگلی برخی مناسبات واهي را باکمک اين روش ،کامل، يا برخي روشهاي ديگر عقيدتي طرح ريزند.

برگردان عقاید فرانسوی به زبان اندیشه پردازان آلمانی و این ارتباط دلخواهانهٔ ساخته شده میان کمونیسم و ایدئولوژی آلمانی، بعداً باصطلاح وسوسیالیسم حقیقی، را بوجود میآورد، که با بانگی بلند، بصورتی که از طرف توریها برای مشروطهٔ انگلستان، که باید وافتخار کشور و مایهٔ رشک کشورهای همسایه باشد، مورد استفاده قرار میگیردو، اعلام میشود.

۱. لورنستس قبون الستاین، سبوسیالیسم و کلمونیسم قبرانسهٔ امروزین، تنودور الکترس، جنبش سوسیالیسم و کمونیسم،

بدينجهت وسوسياليسم حقيقي، چيزي نيست جز تغيير شكل كمونيسم پرولناريايي و احزاب و فرقه هایی که کمابیش شبیه بآن است، در فرانسه و انگلستان در محدودهٔ عالم سماوی عقل آلمانی، و همانگونه که ایضاً خواهیم دید، احساس و عاطفهٔ آلمانی. وسوسياليسم حقيقى، كه مدعى است بر وعلم، بنا شده، در درجة اول، همانا علم باطنى دیگری است؛ و نوشتارهای نظری آن فقط برای آنانی در نظر گرفته شده که با اسرار وذهن متفكر، آشنا هستند. اما این سوسیالیسم دارای نوشتآ رهای عامه فهم نیز می باشد؛ خود این واقعیت که این سوسیالیسم با مناسبات اجتماعی و مورد دسترس عموم سروکار دارد به این معنی است که می بایست شکل معینی از ترویج (پروپاگاند) را ادامه دهد. در این نوشتآرهای عامه فهم دیگر نه به وذهن متفکر، آلمانی، بلکه به واحساس، آلمانی توسل میشود. این بمراتب آسان نر است، زیرا سوسیالیسم حقیقی، که دیگر نه با موجودات واقعی انسانی بلکه با وانسان، سروکار دارد، کلیهٔ شور و شوق انقلابی را از دست داده و بجای آن عشق همگانی بشریت را اعلام میدارد. در نتیجه خطاب این سوسیالیسم نه با پرولتاریا بلکه باکثیرالعدهترین طبقات انسانی در آلمان، یعنی با خرده بورژو آزی و تو همات نوعدوستانهٔ آن و اندیشه پردازان خود همین خرده ـ بورژو آزی است: همانا با فلاسفه و شاگر دان آنان؛ این سو سیالیسم بطور کلی به آن آگاهی متعارفی، یا غیرمتعارفی که اکنون در آلمان حاکم است، متوسل مبشود.

مناسبات وافعاً موجود در آلمان ناگزیر منجر به تشکیل این فرقهٔ دو رگه و کوش برای آشتی دادن کمونیسم با عقایدی شد که در آن زمان حاکم بود. و این درست همانقدر اجتناب ناپذیر بود که تعدادی از کمونیست های آلمانی که از نظرگاه فلسفی آغاز نمودند، می بایست از طریق این گذار به کمونیسم میر سیدند، و کماکان میر سند در حالیکه دیگران، که قادر نیستند خود را از این اید تولوژی رها سازند، می بایست نا حد امکان به موعظهٔ سوسیالیسم حقیقی ادامه دهند. لذا و سیله ای در دست نداریم نا اطلاع یابیم که آیا وسوسیالیست های حقیقی، که آثارشان مدت زمانی قبل نگاشته شده و در اینجا مورد انتقاد قرار می گیرند، کماکان بر موضع خود ایستاده اند یا فراتر از آن رفته اند. ما به هیچ وجه با افراد سروکار نداریم؟ ما صرفاً اوراق چاپی را بمثابهٔ گرایشی که ناگزیر باید در کشوری چنان بیحال همچون آلمان رخ دهد، مورد ملاحظه قرار می دهبم. اما بالاتر از همه سوسیالیسم حقیقی در واقع خیل عظیمی از مردان اهل ادب آلمان -جوان، دعانویسان و سایر ادبا را قادر ساخت جنبش اجتماعی را مورد بهره برداری قرار دهند. حتی جنبش اجتماعی در آغاز صرفا بخاطر فقدان مبارزات حزبی واقعی، پر شور و عملی، جنبشی ادبی بود. سو سیالیسم حقیقی مثال کاملی است از جنبش ادبی اجتماعی که بدون هر گونه منافع حزبی بوجود آمده، و اکنون بعد از تشکیل حزب کمونیست، قصد دارد به رغم آن باقی بماند. بدیهی است از زمان پیدایش حزب کمونیست واقعی در آلمان، پیروان سو سیالیست های حقیقی باز هم و باز هم به خرده - بورژو آزی و ادبای سترون و زهوار در رفته که آن را نمایندگی میکنند، محدود خواهد شد.

# I دى راينيشه ياربوشر (سالنامه هاى راين) يا فلسفة سو سياليسم حقيقى

الف - «کمونیسم، سوسیالیسم، اومانیسم»<sup>(۱)</sup> راینیشه یاربوشر، ج ۱، ص ۱٦٧، و بعد از آن. با این رساله آغاز می کنیم، زیرا این رساله بس آگاهانه و با اعتماد به نفس زیادی خصلت ملی آلمانی سوسیالیسم حقیقی را می نمایاند. صفحهٔ ۱۶۸: «چنین می نماید که فرانسویان مردان نابغهٔ خود را درک نمی کنند. در این نکته علم آلمانی به کمک آنان می آبد و در هیات سوسیالیسم، معقولانه توین نظام، اگر بتوان از درجهٔ تفصیلی معقولیت سخن گفت، را عرضه می کند.

باین ترتیب، «علم آلمانی»، در اینجا، نظامی اجتماعی و در واقع «معقولانه ترین نظام اجتماعی» را «در هیأت سوسیالیسم» عرضه میدارد. سوسیالیسم به شاخهای از علم آلمانی قادر و توانا، همه چیزدان و جامع الاطراف که حتی قادر است جامعهای را بنا نهد، تنزل می یابد. درست است که سوسیالیسم در اصل فرانسوی است، اما سوسیالیست های فرانسوی «اساسا» آلمان ها بودند، که به این خاطر فرانسویان واقعی آنان را «درک نمی کردند» بدینجهت نگارنده می تواند بگوید:

۵ کمونیسم، فرانسوی است و سوسیالیسم، آلمانی؛ فرانسریان خوشبختند از اینکه دارای آنچنان غریزهٔ اجتماعی مستعدی باشند که روزی بدانان بمثابهٔ جانشینی برای کنکاش و جست و

مصنف این مقاله هرمان زمیگ است.

ـ هـت.`

جوی علمی خدمت خراهد کرد. این نتیجه ترسط سیر تکامل در ملت تعیین شده است؛ فرانسریان از طریق سیاست به کمونیسم رسیدند، (اکنون بطبع آشکار است، چگونه ملت فرانسه به کمرنیسم رسیدند)؛ در آلمانها از طریق منافیزیک به سوسیالیسم رسیدند. (یعنی به وسو سیالیسم حقیقی، که عاقبت الامر به آنترو پولوژی (انسانشناسی) تغییر یافت. و سرانجام هر دو در اومانیسم مستحیل شدند.

بعد از اینکه کمونیسم و سوسیالیسم به دو نظریهٔ انتزاعی و دو اصل تبدیل شد، بطبع هیچ چیز آسان تر از آن نیست نا بدلخواه دست به اختراع و حدت هگلی ایندو نضاد زد و بآن هر نام مبهمی که شخص بر میگزیند، داد. در نتیجه نه تنها نباید وسیر تکامل دو ملت، در معرض مداقه ای موشکافانه قرار گیرد، بلکه ایضاً باید بر تری فرد شهر دی بر فرانسویان و آلمان ها نشان داده شود.

و . **آنگهی، این عبارت کمایش ادبی از کتاب شهروند (Bürgerbuch) پوتمن ص** ۴۴، و از جای دیگر<sup>(۱)</sup> رونویسی شده است؛ کنکاش و جست و جوی علمی، نگارنده از سر سیالیسم علاوه بر این به بازگویی از نو تعبیر شده از عقایدی محدود میشود که در کتاب، و در بیست و یک صحیفه، و در دیگر نوشتآرهایی که تاریخ آن به روزهای نخستین کمونیسم آلمانی بر میگردد، موجود است.

ما فقط مواردی چند از ایرادانی که به کمونیسم در این رساله وارد شده است را بدست میدهیم:

صفحهٔ ۱۶۸: «کمرنیسم، انم ها را در یک کل ارگانیک ترکیب نمیکند.» این تقاضا مبنی بر اینکه واتم ها، باید در «کل ارگانیکی، ترکیب شوند، واقع بینانه تر از تقاضا برای مربع سازی از دایره، نیست.

وکمونیسم، آنگونه که واقعاً در فرانسه، مرکز عمدهٔ آن، از آن حمایت می شود، شکل متقابل رشد فایافته نسبت به بی بند و باری اگوئیستی دولت دکانداران را می گیرد؛ و هیچگاه از این تقابل سیاسی فراتر نمیرود و به آزادی بی قید و شرط و فاقد صلاحیت نابل نمی گردد.، (همانجا)

چنین است Voilá، شرط اصلی اید تولوژیک ، آزادی بی قید و شرط و فاقد

۱. اشاره است به مُقالة «دربارة نِبَاز در جامعة ما و چاره جولی آن، تألیف مسورس هس. مــنطبعه در استاب شهروند سال ۱۸۳۵.

صلاحیت، آلمانی، که فقط فرمول عملی برای «اندیشهٔ بی قید و شرط و فافد صلاحیت» است. کمونیسم فرانسوی بلا تردید «رشد نایافته» است، زیرا بیان نظری تقابلی واقعی است۱ معهذا بزعم نگارنده، کمونیسم فرانسوی باید با این تصور که قبلاً بر آن فائق آمده، از این تقابل فراتر رود. ایضاً مقایسه کنید باکتاب شهروند - Bürgerbuch ص ۴۲، و غیره.

وجباریت کاملاً بخوبی می تواند در محدود: کمونیسم باقی ماند. زیرا این یک از اینکه تداوم انواع را اجاز، دهد، خو دداری می ورزد.: (ص ۱۶۸)

ای انواع واژگون بخت ا «انواع» و «جباریت» تاکنون تواما وجود داشته اند؛ اما دقیقاً باین خاطر که کمونیسم «انواع» را از میان میبود، است که می تواند به «جباریت» اجازه باقی ماندن دهد. و چگونه، بزعم سوسیالیست حقیقی مان، کمونیسم شروع به از بین بردن «انواع» میکند؟ کمونیسم، «توده ها را در مد نظر دارد.» (همانجا).

وانسان در کمونیسم از ماهیت خود ۲۳اه نیست... وابستگی او از طرف کمونیسم، به ادنی ترین و ناهنجار ترین رابطه تنزل داده میشرد، به وابستگی به مادهٔ نارس ـ جدائی کار از لات و تمتع. انسان به آزاد ساختن فعالیت اخلاقی نایل نمیگردد.

برای قدر نهادن به وجست و جو و کنکاش علمی، که سوسیالیست حقیقی مان را به این حکم کشانده، لازم است قطعهٔ ذیل را مورد بررسی قرار دهیم: وسوسیالیست ها و کمرنیست های فرانسری... به هیچ وجه نظراً هاهبت سوسیالیسم را درک ننموده اند... حتی کمونیست های رادیکال (فرانسوی) کماکان به هیچ وجه از آنتی تز کار و تمتع فراتر نرفته اند... هنوز به اید؛ فعالیت آزادانه ارتقاء نیافته اند... تنها تفاوت میان کمونیسم و دنیای دکاند اران این است که در کمونیسم بیکانکی کامل مالکیت واقعی انسان با ید

از کلیهٔ حادثات مستقل شود، یعنی باید ایدالیزه گردد. (کتاب شهروند، ص ۲۳) یعنی، سوسیالیست حقیقی مان در ایسنجا فرانسویان را بخاطر داشتن آگاهی از مناصبات واقعی اجتماعی مورد سرزنش قرار میدهد، و حال آنکه باید آگاهی انسان، از هماهیتش، را روشن ساز د. کلیهٔ ایراداتی که از طرف این سوسیالیست های حقیقی علیه فرانسویان وارد می آید به این منتهی میشود که ایشان فلسفهٔ فویرباخ را از اینکه جو هر جنبش شان من حیث المجموع باشد تلقی نمی کنند. نگارنده از حکم از پیش موجو د جدائی کار و تمتع آغاز می کند. او بجای شروع از این حکم، کل مطلب را از لحاظ اید تولوژیک وارونه میسازد، از آگاهی مفقودهٔ انسان آغاز می کند و از آن «وابستگی به مادهٔ نارس، را استنتاج مینماید و می پندار دکه این باید در وجدائی کار و تمتع اید تآلیزه شود.

و آنگهی، بعداً خواهیم دید سوسیالیست حقیقی مان با عدم وابستگیاش وبه مادهٔ زمخت و خشن، بکجا خواهد رفت.

در واقع، کلیهٔ این خطرات، ظرافت شایان توجهای از احساس را نشان میدهند. آنان از همه چیز، بویژه از ماده جا میخورند و همه جا از خامی و ناپختگی شکایت دارند. سابق بر این دارای آنتی تز رشد نایافته، بودیم، اکنون «ناهنجار ترین ارتباط» وابستگی به «مادهٔ زمخت و خشن» را دارا هستیم.

با لب و لوچهای آویزان، آلمانی بانگ بر میآورد: عشق نباید زیاد نارس باشد، بغیر از این، ضعف و ناتوانی نصیبت میشود.<sup>(۱)</sup>

فلسفهٔ آلمانی بطبع نحت لفافهٔ موسیالیستی خود چنین می نماید «واقعیت رشد نابافته» را مورد بررسی قرار میدهد، اما همواره فاصلهٔ قابل توقیری میگیرد و با اوقات تلخی هیستریکی بانگ بر میآورد: موالمس مکن<sup>(۲)</sup>! noli me tangere

بعد از این ایرادات علمی به کمونیسم فرانسوی، به چند احتجاج تاریخی میرسیم که «فعالیت آزادانهٔ اخلاقی» و «کنکاش علمی، سوسیالیست حقیقی مان و استقلالش از «مادهٔ نارس» بنحو برجستهای را نشان میدهد.

در صفحهٔ ۱۷۰ او به این نتیجه میرسد که تنها کمونیسمی که «وجود دارد» همانا «کمونیسم نارس فرانسوی» است (باز هم نازس). ساختمان این حقیقت بطور لدنی با «غریز ای اجتماعی» انجام میشود و نشان میدهد که «انسان از ماهیت خود آگاه شد» است». به این گوش کنید:

وکمونیسم دیگری وجود ندارد، زبوا آنچه وایتلینگ بوجود آورد. فقط تدوین و تکمیل عقاید فوریه ایستها و کمونیستهاست که وی در پاریس و ژنو با آنها آشنا شد. است.» کمونیسم انگلیسی ،وجود ندارد»، «زیرا آنچه وایتلینگ، و هکذا. هر آینه توماس

۱. از شعر هاینه ۲۰ قان بر سر میز چای نشستند و نوشیدند...، در میان پردهٔ تغزلی. بیت اول شعر هاینه چنین آغاز میشود: وبا دهانی باز توپ میغرد.» ۲. انجیل پو حنا ـ باب بیستم ـ آیهٔ ۱۷. مور، هم سطح کنندگان، ۱۰ آو ٹن، تامیسون، واتس، هالیا یوک، هارنی، مورگان، ساسول، گودوین، بارمبی، گربوز، ادماندز، هابسن و اسپنس بشنوند که آنان کمونیست نیستند. وزيرا، وابتلينگ به پاريس و ژنو رفته است، دستخوش شگفتی شده يا در گورشان بر خود مىلرزند.

بعلاوه، كمونيسم وايتلينگ چنين مينمايد از لحاظ ماهيت از نوع وقرانسوي زمخت، [خود]، و به بیان عامیانه، از بابو ویسم متفاوت باشد، زیرا حاوی برخی ،عقاید فوريه، نيز ميباشد.

کمونیست ها بویژه در تدوین نظامها (سیستمها) یا حتی نظامهای اجتماعی خوب بود، اند (ایکاری کابه، سعادت، (۱) وایتلینگ). کلیهٔ نظام ها، معهذا، جامد فکرانه و مستبدانه است. و (ص ۱۷۰)

بطبع با این حکم دربارهٔ نظامها بطور کلی، سوسیالیسم حقیقی خود را از زحمت آشنایی دست اول با نظام های کمونیستی بی نیاز میسازد، و با یک ضربت نه تنها ایکاری بلکه ایضاً هردستگاه فلسفی، از ارسطو تا هگل، دستگاه طبیعت<sup>(۲)</sup>، دستگاه گیاهشناسی لینه و ژوسو و حتی منظومهٔ شمسی را سرنگون میسازد. ضمناً، آنچه مربوط به سیستم 🖈 می شود، آنها تفریباً همگی در روزهای نخستین جنبش کمونیستی بمنصهٔ ظهور رمیدنه و در آن زمان دارای ارزش ترویجی، بمثابهٔ رمانهای عامه پسند بودند که کاملاً با آگاهی كماكان نامتحول پرولتارهاكه درست همان موقع شروع به ايفاى نقش فعالى نمودند. کاملاً مطابقت داشت. خود کابه، ایکاریش را فلسفه ای رهی می خواند و به هیچ عنوانی نه توسط سیستم خود، بلکه بیشتر بوسیلهٔ نوشتآرهای جدلی اش، و در واقع کل فعالیتش بمثابة لبدري حزبي مي بايست مورد فضاوت قرار گيرد. در برخي از اين رمانها، مثلاً سیستم فوریه، اثری از شعر حقیقی وجود دارد؛ بقیه، نظیر سیستم های آولن و کابه ذرهای از خیالپر دازی نشان نمی دهند و بنحو حسابگرانهٔ کاسب و اری یا بنحو دیگری با مراعات نظرات طبقهای که می بایست تحت تأثیر قرار گیرد و بشیوهٔ محیلانهٔ حقوقی نگاشته شده است. با نشو و نمای حزب، این سیستم ها تمام اهمیت خود را از دست میدهند و دست بالا بطور صرفاً صوری بمثابهٔ شعار حفظ میشوند. چه کسی در قرانسه

| ـ هـت. | ۱، انین کابه، سفر به ایکاری؛ فرآنسو آدو شاننو، دربارهٔ سعادت همگانی. |
|--------|----------------------------------------------------------------------|
| . ه.ت. | ۲. مذلف این الد بول هاندی هلیاک است.                                 |

به ایکاری باور میکند و چه کسی در انگلستان به برنامه های آوثن، که آنها را با جرح و تعديلات متفاوتي و با قصد ترويج در ميان طبقات خاص يا در خصوص شرابط متحول مصر و برهه موعظه نمود، باور میکند؟ شاگردان اصبل آئین دموکراسی صلح جویانهٔ Democratie Pacifique فوریه بیش از هر چیز بوضوح نشان دادهاند مضمون واقعی این سیستم ها چقدر اندک در شکل دستگاهمند آنها قرار دارد؛ آنان با تمام اصبل آثبنی و آلین پرستی بورژو آبی شان، همانا نقطهٔ مفابل فوریهاند. کلیهٔ سیستمهای دورانساز بمثابة مضمون واقعی شان نیاز های زمان خود که در آن بوجود می آیند، را دارا هستند. هر كدام از آنها بركل نكامل پیشین ملت و بر رشد مناسبات طبقاتی خود با نتایج سیاسی، اخلاقی، فلسفی و نتایج دیگر آنها متکی است. این دعوی مبنی بر اینکه کلیهٔ سیستم ها، همانا جامه فکرانه و خودکامانه است ما را در خصوص این زیربنای مضمون نظام های کمونیستی به هیچ کجا نمی رساند. آلمان ها برخیلاف انگلیسی ها و فرانسوی ها، با مناسبات طبقاتی کاملاً متکامل مواجه نشدند. از اینرو، کمونیست های آلمانی فقط می تو انند سیستم خود را بر مناسبات طبقه ای که از آن بوجود می آیند، بنا کنند. باینجهت كاملا طبيعي استكه تنها سيستم كمونيستي آلماني موجو دمي بايست باز آفريني عقايد فرانسوی بصورت نگرش ذهنی که توسط شرایط حقیرانهٔ پیشه وران محدود میشد، ماشد.

ودیوانگی کابه، که اصرار می ورز د هر کس باید به هلت خود متعلق باشد. م ۲۸ ، دلیلی است از جباریتی که در کمونیسم ادامه می بابد. اگر چه دو ستمان نخست مطالباتی که تو سط شرایط خاص و خطر ناکامی تمرکز و سایل محدود مالی، لیدری حزبی بالا جبار از حزب خود می کند را مورد تحریف قرار میدهد و آنگاه آن را بصورت «ماهیت انسان» ارزیابی می کند، در واقع ناگزیر میشود به این نتیجه بر سد که این لیدر حزبی و اعضاء دیگر حزب «دیوانه» هستند، در حالیکه شخصیت های کاملاً بی طرف همچون او و «ماهیت انسان»، «هو شمندانی معقولند». اما بگذار او وضع حقیقی امور را از خسط واست من Ma Ligne droite در بابد.

کل آنتی تر مصنف ما و سوسیالیست های حقیقی و اندیشه پردازان آلمانی بطور کلی، نسبت به جنبش های واقعی سایر ملل سرانجام در جملهای کلاسیک متجلی میشود.

آلمانی ها همه چیز را در قسالب ازلی<sup>(۱)</sup> Sub-specie acterni (بسورت مناهیت انسان)، داوری میکنند، و بینش خارجیان همه چیز را عملاً، بصورت انسانها و شرایط واقعاً موجود. اندیشه ها و اعمال خارجیان با معاصران سروکار دارد و اندیشه ها و اعمال **المان ها با ابديت. سوسياليست حقيقي مان اينرا به اين صورت اعتراف مي كند:** وخود اسم کمونیسم، نقیض رقابت، یکجانبگی آن را آشکار میسازد؛ اما آیا این انحراف و اعرجاج، که اکنون بخوبی می تواند بمثابهٔ نامی حزبی دارای ارزش باشد، برای همیشه دوام ميآوردي باین ترتیب نگارنده بعد از اینکه گریبان خود را از کمونیسم رها ساخت، به نقبض Tن، سوسياليسم مى بردازد. وسوسیالیسم آن نظام هرج و مرج طلبانه ای را مستقر میسازد که خصلت اساسی نژاد انسانی و عالم است. (ص ۱۷۰) و درست به این خاطر تا بحال هیچگاه برای شواد انسانی و وجود نداشته است. رقابت آزاد بس ونارس، است که از طرف سوسیالیست حقیقی مان بمثابه ونظام هرج ر مرج طلبانه، تلقى شود. وبا تکیهٔ کامل بر کنه اخلاقی بشریت، [یعنی] سرمیالیسم، حکم میشود که ویگانگی جنسیت ها می بایست صرفاً عالی ترین تشدید عشق باشد و هست، زیرا فغط آنچه طبیعی است، حقیقی است ر آنچه حقیقی است، اخلاقی است، (ص ۱۷۱) **علتی که چرا ویگانگی، و هکذا و قس علیهذا ومی بایست باشد و هست، می تواند بر** هر چیزی بکار برده شود. برای مثال، وسوسیالیسم، با تکیه کامل بر کنه اخلاقی وميمونها، مي نواند بهمان خوبي حكم كند كه استمناء كه بطور طبيعي در ميان آنان وجود دارد وصرفاً بابد عالى ترين تشَّديد حب \_ذات باشد، زيرا فقط آنچه طبيعي است، حقبقی است و آنجه حقبقی است، اخلاقی است. گفتن اینکه موسیالبسم باکدام معیار آنچه وطبیعی، است را مورد قبضاوت قرار میدهد، دشوار خواهد بود. «فعالیت و تمتع در طبیعت محاص انسان با هم مطابقت میکند؛ آنها بوسیله این و نه توسط فرآورده های برونی نسبت بما تعیین میشرند.ه «اما از آنجائیکه این فرآورد»ها برای فعالیت اجتناب ناپذیرند، بعنی برای زندگی، و از

مقایسه کنید با بندیکت اسپینرزا، اخلاقیات، قصل پنجم.

د هات.

آنجائیکه بسبب فعالیت مشترک بشریت بمثابهٔ یک کل، باصطلاح، خود را از بشریت جدا میکنند، می باست اس اساس مشترک تکامل بعدی کلیهٔ (تجمع کلاها) باشند با هستند. وجامعهٔ امروزین ما در واقع به آنچنان درجه ای از توحش رجعت کرده که برخی افراد با ولعی بهیمی به فرآورده های کار دیگری حمله ور میشوند و در عین حال با بیحالی اجازه می دهند تا ماهینشان، بمثابهٔ پس درآمدی ضروری دستخوش تباهی شوده (ربح خواران)، دیگران به کار مکانیکی سوق داده میشوند ؟ مالکیت آنان (ماهیت خاص انسانی شان) از رشد باز داشته شده، نه بخاطر بطالت، بلکه در اثر تلاش فر ساینده (پرولتارها)... معهذا دو منتهی الیه جامعهٔ ما، ربح خواران و پرولتارها، در مرحله تکاملی یکسانی اند. هر دو آتان به چیزهایی خارج از خود واسته انده یا آنگونه که ماکس قدیس محکن است بگرید، میاهپرستند. (ص ص ۱۶۹/۱۷۰)

«نتایج» فوقاً بدست آمده توسط «مغولمان» دربار « «سیاهپوست گریمان»، کامل ترین ر • آوردی است که سوسیالیسم حقیقی، «باصطلاح، بمثابهٔ فر آورده ای اجتناب ناپذیر برای زندگی طبیعی، از خود جداکرده است»؛ مغولمان بسبب «ماهیت ویژهٔ انسان» معتقد است که «بشریت بمثابهٔ یک کل» ناگزیر است با «ولعی بهیمی» بدانان «حمله برد».

چهار مفهوم - وربح خواران»، «پرولتارها»، «مکانیکی» و «تجمع کالاها» - برای مغولمان بهر تقدیر «فرآورده هایی برونی نسبت باوست»؛ تا جایی که بدانان مربوط میشود، «فعالیت او» و «تمتع» اش عبارت است از عرضهٔ آنها بمثابهٔ اصطلاحات پیش بینی شده برای نتایج «کار مکانیکی» خود او. می آموزیم که جامعه به تو حش رجعت نموده و نتیجتاً افرادی که خود این جامعه را تشکیل می دهند از انواع ضعف ها در رنجاند. جامعه از این افراد منتزع میشود، مستقل می گردد، با استفاده از نیروی خود به تو حش رجعت میکند، و افراد تنتزع میشود، مستقل می گردد، با استفاده از نیروی خود به میوان درنده، مفتخوار و صاحب «ماهیت رو به زوال خود» - نخستین نتیجهٔ این رجعت است؛ و آنگاه با دهشت اطلاع می بابیم که این اصطلاحات «ربح - خوار» را تو صیف میکند. تنها اظهار نظر لازم این است که این «اجازه دهی برای تباهی ماهیت خاص خود» چیزی نیست جز طریقه حکیمانهٔ راز آمیز بیانی که در کوشش برای درک «ولگردی و بطالت»، که بنظر میر سد خصلت واقعی آن بسیار کم شناخته شده است، بکار برده میشود. دو اصطلاح «ماهیت از رشد باز دان که در نتیجهٔ تلاش فر ماینده از رشد باز داشته بطالت»، که بنظر میر سد خصلت واقعی آن بسیار کم شناخته شده است، بکار برده میشود. دو اصطلاح «ماهیت انسانی خاص آنان که در نتیجهٔ تلاش فر ماینده از رشد باز داشته به تو حش است. ایندو اصطلاح «پی آمد ضروری این واقعیت است که ربـح خـواران میگذارند تا ماهیت خاصشان دستخوش تباهی شود»، و بار دیگر با دهشت میآموزیم، که در بیان عامیانه، آنان «پرولتارها» هستند.

بنابراین جمله، حاوی توالی علت و معلول ذیل است: این واقعیتی است که پرولتارها و جود دارند و اینکه بطور مکانیکی کار میکنند. چرا پرولتارها به «کار مکانیکی، سوق داده میشوند؟ زیرا ربح خواران «میگذارند تا ماهیتشان دستخوش تباهی شود» اما چرا چنین چیزی را اجازه میدهند؟ زیرا «جامعهٔ امروزین ما تا بآن درجه از تو حش رجعت کرده است». و چرا به تو حش رجعت کرده؟ این را دیگر از خالقت بپرس.

همانا خصلت نمای سوسیالیست حقیقی هان است که "منتهی الیه جامعهمان را در تقابل با ربح خواران و پرولتار ها می بیند. این نقابل تقریباً بخوبی در کلیهٔ مراحل کمابیش پيشرفته جامعه، عرضه شده و از طرف كلية اخلاق دانان از قديم الايام تكرار شده است؛ و درست در آغاز جنبش پرولتاری، در زمانی که پرولتاریا هنوز دارای منافع مشترکی با بورژو آزی صنعتی و کوچک بود، از نو بوجود آمد. برای مثال، با نوشتآرهای کوبه، و ب.ل. کوریپه پاس سیمون، مقایسه شود، که از اول در میان کارگران، برخلاف مفتخواران و ربح خواران، سرمایه داران صنعتی محسوب میشدند. اظهار این آنتی تـز پیش پا افتاده، که علاوه بر این، آن را نه به زبان متعارفی، بلکه به زبان مقدس فلسفه بیان میکند، و با ارائه این کشف کو دکانه بصورت انتزاعی، تقدیس شده و اصطلاحات کاملاً نامناسب ـ این چیزی است که در اینجا، همچون کلیهٔ حالات دیگر، بی فکری این علم آلمانی که بوسیلهٔ سوسیالیسم حقیقی کامل شده، بآن منتهی میشود. نتیجه گیری، بهاین نوع بي فكرى پايان ميدهد. سوسياليست حقيقي مان در اينجا مراحل بكلي متفاوت تکامل پرولتار ها و ربح خواران را در ،مرحلهای از تکامل، ادغام میکند، زیرا او مراحل واقعی تکامل آنان را نادیده میگیرد و ایشان را تحت عبارت فلسفی: ووابستگی به چیز های برون از آنان، خلاصه میکند. سوسیالیسم حقیقی در اینجا مرحله تکامل که در Tن عدم شباهت کلیهٔ مراحل Tن در سه قلمرو طبیعت، در زمین شناسی و تاریخ در هباء بی شکل محو میشود، راکشف کرده است.

سوسیالیست حقیقی هر چند که از «وابستگی به چیزهای برون از خود» منزجر است، معهذا تصدیق میکند که بدانها وابسته است، «زیرا فرآور دهها»، یعنی، خود این چیزها

برای وفعالیت، و وزندگی حقیقی، ضروریاند. او به این اعتراف خبرلانه مبادرت مى ورزد تا بتواند راه ساختمان فلسفى اجتماع كالاها را هموار سازد ـ ساختماني كه به ياوه گويي محض پايان مي بابد، بطوريكه فقط نياز است توجه خواننده را بآن جلب كرد. اکنون به اولین قطعات فوقاً یاد شده میرسیم. در اینجا واستقلال از چیزهاو در مقایسه با فعالیت و تمتع طلب می شود. فعالیت و تمنع بوسیلهٔ وطبیعت خاص انسان،، وتعیین میشود. او بجای ردیابی این طبیعت خاص در فعالیت و تمنّع انسانها که او را احاطه کرده که در ابن حالت بزودی در خواهد بافت که فرآورده های بیرون از ما تا چه حدی در این زمینه نیز ذیحقاند . فعالیت و تمنّع را وامیدارد تا با وطبیعت خاص انسان، مطابقت کند. وی بجای مجسم کردن طبیعت خاص انسانها در فعالیت و نحوهٔ تمتع شان، که بوسیلهٔ فعالیت آنان مشخص میشود، هر دو را با توسل به وطبیعت خاص انسان، که بهر بحث دیگری پایان میدهد، توضیح میدهد. او از رفتار واقعی فرد صرف نظر ميكند و بار ديگر به طبيعت غير قابل وصف و صعب الوصول خاص خود پناه مي برد. بعلاوه، در اینجا، آنچه سوسیالیستهای حقیقیمان از ولمالیت آزادانه، درک میکنند را ملاحظه میکنیم. مصنف مان با بی احتیاطی بیخردانه ای برایسان فساش میساز د ک.ه فعالیت آزادانه، فعالیتی است که وبوسیلهٔ چیزهای برونی نسبت بما،، و یعنی، بوسیلهٔ فعل تام actus purus و فعالیت محض و کامل، که چیزی نیست جز فعالیت و نهایتاً هم مانند. توهم وانديشة محض، وتعيين نمي شود، و اكر طبيعةًا داراي شالوده و فرآور دهاي مادي باشد، خلوص این فعالیت را ملوث میکند؛ سوسیالیست حقیقی فقط به اکراه فعالیت ناخالص از این نوع را مورد بحث قرار میدهد؛ او از فرآوردهٔ آن که ویک زبالهٔ صرف انسان، و نه وحاصل و ثمرهای، متنفر است. (ص ۱٦٩) بنابراین موضوعی که این فعالیت محض از آن آغاز میشود، نمی تواند انسان واقعی حساس باشد، [بلکه] فـقط می تواند ذهنی متفکر باشد. این وفعالیت آزادانه، که بدینسان بآلمانی برگردانده شده، چیزی جز ، آزادی بی قید و شرط و فاقد صلاحیت، که به طرز دیگری بیان شده است، نیست. وانگهی اینکه این سخن از وفعالیت آزادانه که صرفاً به سوسیالیست های واقعی خدمت میکند جهالت آنان را از تولید واقعی پنهان می سازند، در تحلیل نهائی به واندیشهٔ محض، منتهی میشود، ایضاً بوسیلهٔ این واقعیت نشان داده میشود که نگارند. بعنوان آخرين سخن خود، شرط اصلي شناخت حقيقي را بما ميدهد. واین جدائی دو حزب اصلی این عصر، (یعنی، کمونیسم نارس فرانسری ر سوسیالیسم آلمانی) وحاصل و لمر ا تکامل دو سال *گذشته است که مخصوصاً پیشتر با فلسفة عمل هس در بیست و* یک صحیط هروگ آغاز شد. نتیجتا رقت آن رسیده بود تا نشانهٔ شناسائی احزاب اجتماعی را کمی روشن تر ساخت.، (ص ۱۷۳)

در اینجا از طرفی دارای حزب کمونیستی واقعاً موجود در فرانسه همراه با تألیفات آن هستیم، و از طرف دیگر برخی فاضلان ـکاذب آلمانی را داریم که می کو شند عقاید این تألیفات را بطور فلسفی درک کنند. با این یک درست همانند آن یک، بمثابهٔ دحزب اصلی عصر هاه، یعنی بمثابهٔ حزبی با اهمیتی معین نه تنها نسبت به آنتی تز بلاواسطهاش، یعنی، کمونیست های فرانسوی، بلکه ایضاً نسبت به چارتیست ها و کمونیست های انگلیسی و اصلاحگران ملی آمریکائی<sup>۱۱۰</sup> رفتار میشود.

ما از جمله دارای وحزب اصلی انقد نقادانه، وحزب اصلی اگوئیسم در توافق با خود و اکنون وحزب اصلی سوسیالیست های واقعی هستیم. بدین گونه آلمان می تواند از داشتن خیل کاملی از واحزاب اصلی که هستی آنها فقط برای آلمان و حتی در آنجا هم فقط در میان جرگهٔ ناچیزی از فاضلان و فاضل مآبان و ادبا شناخته شده است، بخود ببالد. آنان جملگی تصور میکنند رشتهٔ تاریخ جهانی را می بافند، در حالیکه در واقع صرفاً مشغول ریسیدن نخ دراز خیالپر دازیهای خویشند.

این وحزب اصلی،، سوسیالیست های حقیقی، حاصل و ثمرهٔ تکامل دو سال گذشنه ای است که مخصوصاً بیشتر با فلسفهٔ هس آغاز شد. همانا وحاصل و ثمره، تکامل «دو سال گذشته است، که مصنف مان برای اولین بار در سوسیالیسم گرفتار آمد و دریافت «زمان آن رسیده، تا با کمک وعلائم شناسائی، دربارهٔ آنچه که او واحزاب اجتماعی، می نامد، خو د را و کمی بیشتر، روشن سازد.

مصنف مان بهاین ترتیب بعد از اینکه کمونیسم و سوسیالیسم را جواب میکند، ما را با وحدت عالیتری از ایندو، یعنی با اوهانیسم آشنا می سازد. اکنون ما وارد قـلمرو وانسان، می شویم و کل تاریخ حقیقی سوسیالیست حقیقی مان بتنهائی در آلمان تـنظیم خواهد شد.

وتمامی سفسطه بازیها دربارهٔ نامها در اومانیسم مستحیل میشود؛ بچه دلیل کسونیسم؟ بچه دلیل سوسیالیستها؟ ما موجودات بشری هستیم: (ص ۱۷۲) ـ هسمی برادرانیم، جملی دوستانیم ـ tous frercs, tous amis ـ برادران، برخلاف جریان شنا نکنید، این فقط کاری است عبف و بیهوده بیائیم با هم بر تپهٔ تمپلوف صعود کنیم و صلا در دهیم: خدا، شاه را حفظ کنادا<sup>(۱)</sup> بچه دلیل موجودات انسانی؟ بچه دلیل جانوران؟ بچه دلیل نباتات؟ بچه دلیل بچه دلیل موجودات انسانی؟ بچه دلیل جانوران؟ بچه دلیل نباتات؟ بچه دلیل جمادات؟ ما همگی جسم و مادهایم! از اینجاگفتاری تاریخی ناشی میشود که بر علم آلمانی بنا شده و وروزی کمک خواهد کر د تا جایگزین غریزهٔ اجتماعی، فرانسویان شود. جهان باستان ـ ساده لوحی، فرون و سطی ـ رومانتیسم، عصر نوین ـ اومانیسم. نگارنده بطبع باکمک این سه ابتذال، اومانیسم خود را از لحاظ تاریخی میسازد و آن را حقیقت علوم انسانی <sup>۲۲</sup> Humaniora <sup>۲۲</sup> نشان می دهد. با وماکس قدیس، در مجلد نخست برای ساز ندگی هایی از این نوع مقایسه شود؟ او چنین قماشانی را به شیوهٔ بس هنرمندانه تر و کمتر حرفهای تولید میکند. در صفحهٔ ۱۷۲ اطلاع می یابیم که در صفحهٔ ۱۷۲ اطلاع می یابیم که

است. و

پس در اینجا، علت «شقاق زندگی، نشان داده میشود که تئوری است. هر آینه این سوسیالیست های حقیقی همراه با فلاسفه معتقدند که شقاق های واقعی توسط شقاق های نگرشی بوجود می آید، درک اینکه چرا از جامعه سخن بمیان میآورند، دشوار است. بر اساس این اعتقاد فلسفی به قدرت برخی افراد با «از بین بردن» مفاهیم به این یا آن نحو «شقاق زندگی» را از بین بر ده اند. سوسیالیست های حقیقی، نظیر اندیشه پر دازان آلمانی، بطور دائم تاریخ ادبی و واقعی را بمثابهٔ قدرت بالقوهٔ یکسان عوضی می گیرند. این عادت، بطبع در میان آلمان ها بسیار قابل درک است. آنان نقش رفت انگیزی که با یکسان شمر دن تو همات با واقعیت، که در آن بسیار کار آزمو ده اند<sup>(۲)</sup>، در تاریخ واقعی ایفا، کر ده اند و به ایفا، آن ادامه می دهند، را لاپو شانی می کند.

و اکنون به «دو سال گذشته» [میرسیم]، که طی آن علم آلمان آنچنان بطور کامل از

۱. اقتباس از شعر هانیه وجهان باژگونه و در مجموعه شعر اشعار زمان او. ۲. در اصل چنین آمده است: که در آن بسیار غنیاند. (م)

کلیهٔ مسائل گریبان خود را خلاص کرده که هیچ چیز دیگری برای سایر ملل باقی نميماند، جز اينكه دستورات آن را انجام دهد. «فویرباخ فقط بعضاً وظیفهٔ انسانشناسی و دست یابی انسان به ماهیت بیگانهاش» (ماهيت انسان يا ماهيت فويرباخ؟) وراكامل نمود ويا به بيان صحيح تر فقط أن را أغاز نمود، او توهم مدهبی، انتزاع نظری و انسان ـ خداوار را نابود ساخت، و حال آنکه هس، توهم سیاسی، انتزاع از توان [Vermögen] و فعالیت او را درهم کوبید، (آیا این اشار، به هس دارد یا به انسان؟) «یعنی، او <mark>ثروت را منهدم ساخت.</mark> این همانا کار هس بود که ا<mark>نسان</mark> را از آخرین نیروهای برون از او آزاد نمود، و او را به فعالیت اخلاقی قادر ساخت \_ زیراکلیهٔ فداکاریها از ازمنهٔ پیشین» (قبل از هس) «فقط فداکاریبی موهومی بود ـ و او را بار دیگر به شأن و مقام خود ارتقاء داد؛ زيرا آيا انسان اصولاً قبل از اين» (قبل از هس) بخاطر آنچه واقعاً بود مورد احترام واقم میشد؟ آیا او تـوسط آنـچه دارا بـود مـورد قـضاوت قـرار نمیگرفت؟ او بخاطر پولش محترم شمرده میشد.» (ص ۱۷۱) خصلت نمای کلیهٔ این عبارات پر طمطراقانه دربارهٔ رهائی و غیره این است که همواره همانا «انسان» است که رها میشود. هر چند که از اظهاری که در بالا عنوان شد چنین بنظر میرسد که «ثروت»، پول و غیره به موجودیت خود خاتمه دادهاند، معهدًا در عبارت ذيل مي آموزيم: «اکنون که این توهمات» (پول، که از نظرگاه ابدیت بدان نگریسته میشود، در واقع توهمی است، طلا چیزی جز خیال باطل نیست) نابود شدهاند، می توانیم دربار، چیزی جدید [يعنى]، نظم انسانى اجتماع بيانديشيم.» (همانجا) اما این کاملاً زائد است جراکه «شناخت ماهیت انسان بعنوان نتیجهٔ ضروری و طبیعی، مستلزم زندگیی است که حقیقتاً انسانی باشد.» (ص ۱۷۲) برای رسیدن به کمونیسم یا سوسیالیسم از طریق متافیزیک یا سیاست و هکذا و قس عليهذا \_ اين عبارات مورد علاقة سوسياليست هاى حقيقى صرفاً نشان ميدهد كه فلان يا بهمان نگارندهای که عقاید کمونیستی را پذیرفته (که از بیرون باو رسیده و در شرایطی

کاملاً متفاوت از شرایط او بوجود آمده است) آنها را به شیوهٔ بیان مطابق با نظرگاه سابق خود بر میگرداند، و آنها را بر حسب این نظرگاه فرموله میکند. کدام یک از این نقطه نظرها در ملتی حاکم است، اینکه بینش کمونیستی آن دارای نشان و سایه روشن سیاسی یا متافیزیکی باشد، بطبع، به کل تکامل آن ملت بستگی دارد. این واقعیت که برخورد اکثر کمونیست های فرانسوی جهتی سیاسی دارد - این، از طرفی در مقابل این واقعیت قرار می گیرد که بسیاری از سو سیالیت ها [آن را] از سیاست منتزع ساختهاند - باعث میشود مصنف مان استنتاج کند که فرانسویان «از طریق سیاست»، از طریق تکامل سیاسی «به کمونیسم رسیدهاند». این حکم که در آلمان رواج بسیار و سیعی یافته، مستلزم آن نیست که نگارنده دانشی خواه از سیاست، بویژه از تکامل سیاسی فرانسه داشته باشد، و یا از کمونیسم؛ این همانا فقط نشان دهنده آنست که او سیاست را حیطهٔ مستقلی از فعالیت، که به شیوهٔ مستقلانهٔ خاص خود تکامل می یابد، اعتقادی که در آن با کلیهٔ اندیشه پردازان سهیم است، در نظر می گیرد.

نشانهٔ شناسائی دیگر سوسیالیست های حقیقی، همانا «مالکیت حقیقی»، مالکیت شخص حقیقی»، مالکیت «واقعی»، «اجتماعی»، زنده، «طبیعی» و غیره و غیره است، و حال آنکه کاملاً معمولی است که آنان به مالکیت خصوصی بمثابهٔ «باصطلاح مالکیت» توجه دارند. سن \_ سیمونیست ها اولین کسانی بودند که این نحوهٔ گفتار را همانگونه که در مجلد اول خاطر نشان ساختیم، اختیار کردند. ولی آنان هیچگاه این شکل متافیزیکی \_ رازورانهٔ آلمانی را به مالکیت نکشاندند؛ همانا با کمک آنان در آغاز جنبش سو سیالیستی بود که این جنبش تا اندازهای در مقابل هیاهوی احمقانهٔ بورژو آزی توجیه شد. پایانی که اغلب سن \_ سیمونیست ها بآن رسیدند، بهر تقدیر آسودگی که این «مالکیت حقیقی» بار دیگر با آن در «مالکیت خصوصی متعارفی» حل شد، را نشان میدهد.

هرگاه آنتی تز کمونیسم با دنیای مالکیت خصوصی در نارس ترین شکل آن، یعنی، در انتزاعی ترین شکل که در آن مناسبات واقعی این تز انکار میشود را در نظر گیریم، آنگاه با آنتی تز مالکیت و فقدان مالکیت مواجهایم. از بین رفتن این آنتی تز می تواند بمثابهٔ از بین رفتن این یا آن طرف تلقی شود؛ یا مالکیت از بین میرود، که در این حالت فقدان همگانی مالکیت یا فقر و فاقه نتیجه میشود، و یا اینکه فقدان مالکیت از بین میرود، که به معنی برقراری مالکیت حقیقی است. در واقعیت امر، صاحبان ـ مالکیت واقعی در یک سو ایستادهاند و پرولتارهای کمونیست فاقد مالکیت در سوی دیگر. این تقابل روز بروز حادتر میشود و بسرعت بیک بحران می انجامد. پس اگر نمایندگان نظری پرولتاریا مایلند فعالیت ادبی شان دارای اثری عملی باشد، پیش از هر چیز باید اصرار ورزند تاکلیهٔ عباراتی که به کاستن از تحقق حدت این تضاد و مستور ساختن آن گرایش دارد و حتی می تواند به بورژو آ فرصتی برای نزدیک شدن به کمونیست ها برای تأمین امنیت با تکیه بر اشتیاق نو عدوستانهٔ آنان بدهد، کنار گذاشته شود. معهذا کلیهٔ این صفات نکو هیده را می توان در عبارات سوسیالیست های حقیقی و بویژه در «مالکیت حقیقی» یافت. بطیع، ما درک می کنیم که جنبش کمونیستی نمی تواند تو سط برخی عبارت پردازان آلمانی تضعیف گردد. اما در کشوری نظیر آلمان ـ که در آنجا عبارات برای قرنها قدرت معینی را اعمال کرده، و بعلاوه آگاهی کمونیستی در آنجا بنادی که در سایر شکافنده تر و قاطع تر بوده، زیرا در آنجا تضادهای طبقاتی بآن شکل حادی که در سایر پردازیهایی که هنوز هم این درک و آگاهی که کمونیسم بکلی مخالف نظم جهان پردازیهایی که هنوز هم این درک و آگاهی که کمونیسم بکلی مخالف نظم جهان

این تئوری مالکیت حقیقی، مالکیت خصوصی واقعی که تاکنون وجود داشته است را صرفاً بمثابهٔ نشانه ای متصور میشود، و حال آنکه مفهومی که از این مالکیت واقعی منتزع میشود را بمثابهٔ حقیقت و واقعیت نشابه می نگرد؛ و از اینرو سراپا اید ٹولوژیکی است. تمام آنچه این تثوری انجام میدهد، بدست دادن بیان روشن تر و دقیق تر برای عقاید خرده - بورژو آست؛ زیرا هدف و مساعی خیر خواه انه و آرزوه ای پارسآ -منشانهٔ آنان ایضاً معطوف از بین بردن فقدان مالکیت است.

در این رساله باز هم دارای گواه دیگری از نگرش ملی تنگ نظرانهای هستیم کـه شالودهٔ باصطلاح همه جانبه گری و جهان وطنی آلمانیها را تشکیل میدهد.

زمین به روسها و فرانسویها تعلق دارد و دریا از آن انگلیسیهاست. اما ما در قلمرو واهی رؤیاها ماهرانه از حق حاکمیت برخورداریم.

> وحدتمان در اینچا عالی است، و در قدرتمان حرفی نیست؛ اما در این فاصله، مردمان دیگر

در زمین سفت و سخت ریشه دواندهاند. (۱)

آلمان ها با اعتماد بنفس بی حد و حصری همراه با این قلمرو واهی رؤیاها و قلمرو «ماهیت انسان»، با سایر مردمان مواجه می شوند، و ادعا می کنند که این نتیجه و هدف تاریخ جهانی است؛ آنان در هر حیطه ای تو همات خیالبافانهٔ خود را بمثابهٔ رای قـطعی اعمال سایر ملل تلقی می کنند، و چون همه جا حصهٔ آنان صر فاً نظاره کردن و کـناره ماندن از جریان حوادث است، باور کرده اند که در حالیکه تاریخ به مقاصد نهایی خود در آلمان میر مد، آنان برای قضاوت دربارهٔ کل جهان فرا خوانده شده اند. قبلاً بکرات ملاحظه کردیم که مکمل این افتخار ملی کاذب و مبالغه آمیز همانا فعالیت حقیرترین نوع، درخور دکانداران و پیشه وران است. تنگنظری ملی در همه جا مشمئز کننده است. این تنگنظری بدون تردید در آلمان نفرت انگیز است، زیرا همراه با این تو هم مبنی بر نوع، درخود دیمان های خود معامع واقعی برترند، از آن در قبال مللی که علناً به اینکه آلمان ها از ملبت و هر گونه مطامع واقعی برترند، از آن در قبال مللی که علناً به محدودیت های ملی خود متعرفاند، دفاع میشود. ضمناً، این در مورد هر مانی که علناً به نامیونالیسم عنودانه اکنون تنها در میان بورژو آزی و نگارندگان آنان یافت میشود، میموناند.

ب\_«سنگ بناهای سوسیالیست»<sup>(۲)</sup>

راینیشه یار بوشر (سالنامههای راین) ص ۱۵۵ و بعد از آن.

در این رساله خواننده پیش از هر چیز برای حقایق سخت و دشوار بیشتر سوسیالیسم حقیقی با مقدمهای ادبی و شاعرانه آماده میشود. پیش درآمد با اعلام «سعادت» آغاز میشود که «هدف غابی جملهٔ مساعی و جنبش های» کل تلاش های طاقت فرسا و خستگی ناپذیر قرون ماضیه است.» با چند چرخش قلم سریع، باصطلاح تاریخچهای از مبارزه برای سعادت، برایمان ترسیم میشود:

وهنگامیکه شالودههای جهان کهن فرو ریخت، قلب انسان با تمام اشتیاقش بجهان دیگر پناه برد، به جائی که سعادت خود را منتقل نمود.، (ص ۱۵۶)

و از اینجا تمامی بدبیاریهای جهان دنیوی ناشی میشود. در دوران اخیر انسان از

۱. هاینریش هاینه، **آلمان، حکایتی زمستانی،** سرفصل هفتم. ۲. عنوان مقاله ای از رودلف ماًتائی ـ Rudolph Matthäi

- 678

دنیای دیگر و داع کر ده، و اکنون سو سیالیست حقیقی مان می پر سد: «آیا انسان می تواند بار دیگر به زمین بمثابهٔ سرزمین سعادت خود خوش آمدگوید؟ آیا او بار دیگر زمین را بمثابهٔ خانهٔ اصلی خود باز می شناسد یس چرا او هنوز باید زندگی و سعادت را جدا از هم در نظر گیرد؟ چرا او نباید آخرین مانعی که زندگی دنیوی را بدو نیمهٔ خصمانه تقسیم می کند منهدم سازد؟، (همانجا) «سرزمین سعادتمندانه ترین احساساتم!» و هکذا.

او اکنون «انسان» را به گردش کردن دعوت میکند، دعوتی که «انسان» بـلافاصله می پذیرد. «انسان» وارد قلمرو «طبیعت آزاد» میشود و در ضمن، ابراز احساسات قلب یک سوسیالیست حقیقی پرمهر ذیل را بر زبان جاری میسازد:<sup>(۱)</sup>

«...گلهای بانشاط... بلوطهای بلند و شکوهمند... رضا و سعادت آنها در حیات و رشد و شکوفائی شان قرار دارد، کثرت نامتناهی موجو دات خرد در علفزار... پرندگان جنگلی... رمه ای از اسبان سرکش جوان... را می بینم» ( «انسان» می گرید) که این مخلوقات هیچ سعادت دیگری جز سعادتی که برایشان در بیان و لذت از حیات شان قرار دارد را نه می شناسند و نه مایلند. هنگامیکه شب فرا میرسد، دیدگانم به خیل بی شمار دنیاهایی می نگرد که در فضای لایتناهی طبق قوانین ابدی حول یکدیگر می چرخند. من در گردش آنها و حدتی از حیات، جنبش و سعادت را می بینم.» (ص ۱۵۷)

«انسان» می تواند چیزهای بسیار دیگری را نیز در طبیعت نظاره کند، مثلاً، شدیدترین رقابت میان گیاهان و جانوران را، او منباب مثال، می تواند در جهان نباتات، در «جنگل بلوطهای بلند و شکوهمند» خود ببیند چگونه این سرمایه داران بلند و شکوهمند غذای بو ته های کوچک را مورد مصرف قرار می دهند، که می توانند بحق شکایت کنند که: از زمین، آب، هوا و حرارت همنع شده ایسم<sup>(۲)</sup>؛ او می تواند گیاهان طفیلی، [یعنی] اندیشه پر دازان جهان رستنی ها را نظاره کند؛ و باز هم می تواند مشاهده کند که جنگی علنی میان «پرندگان جنگل» و «کثرت نامتناهی موجو دات خرد میان «علفزار هایش» و «رمهٔ سرکش اسبان جوان»، و جود دارد. او می تواند در خیل بی شمار «جهان» هایش، کل ملطنت فتو دالی آسمانی را بطور کامل همراه با مستاجران و اقمار [شان] ببیند، که برخی

۱. تضمینی است از عنوان کتاب ویللهم واکن رودر موسو<mark>م به، ابراز قلبی یک راهب دوستدار هنر.</mark> ـ دت.

2. terra, aqua, aere et igni interdiciti summus

از آنها، مثلاً ماه، زندگی بس مسکینانهای جدا از آب و حرارت، aere et aqua interdiciti را میگذرانند؛ نظامی فئودالی که در آن حتی ولگردان بی خانمان، [بعنی] ستاره های دنباله دار جایگاه خود را در زندگی واگذار کرده دوباره راهی می شوند، و در آن برای مثال، شبه سیارات غالباً شاهد صحنه هایی ناخوشآیندند، در حالیکه شهاب ها، این فرشتگان تباه شده، خجولانه در میان «فضای لایتناهی» سینه خیز می روند، تا محل یاماوی معمول دیگری را بیابند. او در فاصله ای دورتر، می تواند به ثوابت ارتجاعی برخورد.

«جملگی این موجودات، سعادت، رضا و تمتع زندگیشان را در هستی و تبجلی انرژیهای حیاتی می یابند که طبیعت در آنها بو دیعه گذارده است.»

یعنی، «انسان» در نظر میگیرد که ایـن اجسـام طبیعی در کـنش مـتقابل و تـجلی نیروهایشان، سعادت خود و غیره را می یابند.

«انسان» اکنون از طرف سوسیالیست حقیقی مان با این اختلاف نظر مورد سرزنش قرار میگیرد:

«آیا انسان نیز از جهان آغازین نشأت نگرفت، آیا او نظیر کلیهٔ دیگر مخلوقات فرزند طبیعت نیست؟ آیا او از همان مواد ساخته نشده است، آیا باو همان انرژیها و خصایص کلی که به جملگی چیزها حیات می بخشد، ارزانی نشده؟ چرا او هنوز سعادت دنیویاش را در عالم اخری می جوید؟»(ص ۱۵۸)

«همان انرژی ها و خصایص کلی» که انسان بالاشتراک با «کلیهٔ چیز ها» داراست، همانا وصل، عدم تداخل، حجم، جاذبه و هکذاهاست که می تواند بتفصیل در آغاز نخستین صفحهٔ هر کتاب درسی فیزیک یافت شود. دیدن اینکه چگونه می توان این را بعنوان دلیلی تعبیر نمو د که چرا انسان «نباید سعادت خو د را در عالم اخری بجوید» دشوار است. او معهذا انسان را به این نحو بر حذر میدارد:

«در سوسنهای چمن تأمل کنید.»

آری، در سوسن های چمن تأمل کنید که چگونه بز ها آنها را میخورند، و «انسان» آنها را به جا دکمه ای اش میزند، و چگونه در زیر پای در آغو شگیری های بی شرمانه زن شیرفروش و خرکچی لگدمال میشوند! «در سوسن های چمن تأمل کنید، آنها نه محنت میکشند و نه میریسند: و پدر آسمانی شما، آنها را می پروراند. ب<sup>(۱)</sup> تو هم برو و چنین کن! بعد از اینکه بدین نحو و حدت «انسان» را با «کلیهٔ چیزها» آموختیم، اکنون می آموزیم وی چگونه از «کلیهٔ چیزهای» متفاوت است. واما انسان خود را می شناسد، او ازخود آگاه است. در حالیکه در سایر موجودات، غریزه و نیروی طبیعت خود را بتنهائی و غیر آگاهانه متجلی میسازند، آنها در انسان متحدند و آگاه میشوند... طبیعت او آینه ای است از کل طبیعت، که خود را در او باز هی شناسد. بسیار خوب! اگر طبیعت خرد را در من باز می شناسد، پس من خودم را در طبیعت باز

می شناسم. من در حیات آن، حیات خاص خودم را میبینم [...] به این ترتیب ما بانچه طبیعت ما را با آن آکنده کرده، بیانی زنده می دهیم.» (ص ۱۵۸)

تمامی این مقدمه شیوهای است از رازوری خالصانهٔ فلسفی. سوسیالیست حقیقی از این فکر آغاز میکند که به دوگانگی حیات و سمادت باید پایان داده شود. او برای اثبات این تز، با این فرض که این دوگانگی در طبیعت و جو د ندارد، طبیعت را به کمک می طلبد و از آن نتیجه میگیر د که از آنجائیکه انسان نیز، جسمی طبیعی است و دارای خصایصی است که چنین اجسامی بطور کلی دارا هستند، این دوگانگی برای او نیز نباید و جو د داشته باشد. هابز در توسل به طبیعت بمثابهٔ دلیلی از جنگ همه علیه همهه<sup>(۲)</sup>ی خود، و هگل، که سو سیالیست حقیقی مان و ابسته به ساختار اوست، در پی بردن به شقاق در طبیعت و گردش نامنظم ایدهٔ مطلق، و حتی حیوان را دل باز پسی خدا نامیدن، دلایل بمراتب بهتری دارا بو دند. سو سیالیست حقیقی مان و ابسته به ساختار اوست، در پی بردن به شقاق در طبیعت و بطبع هنگامیکه تجلی آگاهی، به طبیعت بیان ذهنی آرزوی و اهی دربارهٔ امور انسانی را نسبت میدهد، بدیهی است که آگاهی به طبیعت بیان ذهنی آرزوی و اهی دربارهٔ امور انسانی را نسبت میدهد، بدیهی است که آگاهی و باید در حیطهٔ خاص خود که طبیعت در آن به تأمل و خوداندیشی می پردازد. اینکه وانسان» باید در حیطهٔ خاص خود که تصور میسازد. میبیت، نابوده و غایب است، شقاق را از میان بردارد، اکنون در رابطه با خصلت او به تأمل

۱. مقایسه کنید با انجیل متی، باب ۶، آیات ۲۶ و ۲۸

bellum omnium contra omnes .۲ توماس هابز، اصول فسلسفه، اهسل شسهر (سسیاست مسدنی)، پیشگفتار بر سخنرانیها.

ه.ت.

آیینهٔ منفعل صرف که طبیعت در آن از خود آگاه میشود، بثبوت میرسد؛ درست همانطور که قبلاً در رابطه با انسان بمثابهٔ جسم مادی صرفی به اثبات رسید؛ کلیهٔ یاوه گویی های این احتجاجات در آن متمرکز شده است. اولین واقعیتی که اظهار میشود این است که انسان دارای خودآگاهی است. غریزه ها و انرژی های موجودات طبیعی نوعی به غریزه ها و نیروهای «طبیعت» تبدیل می شوند، که بعد طبعاً بتنهایی در این موجودات نوعی «متجلی می شوند». این رازوری در «طبیعت» لازم بود تا بعداً یکسان و یکپارچه کردن این غریزه ها و نیروهای «طبیعت» را در خود آگاهی انسان بوجود آورد. طاهراً این رازوری بطریق ذیل حل و فصل میشود: برای باز پرداخت به طبیعت بخاطر کشف خود ـ آگاهی اش به نوبهٔ خود، خود ـ آگاهی اش را در طبیعت می جوید ـ روشی که بطبع او را قادر میسازد، در طبیعت هیچ چیزی جز آنچه با کمک رازوری فوقاً توصیف شده بآن نسبت داده است، نیابد.

او اکنون با اطمینان به نقطهای رسیده که در ابتدا از آن آغاز کرده بود، و این طرز چرخیدن بر روی پاشنهٔ خود اکنون در آلمان ـ تکاهل نامیده میشود. بعد از این پیش درآمد، شرح و توصیف واقعی سوسیالیسم حقیقی میآید.

نخستین سنگ بنا صفحهٔ ۱۶۰۰ «سن ـ سیمون در بستر مرگ به شاگردانش گفت: «کل زندگی من می تواند در یک اندیشه بیان شود: کلیهٔ انسانها باید از آزادانه ترین تکامل قابلیت های طبیعی شان اطمینان یابند. سن ـ سیمون مبشر سو سیالیسم بود.» باین اظهار اکنون طبق روش سو سیالیست حقیقی مان که در بالا تو صیف گشت و با آن رازوری طبیعت که در پیش درآمد دیدیم ترکیب شد، برخورد میشود. «طبیعت بمثابهٔ اساس کل حیات، و حدتی است که از خود آغاز میشود و بخود باز می گردد، و تنوع بی حد پدیده های خود که سوای آن هیچ چیز وجود ندارد را در بر می گیرد.» (ص ۱۵۸) دیدیم چگونه برای تبدیل اجسام طبیعی مختلف و ارتباط متقابل آنها به «پدیده های» متنوع ماهیت مکنون این «و حدت» رازورانه چاره جو ثی می شود. یگانه عنصر جدید در این جمله این است که طبیعت نخست «اساس حیات» نامیده میشود؛ و بلافاصله بعد از این جمله این است که طبیعت نخست «اساس حیات» از میشود و بلافاصله بعد از

آن اطلاع می یابیم که «سوای آن هیچ چیز وجود ندارد»؛ بر حسب این، طبیعت در برگیرندهٔ «حیات» نیز می باشد و نمی تواند صر فا اساس آن باشد. بعد از این کلمات مدهش، نکتهٔ اصلی کل رساله می آید: «هر یک از این پدیده های و هر زندای فردی تنها از طریق آنتی تز و مبارزه خود با جهان خارجی وجود داردو تکامل می یابد، و بر واکنش متقابل خود با مجموع حیات قرار گرفته، که بنوبه با آن توسط طبیعت در یک کل، [یعنی]، در وحدت ارگانیک عالم، مرتبط میشود.» (ص ص ۱۵۹، ۱۵۸) جملة اصلي باز هم بشرح ذيل توضيح داده ميشود: «زندگی فردی از طرفی شالوده و منشأ و معیشت خود را در مجموع حیات می یابد و از طرف دیگر، مجموع زندگی در مبارزهٔ مدام با زندگی فردی میکوشد آن را مصرف و جذب کند.» (ص ۱۵۹) از آنجائيكه اين اظهار بر هر زندگي فردي بكار برده ميشود، «بنابراين»، مي تواند،بر انسانها نيز بكار برده شود: «بنابراین، انسان فقط در و از طریق مجموع زندگی تکامل می یابد.» (شماره I، همانجا) زندگی فردی آگاهانه اکنون با زندگی فردی ناآگاهانه؛ و جامعهٔ انسانی با حیات طبيعي بطور كلي، مقابله و مقايسه ميشود؛ و آنگاه جمله اي كه در آخر شاهد مثال آوردیم بشکل ذیل تکرار میگردد: «بخاطر طبيعتم، همانا فقط از و از طريق حشر و نشر با ديگر مردمان است كه مي توانم تکامل یابم، به تمتع خردآگاهی از زندگیم نایل گردم و به سعادت رسم.» (شماره II، همانجا) این تکامل فرد در جامعه اکنون بهمان نحوی که «حیات فردی» بطور کلی، در بالا برخورد شد، مورد بحث قرار می گیرد: «در جامعه، نیز، تقابل زندگی فردی و زندگی بطور کلی، شرط تکامل آگاهانهٔ انسانی میشود. از طریق مبارزه و واکنش مداوم با جامعه که بمثابهٔ نیروی محدودکنندهای در مقابل من قرار می گیرد است که من به خود ـ سامانی و آزادی نایل می گردم، که بدون آن سعادتی وجود ندارد. زندگیم فراگردی بی وقفه از رهایی و مبارزمای داشم با جهان آگاهانهٔ و ناآگاهانهٔ بیرونی و پیروزی بر آن است، تا اینکه آن را برای شیرینکام کردن زندگیم تحت کنترل درآورم. غریزهٔ حفظ خود، کوشش بیرای سیعادت، آزادی و رضامندی خاص خودم، اينها مآلأ و بالنتيجه طبيعي، يعني، معقو لانه و تجليات حياتند.» (همانجا)

«بنابواین، از جامعه خواستارم که باید این امکان را برایم فراهم آورد تا از آن رضامندی و سعادتم را کسب کنم، و اینکه باید آوردگاهی برای روحیهٔ ستیزه جویانه ام فراهم آورد. درست همانطور که گیاه انفرادی برای رشد خود، خواهان خاک، حرارت و خورشید، هوا و باران است تا اینکه برگ، شکوفه و میوه ببار آورد، انسان نیز هایل است در جامعه برای تکامل همه جانبه و ارضاء تمامی نیازها، تمایلات و قابلیت هایش، شرایطی را بیابد. جامعه باید باو امکان بدست آوردن سعادتش را عرضه کند. اینکه او چگونه از این فرصت استفاده میکند و از خود و زندگی اش چه چیزی میسازد، وابسته به او و فردیت اوست. من بتنهایی میتوانم سعادتم را معین کنم. (ص ص ۱۶۰، ۱۵۹)

بدنبال آن، بعنوان نتیجه گیری کل استدلال، اظهار سن ـسیمون که در آغاز این بخش نقل شد، می آید. بدینسان ایدهٔ فرانسوی توسط علم آلمانی توجیه می شود. این تـوجیه عبارت از چیست؟

سوسیالیست حقیقی هنوز هیچ نشده از هم اکنون ایده های متفاوتی را به طبیعت که مایل است آن را در جامعه انسانی تحقق یافته ببیند نسبت میدهد. در حالیکه سابق برین این همانا موجود انسانی فردی بود که او را آینهٔ طبیعت ساخت، و اکنون جامعه بمثابهٔ یک کل است. نیتجه گیری اضافی اکنون می تواند دربارهٔ جامعهٔ انسانی از ایده هائی گرفته شود که به طبیعت نسبت داده شده است. از آنجائیکه مُصّنف تکامل تاریخی جامعه را مورد بحث قرار نمىدهد و خود را با اين شباهت دلخوش مىكندكه چرا جامعه همواره نباید نقشی حقیقی از طبیعت باشد، غیر قابل فهم باقی میماند. از اینرو جسمله پردازی دربارهٔ جامعه که در هیئت نیرو ثی محدود کننده و غیره در مقابل فرد قرار میگیرد، به هر گونه شکلی از جامعه مربوط میشود. اینکه برخی ناسازگاریها در این تعبیر از جامعه مي بايست وارد شود، كاملاً طبيعي است. به اين ترتيب او اكنون مي بذير دكه در طبيعت، بر خلاف هم آهنگی توصيف شده در ديباچه، به مبارزهای دست يازيده ميشود. جامعه، [يا] «مجموع زندگی»، از طرف مُصّنف مان نه بمثابهٔ واکنش متقابل «زندگی های فردی» متشکل، بلکه بمثابهٔ هستی مجزائی متصور میشود، و این هم بعلاوه بطور جداگانه بر روی این «زندگانی های فردی» تأثیر مینهد. اگر در کلیهٔ اینها اشارهای به امور واقعی وجود داشته باشد، همانا توهم استقلال دولت در ارتباط با زندگی خصوصی و اعتفاد به این استقلال صوری بمثابهٔ چیزی مطلق است. اما در واقع نه اینجا، و نه جای دیگری در

بازهم:

کل رساله، مساله اصولاً بر سر طبیعت و جامعه نیست. مساله صرفاً بر سر دو مقولهٔ فردیت و عامیت است که نامهای گوناگونی بدانها داده میشود و گفته میشود تضادی که آشتی دادن آن بسیار مطلوب است را بوجود می آورد.

از توجیه «زندگی فردی» در تقابل با «کلیت زندگی» نتیجه میشود که ارضاء نیازها، رشد قابلیتها، حب \_ ذات و هکذا، همانا «تجلیات طبیعی و معقولانهٔ زندگی است». از مفهوم جامعه بمثابهٔ نقشی از طبیعت، نتیجه میشود که در کلیهٔ اشکال تاکنون موجود جامعه، منجمله جامعه حاضر، این تجلیات زندگی به کمال و دهر آزمودگی رسیدهاند و همانطور که توجیه شدهاند، مورد تصدیق قرار گرفتهاند.

اما بناگاه در صفحهٔ ۱۵۹ میآموزیم که «در جامعهٔ امروزین ما» معهدًا، این تجلیات معقولانه و طبیعی زندگی «غالباً بکرات سرکوب می شوند» و «معمولاً به همین خاطر به تصنع، غرابت، اگو ٹیسم و رذیلت انحطاط می یابند».

و بدینسان، از آنجائیکه جامعه، اصولاً با پیش نمونهاش، یعنی، طبیعت مطابقت ندارد، سو سیالیست حقیقی «خواستار» آنست که جامعه باید با طبیعت تطبیق داده شود، و تقاضای خود را با مثال تکثیر گیاه که بدترین مثال ممکنه است توجیه می کند. در حقیقت، گیاه از طبیعت «خواستار» کلیهٔ شرایط هستی بر شمرده شده در بالا نیست، و اگر آنها را از قبل حاضر و آماده نیابد، اصولاً هیچگاه به گیاه تبدیل نخواهد شد، و بصورت بذر گیاه باقی می ماند. بعلاوه، حالت «برگها، شکو فه ها و میوه» تا درجهٔ زیادی بستگی به «خاک»، «حرارت» و غیره و شرایط اقلیمی و زمین شناختی رشدگیاه دارد. گیاه بدور از «خواستار شدن» چیزی دیده میشود که کاملاً به شرایط واقعی هستی و ابسته است؛ مهذا، با تکیه بر این باصطلاح درخواست و تقاضا است که سو سیالیست حقیقی مان تقاضای خاص خود برای شکلی از جامعه که با «خصوصیت» فر دی او سازگار است را بنا می نهد. تقاضای خاص ذر بی می ماند آن را در قطب شمال با «خاک، حرارت، خورشید، هوا و باران» تأمین کند.

این خواست و مطالبهٔ فرد نه از تکامل واقعی جامعه، بلکه از باصطلاح ارتباط خصائل متافیزیکی ـ فردیت و عامیت، استنتاج میشود. فقط باید افراد جداگانه را بمثابهٔ نمایندگان و مظاهر فردیت، و جامعه را بمثابهٔ مظهر عامیت تعبیر نمود تاکل ترفند باجراء درآید. و در عین حال اظهار سن \_ سیون دربارهٔ تکامل آزادانهٔ قابلیت ها صحیحاً بیان شود و برشالودهٔ حقیقی آن قرار گیرد. این بیان صحیح، عبارت است از این اظهار سخیفانه حاکی از اینکه افرادی که جامعه راتشکیل میدهند، خواهان آنند تا «خصوصیت» خو د را حفظ کنند، خواهان آنند آنطور که هستند باقی بمانند، در حالیکه از جامعه خواستار دگرگونی اند که تنها می تواند از دگرگونی آنان آغاز شود.

و به این ترتیب می بینم که دوباره به آغاز رساله بازگرداننده شده ایم و باید برای دومین باراز کل کمدی زندگی فردی و مجموع زندگی گذر کنیم. بار دیگر در رازوری عمیق و اکنش متفابل ایندو زندگی و ارد شده ایم، [یعنی به **احیای مجدد A neuf a neuf ع**میق و اکنش متفابل ایندو زندگی و ارد شده ایم، و ندگی فردی به «مظهر و نشانه» و توسط عرضهٔ اصطلاح جدید «ارتباط متضاد و تبدیل زندگی فردی به «مظهر و نشانه» و «نقش و پندازی» صرف از مجموع زندگی. این رساله همچون تصویری بو فلمونی و سریع التغیر از تأملاتی دربارهٔ خود و با روشی از استدلال مشترک برای سو سیالیست های حقیقی، تدوین و طرح ریزی شده است. برخورد آنان به احتجاجات خود شبیه بر خورد آلبالو \_ فروشی است که با حرکت از این اصل صحیح اقتصادی که آنچه مهم است کمیتی است که فروخته میشود، متاع خود را پائین تر از قیمت تمام شده می فروشد. این در مورد سو سیالیسم حقیقی بیشتر صادق است، زیرا آلبالو هایش قبل از اینکه بر مد، گندیده میشود.

۲. ترجیح بند یک ترانه کودکانه آلمانی.

ـ ه.ت.

دهستر زنسدگی فسردی وجسود دارد وهرزندكي فردي وجود دارد و درو از طریق مجموع زندگی و تنها از طریق آنتی تز خود تكساهل مسىيابد؛ مسجموع زنسدكى تکامل می یابد... و بر واکنش درو از طريق زندگي فردي وجود متقابل خرد با مجموع زندعي دارد و تکامل می بابد، (واکنش استوار است. متقابل) که با آن بنوبه، و طبيعت خود، وزنسدگی فسردی بسمثابهٔ بسخشی از زندگی بسطور کملی... تکامل دریک کل مرتبط است. مى يابد. دارگــــانيسم جـــهانی وحـــدنی وحدت ارگانیک عالم، مرکب است. وکه، (مجموع زندگی) وخاک و وزندگی فردی، شالوده و منشاء و م عیشت تک امل آن، (زندگی معیشت خود را از طرفی در مجموع فبردی) میشود... کنه هبر یک بر زندگی می پاید، بکدیگری بنا شده است... وكه عاليه يكديكر مسارزه و از طرف دیگر، مجموع زندگی، م کنند و مخالف بکدیگرند. مبارزهٔ دائم با زندگی فردی است که می کوشد آن را بمصوف برساند. «از ایــــنجا نــــتيجه مـــيشود (ص «بنابراین (ص ۱۵۹): :(19) «ک» زنسدی فردی آساهانه، ایضاً وجامعة انساني نسبت به زندگي ترسط مجمرع زندكي أكاهانه آگاهانه، آن چیزی است که زندگی و... (بالعكس) تعيين ميشود.، عام ناآگاهانه نسبت به زندگی فردی است. ومسوجود أنساني خساص، فسقط ومن فقط مي توانم درو از طريق آمیزش با دیگر مردمان تکامل درو از ط\_\_\_\_ريق ج\_\_\_امعه تك\_\_\_امل مسی یابد، ج\_امعه و ب\_العکس،s و يابم..

وطبیعت... یک وحدت است... که وجسامعه وحسدتی است که دربسر دربر میرنده تنوع بی حد پدیدهای گسیرنده و شسسامل تسنوع رشد. خود است.

اما مصنف مان از این نمایش زود دگرگون شونده و بوقلمونی راضی نیست. او به تکرار ملاحظات ساده لوحانه دربارهٔ فردیت و عامیت و این بار بشکل دیگری ادامه میدهد.

او نخست این چند انتزاع خشک و بیروح را بمثابهٔ اصول مطلق پیش میکشد و آنگاه نتیجه میگیرد که همین ارتباط باید در جهان واقعی تکرار شود. حتی این باو، هنگامیکه علی الظاهر به شکلی مشخص، دست به نتیجه گیری میزند، این فرصت را میدهد که هر چیزی را تحت لوای دست زدن به استنتاج، دو بار بگوید. ولی، باز هم شروع به تغییر دادن نامهائی میکند که به دو مقولهٔ خود داده است. عامیت، به انواع مختلف، بمثابهٔ طبیعت، مجموع نا آگاهانه از زندگی، ایضاً آگاهانه، زندگی بطور کلی، ارگانیسم جهانی، و حدت جامع الاطراف، جامعهٔ انسانی، جماعت و آمیزش، و حدت زندگی فردی آگاهانه و ناآگاهانه، سعادت فردی، رفاه خاص خود و هکذا، بمنصهٔ ظهور زندگی فردی آگاهانه و ناآگاهانه، سعادت فردی، رفاه خاص خود و هکذا، بمنصهٔ ظهور میرسد. در رابطه با هر یک از این نامها ملزم هستیم درست به همان عباراتی گوش فرا دهیم که پیش ازین بقدر کفاف در مورد فردیت و عامیت بکار برده شده بود.

بنابراین، هر آنچه قبلاً در نخستین سنگ بنا وجو د داشت، در دومین نیز وجو د دارد. اما از آنجائیکه کلمات برابری، هم بستگی و وحدت منافع از طرف سو سیالیست های فرانسوی مور د استفاده قرار میگیرد، مصنف ما میکوشد با برگر داندن آنها به آلمانی. آنها را به صورت وسنگ بناهای، سو سیالیسم حقیقی در آورد.

من بمثابة عضو آگاه جامعه، هو عضو دیگری را بمثابة موجودی متفاوت از خودم که با من مواجه میشود و در عین حال از اساس مشترک اولیة هستی و برابر با من حمایت و مأخوذ میشود را برسمیت می شناسم. من هو یک از همگنانم آنگونه که بسبب طبیعت خاص خود مقابل من قرار میگیرد، و مع الوصف بخاطر سرشت کلی اش با من برابر است را برسمیت می شناسم. از اینرو شناسائی برابری انسان و حق او برای هستی، منوط باین آگاهی است که سرشت انسان برای همگان مشترک است؛ بهمین نحو، عشق، دوستی، عدالت و کلیهٔ فضایل اجتماعی بر احساس قرابت و وحدت انسانی استوار است. اگر اینها تاکنون تعهدات نامیده شده و به انسانها تحمیل گشته، پس در جامعه ای که برآگاهی سرشت درونی انسان بنا شده، یعنی بر عقل و نه بر اجبار برونی، اینها تجلیات آزادانه و طبیعی زندگی خراهند شد. در جامعه ای که با طبیعت، یعنی با عقل سازگار است، شرایط هستی می بایست بطور شایسته برای کلیهٔ اعضاه، برابر یعنی، کلی باشد.» (ص ص ۲۵/۱۶۲)

مصنف قابلیت چشمگیری را نخست برای پیش کشیدن حکمی بشیوهٔ ایجابی نشان میدهد و Tنگاه Tن را باگنجاندن یک بطور شایسته و مآلا، و غیره به شکل قانونی در میآورد. او بیکسان در جا زدن اتفاقی اظهارات سنتی سوسیالیستی به استنتاجات خاص خود با استفاده از واگر آنان داشنند،، اگر باشد، \_ «Tنگاه آنان باید»، «سپس چنین خواهد شده، و غیره ماهر و تردست است.

در نخستین سنگ بنا، از طرفی فرد، و از طرف دیگر عامیتی که با او بمثابهٔ جامعه مواجه میشود را دیدیم.

اکنون این آنتی تز به شکل دیگری از نو ظاهر میشود، فر د اکنون در درون خو د به دو سرشت خاص و کلی تقسیم شده است. از سرشت کلی فود، نتیجه گیری هائی درباره وبرابری انسان، و جامعه میشود. بدینسان آن شرایط زندگی که برای انسانها مشترک است در اینجا بمثابهٔ فرآوردهٔ «ماهیت انسان»، و طبیعت ظاهر می شود، در حالیکه بهمان اندازهٔ آگاهی از برابری، فرآوردهٔ تاریخی اند. مصنف که از این راضی نیست، این برابری وا با اظهار اینکه کاملاً وبر اساس مشترک اولیهٔ هستی، فرار گرفته، به اثبات میر ساند. در صفحهٔ ۱۵۸ پیش در آمد آموختیم که انسان «از همان مصالح و انرژی ها و خصایص کلی که به تمامی چیز ها جان می بخشد، ساخته و فراهم شده است». در نخستین سنگ بنا آمو ختیم که طبیعت واساس کل حیات است»، و بدینسان «اساس مشترک اولیهٔ هستی». از اینرو، مصنف مان فرانسویان را بکلی پشت سر میگذارد، زیرا او با «عضو آگاهی از جامعه، بو دن، نه تنها برابری انسانها با یکدیگر را نشان می دهد، [بلکه] برابری سا هر کک، مشتی کاه و هر سنگی را نیز مبرهن میسازد.

فقط بايد بسيار مشعوف باشيم از اينكه قبول كنيم «كلية فضايل اجتماعي»

سو میالیست حقیقی مان، «بر احساس طبیعی قرابت و اتحاد انسانی» استوار است، اگرچه، قید و بند فئو دالی، بردگی و کلیهٔ نابرابری های اجتماعی هر عصری ایضاً بر این «قرابت طبیعی» بنا شده است. و آنگهی، «قرابت طبیعی انسان» همانا فرآوردهٔ تاریخیی است که روزانه از طرف انسانها دستخوش تغییر میشود؛ و این همواره کاملاً طبیعی بوده است. هر چند هم که نه فقط در داوری انسان، بلکه ایضاً در داوری نسل های انقلابی بعدی، غیر انسانی و متضاد با سرشت انسان بنظر رسد.

باز هم، کاملاً بطور اتفاقی می آموزیم که جامعهٔ امروزین بر «اجبار برونی» بنا شده است. سوسیالیست های حقیقی از «اجبار برونی»، شرایط مادی محدود شده را درک میکنند. اینان آن را تنها بمثابهٔ اجباری می بینند که از طرف دولت، بشکل سرنیزه، پلیس و توپ اعمال میشود، که بس بدور است از اینکه شالودهٔ جامعه باشد و تنها نتیجهای از ساختار آنست. این مساله قبلاً در خانوادهٔ مقدس و ایضاً در مجلد اول این اثر مورد بحث قرار گرفته است.

سو سیالیست با جامعهٔ امروزین، که بر «اجبار برونی» استوار است و با کمال مطلوب جامعهٔ حقیقی، که بر «آگاهی از سرشت درونی انسان، یعنی بر عقل» تکیه دارد، یعنی، بر آگاهی از آگاهی و بر اندیشه از اندیشه استوار است، مخالف است. سو سیالیست حقیقی حتی در انتخاب اصطلاحات خود از فلاسفه متفاوت نیست. او از یاد می برد که «سرشت درونی» انسانها، هم چنین «آگاهی» شان از آن، یعنی «عقل» شان، در تمامی از منه ثمر های تاریخی بوده و حتی همانگونه که معتقد است، هنگامیکه جامعهٔ انسانها «بر اجبار برونی» بنا نهاده شد، «سرشت درونی» آنان با این «اجبار برونی» همخوانی داشت.

در صفحهٔ ۱٦۳، فردیت و عامیت همراه با ملنزمین رکاب معمولی خود، به شکل رفاه فردی و همگانی بدنبال می آیند. می توانید در هر کتاب درسی دربارهٔ علم اقتصاد تحت عنوان رقابت توضیحات همانندی از ارتباط متقابل آنها بیابید، گو اینکه در نزد هگل هم بهتر تبیین شده است.

برای مثال، راینیشه یاربوشر، ص ۱۹۳:

«من با معاضدت به رفاه همگانی، به رفاه خاص خودم کمک میکنم، و با حراست از ر**فاه** خاص خودم، از رفاه همگانی پشتیبانی میکنم.» مفایسه کنید ب**ا فلسفهٔ حقوق هگل،** ص ۲۴۸ (۱۸۳۳)

69.

سومین سنگ بنا «جدال انسان با طبیعت بر تقابل متضاد زندگی خاص من با آن و کنش متقابل با جهان طبیعت بطور اعم استوار است. هنگامیکه این جدال بمثابهٔ فعالیتی آگاهانه ظاهر میگردد، کار نامید، میشود.» (ص ۱۶۴) آیا، برعکس، ایدهٔ «تقابل متضاد» بر نظارت جدال میان انسان و طبیعت بنا نشده است؟ نخست از یک واقعیت انتزاعی ساخته میشود، آنگاه اعلام میگردد که این واقعیت بر انتزاع مبتنی است. روشی بغایت مبتذلانه برای ایجاد توهم ژرف اندیش و نظر ورز بودن بشیوهای آلمانی. منباب مثال: واقعیت:گربه موش میخورد. تأمل:گربه \_ طبیعت، موش \_ طبیعت، مصرف موش توسط گربه = مصرف طبیعت توسط طبیعت = خودمصرفی طبیعت.

باز نمایی فلسفی واقعیت: بلعیده شدن موش توسط گربه، بر خود ـ مصرفی طبیعت بنا شده است.

نگارنده بعد از اینکه به این ترتیب مبارزهٔ انسان با طبیعت را خلط نمود، با توصیف آن بمثابهٔ تجلی این انتزاع صرف از مبارزهٔ واقعی، به مبهم ساختن فعالیت آگاهانهٔ انسان در ارتباط با طبیعت، ادامه میدهد. واژهٔ دنیوی کار سرانجام بمثابهٔ نتیجهٔ این فراگرد تردستی و شگفتکاری جا زده میشود. این واژه ای است که سوسیالیست حقیقی مان از آغاز بر نوک زبان خود داشت، ولی جرأت اظهارش تا هنگامیکه آن را بطرزی مناسب به شکل قانونی در نیآورده بود نداشت. کار، از تصور انتزاعی صرف انسان و طبیعت ساخته شده، و از این طریق بشیوه ای که برای کلیهٔ مراحل در تکامل کار بیکسان مناسب و نامناسب است، توصیف شده است.

«بنابراین، کار هر گونه فعالیت آگاهانهای از طرف انسان است که توسط آن میکوشد بر طبیعت بمفهومی عقلانی و مادی تسلط یابد، بطوریکه بتواند آن را برای تمتع آگاهانه از زندگی و رضامندی عقلانی یا جسمانی خود مورد استفاده قرار دهد.» (همانجا) ما تنها توجه را به این استنتاج درخشان جلب میکنیم:

وهنگامیکه این جدال بمثابهٔ فعالیتی آگاهانه ظاهر میشود، کار نامیده میشود . بنابراین کار هر گونه فعالیت آگاهانه از طرف انسان است»، و هکذا.

ما این تیزبینی ژرف را مدیون «تقابل متضاد» هستیم.

خواننده اظهار سن ـ سیمون دربارهٔ تکامل آزادانهٔ کلیهٔ قابلیت ها که در بالا ذکر شد را بیاد خواهد آورد، و هم چنین فراموش نمی کند که فوریه مایل بو د ببیند کار فریبنده جایگزین کار کراهت انگیز کنونی شود.<sup>(۱)</sup> ما توجیه و توضیح فلسفی احکام ذیل را مدیون «تقابل متضاد» هستیم:

۱. شارل فوریه، دنیای نو: صنعتی و اجتماعی،

\_ ه.ت.

داما از آنجائیکه» («اما» به این معنی است که نشان دهد در اینجا رابطه ای وجود ندارد) «برای زندای هر تجلی، جلوه و بیانی از نیروها و استعدادهایش می بایست سرچشمه ای از التذاذ و رضامندی بیاشد، از اینجا نتیجه میشود که کار خود باید تجلی و تکاملی از قابلیت های بشری و ایضاً سرچشمهٔ التذاذ، رضامندی و سعادت باشد. بالنتیجه، خود کار باید تجلی آزادانهٔ زندگی و بدینسان سرچشمه ای از التذاذ باشد.» (همانجا)

در اینجا آنچه بما در پیشگفتار بر **راینیشه یاربوشر** وعده داده شده بود، یعنی اینکه، «علوم اجتماعی آلمان در تکامل خود تا حال حاضر تا چه انـدازه از عـلوم اجـتماعی فرانسوی و انگلیسی مـتفاوت است»، و «ارائـه آثـین کـمونیسم بشکـلی عـلمی» بـچه معناست، نشان داده میشود.

نمایاندن کلیهٔ خطاهای منطقی که ضمن این چند سطر وجود دارد، روشی مطول و ملال انگیز است. اما نخست بیائیم بی حرمتی هائی که نسبت به منطق صوری [انجام گرفته را] مورد بررسی قرار دهیم.

برای اثبات اینکه کار، تجلی و بیانی از حیات، می بایست سرچشمهٔ التذاذ باشد، فرض میشود که حیات باید التذاد را با تمام تجلیات آن بر آورد. و از آن، این نتیجه گرفته میشود که حیات ایضاً در تجلی خود بمثابهٔ کار، می بایست سرچشمه ای از التذاذ باشد. مصنف که از این تبدیل ما قبل تاریخی شرط اصلی به یک نتیجه گیری، خر سند نیست، به مصنف که از این تبدیل ما قبل تاریخی شرط اصلی به یک نتیجه گیری، خر سند نیست، به نتیجه گیری غلطی دست می زند. او از این واقعیت که «برای حیات، هر تجلیی می بایست سرچشمه ای از التذاذ باشد، نتیجه می گیرد که کار، که یکی از این تجلیات حیات است، پخود می بایست تجلی تکامل قابلیت های انسانی، یعنی بار دیگر زندگی باشد. بدینطریق آنچه که قبلاً بود باید باشد. کار اصولاً چگونه می تواند چیزی جز «تجلی قابلیت های بانسان» باشد؟ اما او در اینجا توقف نمی کند. زیراکار باید چنین باشد، «باید بالنتیجه» باید بالنتیجه چیزی کاملاً متفاوت یعنی، «تجلی و تکاملی از قابلیت های باشد، که اصولاً بدینسان باشد، یا حتی بهتر: زیراکار «باید تجلی و تکاملی از قابلیت های باشد، که اصولاً بید بالنتیجه پیش از این در مساله وارد نشده بود. و از آنجاکه پیش ازین شرط اصلی کار بمثابهٔ تمتع مستقیماً از اصل مسلم النداذ حیات استناج شده بود، شرط اصلی کار بمثابهٔ پی آمد اصل مسلم جدید تجلی آزادانهٔ حیات در کار» پیش کشیده میشود.

چېزې که بايد باشد، نيست، چرا اکنون آنچه که بايد باشد، ميشود، يا چرا بايد چيزې که تاکنون ناگزیر نبود باشد، میشود. اما بطبع، تاکنون ماهیت انسان و تقابل متضاد انسان و طبيعت بدرستي ايضاح نشده است. «توجیهی علمی» از چشم اندازی کمونیستی دربارهٔ مالکیت مشاع محصولات کار به قرار ذيل است: «اما» («اما» تکراری دارای همان معنای سابق است) «محصول کار می بایست در آن واحد به سعادت فرد، فرد کار کننده و سعادت کلی خدمت کند. این بخاطر این واقعیت که کلیهٔ فعالیت ها تکمیلی و متقابلند، انجام میشود.، (همانجا) این اظهار صرفاً رونویسی است از آنچه هر علم اقتصادی در ستایش رقابت و تقسیم کار باید بگوید، بجز اینکه استدلال با ارائه واژهٔ «سعادت» تضعیف شده است. سرانجام توجيه فلسفي تشكيلات كار فرانسوي بما تحويل داده ميشود: «كار بـمثابة فعالیتی آزاد که لذت بخش است و رضامندی و ایضاً شکوفائی هـمگانی را فـراهـم میآورد، شالودهٔ تشکیلات کار است.» (ص ۱۶۵) اما از آنجائیکه کار می بایست و باید فعالیتی آزادانه «که لذت بخش است» باشد و هکذا، و از اینرو هنوز بهاین وضع رسیده نشده، برعکس می توان انتظار داشت تشکیلات كار شالودة «كار بمثابة فعاليتي لذت بخش» باشد. معهذا مفهوم كار بدين مثابه فعاليتي است کاملاً بسنده [برای نگارنده].

مصنف در پایان رساله باور میکند که به «نتایج» دست یافته است. این «سنگ بناها» و «نتایج» بهمراه دیگر قلوه سنگهای گرانیتی که آنها را در بیست و یک صحیفه، کتاب شهروند و تذکاریهٔ جدید<sup>۲۱</sup>، میتوان یافت، صخرهای را تشکیل میدهد که سوسیالیسم حقیقی، معروف به فلسفهٔ اجتماعی آلمان، کلیسای خود را بر روی آن خواهد ساخت. فرصت شنیدن برخی از این مواعظ و تکههای غزل استعاری عبری و عرفانی که در این کلیسا ترنم میشود را خواهیم داشت.

## **IV** کارلگرون

جنبش سوسیالیستی در فرانسه و بلژیک «دارمشتات، ۱۸۴۵) یا تاریخ نگاری سوسیالیسم حقیقی<sup>س</sup>

در واقع اگر مسأله برسر بحث خیل عظیم آنان نبود... شاید قلم را زمین میگذاشتیم... و اکنون با همان گستاخی» (تاریخ جامعۀ مونت)» در برابر حلقۀ وسیمی از خوانندگان و در مقابل عموم که حریصانه به هر چیزی که واژۀ اجتماعی را بنمایش میگذارد، چنگ میاندازد انتشار می یابد، زیرا غریزه ای مطمئن باو میگوید در این واژه کوچک چه میگیرد و چنانچه بچلمنی بکار بپردازد، در خور سرزنشی مضاعف بر دوش نگارنده قرار هما جناب مونت را از اینکه هیچ چیز دربارۀ دستآوردهای واقعی نوشتآرهای اجتماعی فرانسوی و انگلیسی سوای آنچه جناب ل. اشتاین برای او مکشوف ساخته نمی داند، مورد سرزنش قرار نخواهیم داد و هنگامیکه اثرش انتشار یافت، کتاب اشتاین <sup>(1)</sup> در خور توجه بود. بر و امروزه بقالب زدن عباراتی دربارۀ سن سیمون، و بازارد و آنفانتین را دو شاخهای از برودن و غیره!... و هنوز هم بطیب خاطر هرگاه فقط پیدایش عقاید اجتماعی را برودن و غیره!... و هنوز هم بطیب خاطر هرگاه فقط پیدایش عقاید اجتماعی را شیوه ای برودن و غیره!... و هنوز هم بطیب خاطر هرگاه فقط پیدایش عقاید اجتماعی را شیوه ای برودن و غیره!... و هنوز هم بطیب خاطر هرگاه فقط پیدایش عقاید اجتماعی را شیوه ای برودن و غیره!... و هنوز هم بطیب خاطر هرگاه فقط پیدایش عقاید اجتماعی را شیوه ای برودن و غیره!... و هنوز هم بطیب خاطر هرگاه فنگاه پیدایش عقاید اجتماعی را بشیوه ای برودن و غیره!... و هنوز هم بطیب خاطر هرگاه فقط پیدایش عقاید اجتماعی را بشیوه ای برودن و خیره!... و هنوز هم بطیب خاطر هرگاه فقط پیدایش عقاید اجتماعی را بشیوه ای برودن و خیره ای این بیان متکبرانه و رادامانت مآبانه، تقریظی را در تلاکاریهٔ جدید، ص

ص ۱۲۳ / ۱۲۲) از تاریخ جامعهٔ مونت آغاز میکند. خواننده از استعداد هنری که از طرف جناب گرون نشان داده میشود، که در واقع، در این لفاف، نقدی از کتاب خاص خود که در آن اوان هنوز زاده نشده بود را بدست مي دهد، دچار حيرت ميگردد. ما در نزد جناب گرون گداختی از سوسیالیسم حقیقی با پر مدعائی های ادبی آلمان جوان ۱۳ [یعنی] \_ منظرهای بغایت سرگرم کننده، را مشاهده می کنیم. کتاب فوقاً یاد شده به شکل نامه هائی بیک مخدره است، که خواننده از آن ممکن است گمان کند که در اینجا الوهیتهای شگرف سوسیالیسم حقیقی با گلهای سرخ و موردهای «ادبیات جوان» تزئین و آراسته شده است. بيائيم عجله بخرج داده چندگل سرخ را بچينيم: «کار مانیول<sup>(۲)</sup> از نظرم گذاشت... بهرتقدیر و خشتناک است که کار مانیول در دماغ نگارند.ای آلمانی، حتی اگر در آنجا بطور دائم رحل اقامت نیفکند. باشد، ناشتا صرف کند.» (ص ۳) واگر هگل دم دستم بود، يقهاش را مي چسبيدم: چي! كه اين طور طبيعت دگر بودگي ذهن است؟ جی! ای نادان!» (ص ۱۱) «بروکسل تا حد معینی نسخهٔ بدلی از کنوانسیون فرانسه است؛ که هر دو حزب کو، و در ۱۰ ش را داراست.» (ص ۲۴) «خلنگزار لونه بورگ سیاست.» (ص ۸۰) «شفیرهٔ (بادامهٔ) شاد، شاعرانه، دمدمی و واهی.» (ص ۸۲) «احیای لیبرآلیسم، کاکتوس بی قـوام کـه هـمچون انگـلی بـدور نـیمکت.های مـجلس نمایندگان پیچیده شده است.» (ص ص ۸۸/۸۸) اینکه کاکتوس نه «بی قوام»، و نه «انگل» است و اینکه «شفیره» یا «بادامه»، «شاد»، «شاعرانه» و «دمدمی وجود ندارد، از این پندارهای دوست داشتنی چیزی کم نمیکند. «در میان این دریا» (روزنامه ها و خبرنگاران در کابینهٔ مونتین زیمه)<sup>۱۱۱</sup> معهذا خودم را همچون نوح ثانی احساس میکنم که کبو تران را میفرستد تا ببیند آیا میتواند مأوی یا تاکستانی را در جائی بوجود آورد یا با خدایان غضبناک به توافق معقولانهای برسد.» (ص ۲۵۹)

۲. Carmagnole ـ سرودی انقلابی در دوران انقلاب کبیر فرانسه. و ایضاً نام نیم تنهٔ کـوتاهی کـه در زمان انقلاب معمول برد. (م)

598

## Rarl Grun:

## Die soziale Bewegung in Frankreich und Belgien (Darmstadt 1847.)

ober

Die Geschichtschreibung bes wahren Sozialismus.\*)

"Wahrlich, gälte es hier nicht zugleich eine ganze Rotte zu zeich= nen, . . . wir würden die Feber noch wegwerfen . . . Und jest tritt sie (Mundt's Geschichte der Gesellschaft) mit derselben Anmaßung vor den großen Leserfreis des Publilums, des Publikums, das heißhungrig nach Allem greift, was nur das Wort: sozial an der Stirne trägt, weil ein richtiger Takt ihm sagt, welche Geheimnisse der Julunst in diesem Wört= chen verborgen liegen. Doppelte Verantwortlichkeit des Schriftstellers, dop= pelte Züchtigung, wenn er underufen ans Wert ging 1"

"Darüber wollen wir eigentlich mit herrn Mundt nicht rechten, daß er von den faktischen Leistungen der sozialen Literatur Frankreichs und Englands durchaus Nichts weiß, als was ihm herr L. Stein verrathen, dessen Buch anerlannt werden sonnte, als es erschien . . . Aber heute noch . . . über St. Simon Phrasen machen, Bazard und Infantin die beiden Zweige des St. Simonismus nennen, Fourier folgen lassen, über Proudhon ungenügendes Zeug nachplappern u. s. w., u. s. w.! . . . Dennoch würden wir gerne ein Auge zudrücken, wäre mindestens die Ges nessen zuden Inden und neu dargestellt."

Mit dieser hochsahrenden, rhadamantischen Sentenz eröffnet fr. Grün (Reue Aneldota, S. 122 und 123) eine Rezension von Mundts "Geschichte der Gesellschaft."

Wie überrascht wird der Leser von dem artistischen Talent des Hrn. Grün, das unter der obigen Masse nur eine Selbstrittik seines eigenen, damals noch ungebornen Buches verstedte!

fr. Grün bietet uns das amüsante Schauspiel einer Berschmelzung des wahren Sozialismus mit jungdeutschem Literatenthum. Das obige Buch ift in Briefen an eine Dame geschrieben, woraus der Leser schon

ازلین صفحهٔ فصل چهارم (مجلّد دوم)، ایدنولوژی آلمانی آنگونه که در شمارهٔ ۸، سال ۱۸۴۷ به طبع رسید. (صفحهٔ ۵۹۵ محلد حاضر)

<sup>\*)</sup> Indem wir unfern Lefern im Folgenden die icon vor längerer Beit von Rart Mary in der Trierschen Big. angefündigte Reibist mitthellen, benachrichtigen wir sie zugleich, daß sich durch ungludliche Busälle das Manustript über zwei Ronate in Deuschland herumgetrieden hat, ohne uns zuzugehen. Or. Mary mußte unter solchen Umpänden dasselte längst in unferem Beside vermuthen, und sonnte beshalb nichts erstären, wonach unfere frühere Erstärung zu berichtigen. D.R. Das Besphäl. Dampfd. 47. vill.

بدون ترديد اين به فعاليت جناب گرون بمثابة گزراشگر روزنامه اشاره دارد. «كامی دمولن یک موجود انسانی بود. مجلس مؤسسان از **وتەنظران** تركیب شده بود. روبسپیر م<mark>غناطیس<sup>ی</sup>ری صائح</mark> بود. تاریخ جدید، بیک کلام، مبارز ای حیاتی و مماتی علیه دکانداران و مغناطیس گران است!!!» (ص ۱۱۱) «سعادت همانا یک مثبت است، اما مثبتی بقوهٔ n، (ص ۲۰۳) بدينطريق، سعادت = "+، فرمولي كه فقط مي تواند در رياضيات زيبا شناسانهٔ جناب گرون يافت ميشود. «تشکیلات کار، یعنی چه؟ افراد با صدای هزاران روزنامه به ابوالهول پاسخ می دهند. ... فرانسه یک قطعه را امضاء میکند و آلمان یک ضد بند را، آلمان قدیمی اسرار آمیز.» (ص ۲۵۹). آمريكاي شمالي حتى بيشتر برايم نفرت انگيزتر است تا جهان كهن، زيرا خود پسندي دكاندارانه آن بر گونهاش طراوت سلامت گستاخانهاش را داراست... زیرا هر چیز در آنجا آن چنان سطحی و بی ریشه است، کـه تـقریباً مـی توانـم بگـریم شهرستانی است... شما آمریکا را دنیای جدید میخوانید، آمریکا کهن ترین جهانهای كهن است... البسة مندرس ما در أنجا تبديل به مد ميشود.» (ص ص ١٠١/٣٢۴). ما تا بحال فقط از جوراب های استفاده نشده تولیدات آلمان که در آنجا مورد استفاده قرار می گیرد آگاه بودیم؛ هر چند آنها از لحاظ کیفیت آنقدر نامر غوبند که «مد» شو ند. «سوداگری \_ اوراق بهادار منطقاً ثابت این نهادها.» (ص ۴۶۱) اگر این گلها قلبت را شاد نکند، حقى از «انسان» بودن ندارى!<sup>(١)</sup> چه احسان نا استوارانه ای، چه معصومیت بی شرمانه ای، چه دست و پنجه نرم کردن قهرمانانه اي با مسائل زيبا شناسانه! اين بي علاقكي و اصليت در خور هاينه است! ما خواننده را اغفال کردیم. احسان های ادبی جناب گرون آرایشی از علم سوسیالیسم حقیقی نیست، [این | علم همانا پوشالی است میان ایندو غریو و راجی های ادبی، و بفول معروف، «زمينة قبلي اجتماعي»اش را تشكيل مي دهد.

 ۱. اقتباس بیتی از اپرای فلوت جادوئی اثر موتسارت (اپرا نامه از امانونل شیکاندر) پردهٔ دوم، صحنهٔ ساراسترو. در رسالهای توسط جناب گرون تحت عنوان، «فویرباخ و سوسیالیستها»، ملاحظهٔ ذیل وجود دارد (کتاب شهروند آلمانی، ص ۷۴)

«هنگامیکه از فویرباخ صحبت می شود، سخن بر سر کل کار فلسفه از بیکن اهل و رولام تا زمان حاضر است؛ و ایضاً هدف نهائی معنای فلسفه توصیف می گردد و بانسان بمثابهٔ نتیجهٔ نهائی تاریخ جهانی نگریسته میشود. انجام این کار بمراتب قابل اعتمادتر است تا روش برخورد اساسی تر پیش کشیدن دستمزد، رقابت و بی نقصی نهادها و دستگاههای دولتی... ما انسان را بدست آوردیم، انسانی که گریبان خود را از مذهب، از افکار محتضر و از کلیهٔ آن چیزهائی که نسبت بدو بیگانهاند، همراه با تمامی مکمل های آنها در جهان عملی، رها ساخته است؛ ما انسان خلص و واقعی را بدست آوردهایم.»

این یک حکم کافی است تا نشان دهد از جناب گرون چه نوع «قابلیت اعتماد» و «ژرف اندیشی» را می توان انتظار داشت. او مسائل کوچک را مورد بحث قرار نمی دهد. جناب گرون که با ایمان بلاتر دیدی به نتیجه گیری های فلسفه آلمان، آنگونه که از طرف فو یرباخ فور موله شده، مجهز است، حاکی از اینکه، «انسان»، «انسان خلص و واقعی»، هدف نهائی تاریخ است، که مذهب، ماهیت غیریت یافتهٔ [entäusserte] انسان است، که ماهیت انسان همانا ماهیت انسان و مقیاس کلیهٔ چیز هاست \_ و مجهز به کلیهٔ حقایق دیگر سوسیالیسم آلمان (ببالا نگاه کنید) \_ یعنی، اینکه پول، دستمزد و غیره ایضاً غیریت های ماهیت انسانی اند، که سوسیالیسم آلمان، تحقق فیلسفهٔ آلمان و حقیقت تئوریک سوسیالیسم و کمونیسم خارجی است، و غیره؛ با خوش قلبی یک سوسیالیست حقیقی به بروکسل و پاریس سفر میکند.

بوق و کرنای زورمند جناب گرون در ستایش از سوسیالیسم حقیقی و علم آلمانی از هر آنچه هم مسلکانش در این خصوص بدان رسیده اند، فراتر میرود. تا جائی که این مدیحه سرائی ها به سوسیالیسم حقیقی مربوط می شود، بطور آ شکار کاملاً صادقانه اند. شکسته نفسی جناب گرون باو اجازه نمی دهد عبارت جداگانه ای که قبلاً از طرف سوسیالیست حقیقی دیگری در بیست و یک صحیفه، کتاب شهروند و تذکاریهٔ جدید بیان نشده باشد را بر زبان آورد. در واقع او کل کتاب خود را وقف نکمیل خلاصه ای از جنبش سوسیالیستی فرانسوی می کند که در بیست و یک صحیفه (ص ص ۸۸ - ۷۴) توسط هس طرح شده است، و از این راه نیازی که در همان اثر در صفحهٔ ۸۸ بیان شده است را پاسخ میگوید. با توجه به ثناخوانی برای فلسفهٔ آلمان، این یک با دیدن اینکه

| چقدر اندک دربارهٔ آن میداند، باید این ثناخوانیها را ارج نهد. افتخار ملی                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سوسیالیستهای حقیقی، افتخار آنان در آلمان بمثابهٔ سرزمین «انسان»، و «ماهیت                           |
| انسان» بمثابهٔ نقطهٔ مقابل سایر ملل دنیوی، در او به نقطهٔ اوج خـود مـیرسد. مـا ذیـلاً               |
| نمونه هائی چند از آن را بدست میدهیم:                                                                |
| داما ما یلم بدانم که آیا نباید همه، این فرانسویان و انگلیسی ها و آمریکائی های شمالی، از             |
| ما بیآموزند.» (ص ۲۸)                                                                                |
| او اکنون در این باره به شرح و بسط می پردازد.                                                        |
| «آم <b>ریکانیهای شمالی</b> ، برغم آزادی قانونیشان بنظر من کاملاً معمولی میآیند، آنان از             |
| تصدق سرماست که شاید <b>سوسیالیسم خ</b> ودشان را فراگیرند.» (ص ۱۰۱)                                  |
| بویژه چون آنان از ۱۸۲۹ ببعد، مکتب سوسیالیستی و دموکراتیک خاص خود را،                                |
| که اقتصاددان آنان، کو پر؛ از همان سال ۱۸۳۰ با آن مبارزه می کرد را دارا بودهاند.                     |
| «دموکرات های بلژیکی! آیا واقعاً فکر میکنید که آنان به نیمی از آنچه ما رسیده ایم،                    |
| رسید.اند؟ چرا، من الساعه با یکی از ایشان که تحقق بشریت آزاد را خیالی باطل تلقی                      |
| مینمود، درگیری داشتم!» (ص ۲۸)                                                                       |
| ملیت «انسان»، «ماهیت انسان» و «بشریت»، در اینجا خود را بهمان وسعت بـرتری                            |
| نسبت به مليت بلژيكي نشان ميدهد.                                                                     |
| <b>«فرانسویان!</b> تا موقعی که هگل را درک نکردهاید، دست از سرش بردارید» (ما بر آنیم که              |
| انتقاد <b>برمینیه</b> از فلسفهٔ حقوق <sup>(۱)</sup> به رغم ضعف آن، درک بیشتری را از هگل نشان می دهد |
| تا تمامی آنچه که جناب گرون تحت نام خود، یا تحت نام «ارنست فون در هایده» برشته                       |
| تحریر در آورده است) «سعی کنید بمدت یکسال قهوه و شراب ننوشید، و به هیجانات                           |
| سودائی میدان ندهید، بگذارید گیز و حکومت کند و الجزیره تحت سلطهٔ مراکش قرار                          |
| گیرد» (اصولاً چگونه الجزایر تحت سلطهٔ مراکش قرار میگیرد، حتی اگر فرانسویان هم آن                    |
| را واگذار کنند؟)؛ «در اتاقی زیر شیروانس بنشینید و مشغول مطالعهٔ علم منطق و                          |
| <b>فنومنولوژی ش</b> وید. و هنگامیکه بعد از یکسال، با جسمی زار و نحیف و چشمانی قرمز،                 |
| پائین میآئید و به خیابان میروید و بیک عربده جویا شیک پوشی برخورد میکنید و                           |
| سکندری میخورید، دستخوش شرمساری نشوید. زیرا در خلال این مدت شما به                                   |
| انسانهایی سترگ و قدرتمند تبدیل شدهاید، ذهنتان همچون درختی بلوط خواهد شد که                          |
| از عصارهٔ اعجاب اَوری» (!) «تغذیه میشود؛ هر اَنچه ببینید پنهان ترین ضعفهایش را                      |

۱. اوژن لرمینیه، فلسفهٔ حقوق.

برای شما خواهد گشود؛ هر چند روح خلق شده اید، معهذا به حاق طبیعت رخنه میکنید؛ نگاهتان مهلک خواهد شد و سخنتان کوهها را به جنبش در خواهد آورد؛ دیالکتیک تان از برنده ترین گیو تین ها برنده تر خواهد شد. خودتان را در هتل دو ویل معرفی خواهید کرد ـ و بورژو آزی چیزی متعلق به گذشته است. به کاخ پاله بوربون نزدیک می شوید ـ و فرومی ریزد. کل مجلس نمایندگان در هباء بی شکل محو ومطموس میشود. گیزو ناپدید می گردد. لوئی فیلیپ همچون شبحی تاریخی دستخوش پلاسیدگی و پژمردگی میشود و از تمامی این نیروها که شما در آنجا نابود ساخته اید، ایدهٔ مطلق جامعهٔ آزاد پیروزمند طلوع می کند. شما اساساً با هگل شدن خودتان می توانید هگل را مطیع و رام خودکنید. همانطور که سابق برین یادآوری کردم ـ معشوقهٔ مغربی فقط بدست مغربی می تواند بمیرد.»<sup>(1)</sup> ص ص ۱۱۶–۱۱۵

عطر و خوشبوئی ادبی این افاضات سوسیالیستی حقیقی از طرف هر کس تشخیص داده میشود. جناب گرون، نظیر هر سوسیالیست حقیقی از یاد نمیبرد بار دیگر دربارهٔ سطحی بودن فرانسویان پرگوئی را از سرگیرد:

«زیرا مقدر این شده که هر زمان که با ذهن فرانسوی از نزدیک تماس پیدا میکنم، آن را نسنجیده و سطحی می یابم.» (ص ۳۷۱)

جناب گرون از ما این واقعیت را پنهان نمیکند که قصد کتابش مدح و ثناگوئی از سوسیالیسم آلمان در حین انتقاد از سوسیالیسم فرانسوی است.

« ته ماند های نوشتارهای فعلی آلمان ، مساعی سوسیالیستی مان را بمثابهٔ تقلیدی از لج بازیهای فرانسوی می نامد. هیچکس تا بحال آن را در خور پاسخگوئی ندانسته است. این ته ماند مها اگر از شرک و حیا بوئی برده بودند ، باید هنگام مطالعهٔ این کتاب ، از خودشان خجالت می کشیدند. هیچگاه به مخیلهٔ آنان خطور نمی کند که سوسیالیسم آلمان ، انتقادی از سوسیالیسم فرانسوی است که از اینکه فرانسویان را کاشفان قرار داد اجتماعی جدید تلقی کند ، بدور است ، این سوسیالیسم خواستار آنست که سوسیالیم فرانسوی با مطالعه ای از علم مسیحیت ، فویرباخ ، اینجا در پاریس فراهم میشود. امید است که تعالیم آلمانی برای فرانسویان بس مبارک باشدا به رغم آنچه از وضع اقتصادی کشور یا محموعهای از فرانسویان بس مبارک باشدا به رغم آنچه از وضع اقتصادی کشور یا محموعهای از سیاست در این کشور ناشی میشود، همانا فقط بینشی او مانیستی می تواند موجودیت بشری برای آینده را تضمین کند. آلمانهای غیر سیاسی و بهمان اندازه منفور ، این ملتی که ملت نیست، سنگ بنای آینده را بنا خواهد نهاد.» (ص ۳۵۳) بطبع برای سوسیالیستی حقیقی که در خلوص خود با «ماهیت انسان» مشغول شده است، نیازی نیست تا چیزی دربارهٔ آنچه «ممکن است از وضع اقتصادی و مجموعهٔ سیاست»کشوری ناشی شود، بداند.

جناب گرون، بمثابة حواري سوسياليسم حقيقي، نظير حواريان ـ هم سلكش، صرفاً از همه دانی آلمانها در مقایسه با نادانی سایر ملل لاف نمیزند. او با بهرهمند شدن از تجربهٔ سابق خود بمثابهٔ یک ادیب، خود را به بدترین نحو هرزه گردی جهانی، به نمایندگان احزاب سوسیالیستی، دموکرات و کمونیستی تحمیل میکند و هنگامیکه آنان را از كليهٔ زوايا شناسائي نمود، خود را بديشان بعنوان حواري سوسياليسم حقيقي عرضه میکند.کل آنچه برای او بافی می ماند تا انجام دهد همانا تعلیم و انتقال عمیق ترین کشفیات بدانها در خصوص بشریت آزاد است. برتری سوسیالیسم حقیقی بر احزاب فرانسوی اکنون شکل برتری شخص جناب گرون بر نمایندگان این احزاب را بخود میگیرد. و سرانجام این نه تنها فرصتی برای بهره بردن از لیدرهای حزب فرانسه بمثابهٔ حیثیت و منزلت برای جناب گرون، بلکه ایضاً برای گفتگو از اقسام و راجسی ها باو میدهد، و بهاین وسیله به کوته نظر آلمانی بخاطر زورورزی که افساضات معنی دار سوسياليسم حقيقي براي او بوجود آورده، پاداش مي دهد. «هنگامیکه من کاتس را از رضایتمندی کاملم از نطق او مطمئن ساختم، شکلکی که گویای زنده دلی پلبی است، از خود در آورد.، (ص ۵۰) جناب گرون از اینکه به کاتس دربارهٔ تروریسم فرانسوی تعلیم دهد، فـرصت را از دست نمیدهد و «از این نیکبختی بر خوردار شدم که تأیید دوست جدیدم را بدست آورم.» (ص ۵۱) تأثیر او بر پرودن نیز مهم بوده، اما به نحو دیگری. «لذت بي پاياني از تأثير گذاردن بعنوان، باصطلاح معلم خصوصي بر مردي كه ذكاوتش از لسینگ و کانت ببعد فراتر نمی رود، می بردم.» (ص ۴۰۴) لُوئي بلان، صرفاً «دوست جوان سبزة» اوست. (ص ۳۱۴) . او بسیار مشتاقانه و ایضاً بسیار جاهلانه دربارهٔ وضع و شرایط ما استفسار نمود. ما اَلمانها شرایط فرانسه را تقریباً بهمان خوبی فرانسویان میدانیم.» (!) «دستکم آنها را مورد مطالعه قرار می دهیم.» (؟) (ص ۳۱۵)

نخست بیائیم طرح و برخی ایده های کلی و پیش پا افتاده که استخوان بندی کتاب گرون را تشکیل می دهد را مورد بحث قرار دهیم. هر دو آنها از هس رونویسی شده است، که جناب گرون در واقع به اشرافانه ترین طرزی نقل می کند. مطالبی که حتی در نزد هس بسیار مبهم و راز و رانه اند، اما در اصل - **در بیست و یک صحیفه -** در خور درک است، و فقط در نتیجهٔ ظهور مجدد پایدار آنها در کتاب شهروند، تدکاریهٔ جدید و سالنامه های راین، ملال انگیز و ارتجاعی شدند، و در زمانی که پیش از این منسوخ بودند، به یاوهٔ کاملی در دست جناب گرون تبدیل شدند.

هس تکامل سوسیالیسم فرانسه و تکامل فلسفهٔ آلمان ـ سن ـ سیمون و شلینگ، فوریه و هگل، پرودن و فویرباخ را ترکیب میکند. برای مثال، مقایسه کنید با، بیست و یک صــحیفه، صص<sup>(۱)</sup> ۲۲۲۲/۳۲۷ (۲۹<sup>(۲)</sup>/۳۲۹؛ تـنکاریهٔ جـدید، صص<sup>(۲)</sup> یک مــریخه، صص<sup>(۱)</sup> ۱۹۴/۱۹۵ (مشابهتهائی میان فویرباخ و پرودن، برای مثال، هس: «فویرباخ، پرودن آلمانی است»، و غیره؛ تذکاریهٔ جدید، ص ۲۰۲. گرون: «پرودن، فویر - باخ فرانسوی است»، ص ۴۰۴).

این گرته سازی و اختصار بشکلی که هس آن را بدست داده، کل آن چیزی است که کتاب گرون را بهم مرتبط میسازد. اما بطبع، جناب گرون از اینکه چند زینت الحاقی ادبی به احکام هس بیافزاید کوتاهی نمیورزد. حتی خطاهای فاحش آشکار از جانب هس، از قبیل اینکه، ساختارهای نظری «زمینهٔ اجتماعی» را بوجود میآورد و «شالودهٔ نظری»

| ـ هـت. | ۱. موزس هس، فلسفة عمل.»                         |
|--------|-------------------------------------------------|
| ـ هـت. | ۲. موزس هس «سوسیالیسم و کمونیسم».               |
| _هـت.  | ۳. موزس هس، «دربارهٔ جنبش سوسیالیستی در آلمان». |

جنبش های عملی را (برای مثال، تذکاریهٔ جدید، ص ۱۹۲) با وفاداری از طرف جناب گرون رونویس شده است. (منباب مثال گرون، ص ۲٦۴: «زمینهٔ اجتماعی مسالهٔ سیاسی در قرن هجدهم... ثمرهٔ هم زمان دو گرایش فلسفی بود» ـ گرایش اصحاب حس و گرایش فلسفی دئیست ها.) فقط لازم است فویرباخ را در عمل قرار داد و او را بر زندگی اجتماعی بکار برد، تا از جامعه کنونی انتقاد کامل بعمل آید. هرگاه ملاحظات نقادانهٔ دیگری که هس متوجهٔ کمونیسم و سوسیالیسم فرانسوی میسازد علاوه شود، برای مثال: «فوریه، پرودن و امثالهم، فراتر از مقولهٔ دستمزد کار نرفتند» (کتاب شهروند، ص ۴٦ و جاهای دیگر)<sup>(1)</sup>؛ «فوریه مایل است با همی های جدیدی از اگو ٹیسم را بجهان عرضه کند» (تذکاریهٔ جدید، ص ۱۹٦)؛ «حتی کمونیست های رادیکال فرانسوی هنوز بالاتر از تضاد کار و تمتع، صعود نکردهاند. آنان هنوز وحدت توليد و مصرف، و غيره را درک نکر دهاند.» (کتاب شهروند، ص ۴۳)؛ «نابسامانی نفی مفهوم سلطهٔ سیاسی است» (بیست و یک صحیفه، ص ۷۷)، و هکذا؛ هرگاه اینها اضافه شود، کل انتقاد جناب گرون از فرانسویان بجیب زده شده است. در حقیقت امر هم او قبل از رفتن به پاریس آن را در جیب داشت. جناب گرون در تصفیه حساب با سوسیالیست ها و کمونیست های فرانسوی ايضاً كمك و يارى زيادى از عبارات سنتى گوناگون مستعمل در آلمان دربارهٔ مذهب، سیاست، ملیت، انسانی و غیر انسانی دریافت میکند، که سو سیالیست های حقیقی آن را از فلاسفه اخذ کردهاند. تمام کاری که باید انجام دهد همه جا صید کردن واژه های «انسان» و «بشر» است و هنگامیکه نتواند آنها را بیابد تقبیح آنهاست. برای مثال: «شما سیاسی هستید. پس کو ته نظرید.» (ص ۲۸۳). جناب گرون به همین نحو، قادر شده است ندا در دهد: شما ناسیونال \_ مذهبی هستید و معتاد به اقتصاد سیاسی، شما مرد خدائید، پس انسان نیستید، کو ته نظرید. این فرآیندی است که او در سراسر کتاب خود دنبال میکند، و بطبع به این وسیله نقد کاملی از سیاست، ملیت، مذهب و غیره و در عین حال توضیحی سنجیده از ویژگی های مصنفان نقد شده و رابطهٔ آنان با تک امل اجتماعی را بدست می دهد.

از این می توان مشاهده کر دکه فر آوری گرون بمراتب در سطح پائین تری از اثر گرون

۱. موزس هس، «دربارهٔ نیاز در جامعهٔ ما و چاره جوئی آن».

ـ هـت.

قرار دارد، که دست کم کوشید رابطه میان نوشتآرهای سومیالیستی و تکامل واقعی جامعهٔ فرانسه را توضیح دهد. بصعوبت نیازی به ذکر است که در کتاب مورد بحث، جناب گرون، همچون در تذکاریهٔ جدید، شیوهٔ بس بزرگوارانه و مهربانانهای را نسبت به اسلاف خود پیش میگیرد.

اما آیا جناب گرون بطور صحیح در رونویسی آنچه از هس و دیگران اخذ کرده موفق بوده است؟ آیا او حتی کار پایهٔ ضروری را در طرحی که تماماً به غیر نقادانه ترین شیوه اخذ کرده گنجانده است؟ آیا حتی توضیح درستی از مصنفان جدا گانهٔ سوسیالیسیت بر طبق مأخذ داده است؟ مطمئناً این حداقل چیزی است که می توان از مردی انتظار داشت که آمریکائی های شمالی، فرانسویان، انگلیسیان و بلژیکیان می بایست از او بیاموزند، مردی که معلم خصوصی پرودن بود و جامعیت خود را در مقابل دیدگان فرانسویان سطحی برخ می کشد.

سن - سیمونیسم جناب گرون فاقد هر گونه دانش دست اولی از یک کتاب مجزای سن - سیمون است. مأخذ اصلی او: در درجهٔ اول، لورنتس اشتاین بس منفور، و علاوه بر این، منبع عمدهٔ اشتاین، ل. ریبو<sup>(1)</sup> (که در عوض آن پیشنهاد میکند از جناب ریبو درس عبرتی برای سایرین بسازد و او را یک کو ته نظر میخواند، ص ۲۲۰ و در همان صفحه وانمود میکند که فقط بطور اتفاقی بعد از اینکه با سن - سیمونیست ها تصفیه حساب کرد به کتاب ریبو برخورد نمود)؛ و بندرت لوثی بلان است.<sup>(۲)</sup> ما شواهد صریح ارائه خواهیم داد.

نخست ببینیم جناب گرون دربارهٔ زندگی سن \_سیمون چه چیزی قلم میزند. منابع اصلی زندگی سن \_سیمون مرقعاتی از خود زیست نگاری او در آثـار سـن \_ سیمون است،که از طرف «اولیندهر و دریگس»<sup>(۳)</sup>، و مجلهٔ سازمانگر مورخ ۱۹ ماه مه،

| ۱. لوئی ریبو، مطالعاتی دربارهٔ اصلاحکران یا سوسیالیست های امروزین. اینکه مصنفان کدام طبع را |                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| <u>ـ هـت.</u>                                                                               | مورد استفاده قرار دادهاند نامعلوم است. |
| _ هـت.                                                                                      | ۲. لوئي بلان، <b>تاريخ دو دهه</b> .    |
| ـ ه.ت.                                                                                      | ۲. «زندگی سن ـ سیمون به قلم خودش».     |

۱. «یک کاثولیک ـ مآب. دربارهٔ زندگی و شخصیت سن ـ سیمون».

\_ هات.

«بعداً (کی ؟) «وی برای یک لشگرکشی فرانسوی ـ هملندی بـه همند ـ شـرقی بـريتانيا نقشه ای طرح ریخت.» اشتابن: «او در سال ۱۷۸۵، به هلند سفر کرد، و برای لشگرکشی مشترک فرانسوی ـ هلندی، علیه مستعمرات بریتانیا در هندوستان نقشهای طرح نمود.» (ص ۱۴۳) اشتاین در ابنجا بره خطا میرود و گرون صادقانه از او رونویسی میکند. طبق اظهار سن ـ سيمون، دوک دولا واگويون، فرماندهٔ کل را واداشت لشگرکشی مشترکی را با فرانسه برای رفتن به مستعمرات بریتانیا در هند شرقی بعهده گیرد. سن ـ سيمون دربارهٔ خود صرفاً می گوید که «برای پیاده کردن این نقشه بمدت یکسال فعالیت نمود». جناب گرون: «هنگام اقامت در اسپانیا، او مایل بودکانالی از مادرید به دریا حفر کند.» (همانجا) سن - سیمون مایل بود کانالی حفر کند؟ عجب یاوه ای! قبلاً، بخاطرش خطور کرد تا کاری انجام دهد. اینک مایل است کاری انجام دهد. گرون فاکت هایش را این بار غلط بدست مي آورد، نه به اين خاطر كه اشتاين را مانند گذشته بس صادقانه رونويسي نمي كند، بلکه بهاین خاطر که او را بسیار سطحی رونویسی میکند. اشتاین، صفحة ۱۴۴: «او با بازگشت به فرانسه در سال ۱۷۸۶، در سال بعد به اسپانیا سفر کرد تا بحکومت نقشهای را برای تکمیل کانال مادرید به دریا ارائه دهد.» جناب گرون می توانست جملهٔ فوقاً یاد شده که اشتاین سرسری از آن گذشته است را مأخوذكند، زيرا براي اشتاين دستكم چنين مينمايد كه گوڻي نقشة احداث و ايدة كل پروژه از سن ـ سیمون نشئت گرفته است. در واقعیت امر، سن ـ سیمون صرفاً نقشه ای را تنظیم نمود تا بر مشگلات مالی دامن گیر ساختمان کانال، که احداث آن از مدتها قبل آغاز شده بود، فائق آيد. ريبو:

«شش سال بعد، او در مقابل دولت اسپانیا نقشهای را برای احداث کانالی با هدف ایجاد مسیر قابل کشتی رانی از مادرید به دریا مطرح نمود.» (ص ۷۸) همان اشتباهی که اشتاین مرتکب میشود.

سن سيمون، صفحة ١٧: «حکومت اسپانیا احداث کانالی را بعهده گرفت که مادرید را بدریا متصل می کرد؛ ایس طرح متوقف شد، زیرا حکومت فاقد نیروی کار و تنخواه بود؛ من با لوکنت دوکارابوس، وزير دارائي فعلى، شور كردم و نقشة ذيل را بحكومت عرضه داشتيم، و غيره. جناب گرون: «او در فرانسه بر سر قلمروهای ملی وارد معاملات تجاری شد.» اشتاین بدوآ برخورد سن ـ سیمون را در طی انقلاب بطور خلاصه شرح مـیدهد و آنگاه به معاملات تجاری او می پردازد، ص ۱۴۴ و بعد از آن. جناب گرون این اظهار یاوه مشعر بر اینکه: «بر سر قبلمروهای مبلی وارد معاملات تبجاری شبد» بنجای در قلمروهای ملی، را از کجا آورده است، می توانیم با ارائهٔ اصل [شاهد مثال] بخواننده نیز آن را توضيح دهيم: ريبو، صفحة ٧٨: وبعد از بازگشت به پاریس، توجه او معطوف معاملات تجاری شد و در قبلمروهای ملی (۱) به داد و ستد پرداخت.» جناب گرون بدون هیچ گونه توضیحی به بیان فوق الذکر دست میزند. او نشان نمي دهد چرا سن \_سيمون بايد در قلمرو هاي ملي وارد معاملات تجاري شود، و چرا اين واقعیت، که خود آن مبتذل و عوامانه است، باید در زندگی او با اهمیت باشد. زیرا جناب گرون آن را غیر ضروری می یابد از اشتاین و ریبو این واقعیت را رونویسی کند که سن ـ سيمون مايل بود مدرسهاي علمي و مؤسسه صنعتي عظيمي را از طريق تـجربه بـوجود آرد، و اینکه قصد داشت سرمایه لازم را توسط این معاملات تجاری فراهم آورد. اینها دلایلی است که سن \_ سیمون برای معاملات تجاری خود بدست میدهد. (آثار، ص .(19 جناب گرون:

. «او ازدواج میکند تا قادر باشد بمثابهٔ میزبان علم عمل کند، به تفحص زندگانی انسانها دست زند و آن را بطور روانشناسانه مورد بهرهبرداری قرار دهد.» (همانجا)

۸. Sur les domaines nationaux که ترجـمهٔ تـحت اللـفظی آن بـمعنی <mark>«در قـلمروهای مـلی»</mark> میباشد. جناب گرون در اینجا ناگهان مهمترین دوران زندگی سن ۔سیمون را از قلم می اندازد ۔ دورانی که طی آن وی علوم طبیعی را مورد مطالعه قرار میدهد و به این خاطر به سیاحت می پردازد. معنای از دواج کردن برای میزبان علم شدن چیست؟ معنای از دواج کردن تا انسانها را از لحاظ روانشناختی (آنانی راکه از دواج نمی کنند) مورد بهره برداری قرار دادن، چیست؟ کل نکته این است:

سن سیمون از دواج کرد تا صاحب سالون پذیراثی شود و در آنجا از جمله مردان علم را مورد مطالعه قرار دهد.

اشتاین این را بهاین صورت مطرح میکند، صفحهٔ ۱۴۹: «او در سال ۱۸۰۱ ازدواج کرد... من از زندگی زناشوئیام استفاده کردم تا مردان علم را مورد مطالعه قرار دهم.» (مقایسه کنید با سن ـ سیمون، ص ۲۳)

از آنجائیکه اکنون با اصل مقابله و تطبیق نمودیم، در وضعی هستیم تا یاوه گوئی جناب گرون را درک کنیم و توضیح دهیم.

«بهره برداری روانشناسانه از انسانها» در نزد اشتاین و خود سن ـ سیمون صرفاً به مشاهدهٔ مردان علم در زندگی اجتماعیشان منتهی میشود. این همانا در تطابق با بینش سوسیالیستی او بود که سن ـ سیمون می بایست آرزو کند تا با تأثیر علم بر شخصیت مردان علم و با برخورد آنان به زندگی معمولی آشنا شود. برای جناب گرون این آرزو به بلهوسی بی معنی، مبهم و وهمی تبدیل می شود.

«او فقیر شد» (چگونه، بچه صورتی؟) «او بعنوان کارمند دون پایه در مؤسسه ای استقراضی با مواجبی یک هزار فرانکی در سال بکار پرداخت \_ او \_ که یک کنت از اسباط شارلمانی بود؛ آنگاه» (کی و چرا؟) «با بذل و سخاوت یکی از خادمان سابقش زنده می ماند؛ بعداً (کی و چرا؟) «کوشید تا خودش را با گلوله خلاص کند، نجات می یابد و زندگی جدیدی از مطالعه و ترویج را آغاز میکند. فقط اکنون است که به نگارش دو اثر عمدهٔ خود دست می زند.»

«او میشود» \_ «آنگاه» \_ «بعداً» \_ «اکنون» \_ چنین جملاتی در کتاب جناب گرون باید بمثابهٔ جانشین هائی برای نظم زمانی و حلقات رابط میان عبارات مختلف حیات سن \_ سیمون بکار رود.

اشتاین، صفحهٔ ۱۵۷ ـ ۱۵۲:

«بعلاو»، دشمن جدید و ترسناکی ظاهر شد \_ فقر واقعی، که باز هم و باز هم آزانده و بستوه آورنده بود... پس از انتظار شش ماههٔ جانکاهی... \_ ۳ (جناب گرون حتی خط فاصله را نیز از اشتاین بعاریت میگیرد، اما بقدر کافی نیرنگ باز است که آن را بعد از مؤسسهٔ استقراضی بگنجاند) «بعنوان کارمند دفتری در هوسه استقراضی شغلی با مواجب یک هزار فرانک در سال، گرفت» (نه، آنگونه که جناب گرون با زیرکی مینویسد» در مؤسسهای استقراضی»، زیرا معروف است که در پاریس فقط یک چنین مؤسسهای وجود دارد و آنهم همگانی). براستی که بخت او در این سالها متغیر بود! سبط ندیم معروف لوئی چهاردهم، وارث نیم تاج امیری و تروتی هنگفت، از اعقاب اشراف فرانسوی و اصیل زادهای اسیانیائی، و کارمند دونیایه ای در یک مؤسسه استقراضی !»

اکنون سرچشمهٔ اشتباه گرون راجع به مؤسسهٔ استقراضی را مشاهده میکنیم؛ در اینجا، در نزد اشتاین، بیان مناسب و شایسته است. گرون برای مکث بر تفاوت خود با اشتاین، فقط سن \_ سیمون را یک «کنت» و «سبط شارلمانی» می نامد. او واجد آخرین فاکت از اشتاین (ص ۱۴۲) و ریبو (ص ۷۷) است، اما آنان بقدر کافی خردمندند که اظهار کنند این همانا خود سن \_ سیمون بود که اصل و نسبت خود از شارلمانی را ردیابی نمود. در حالیکه اشتاین حقایق مثبته را عرضه میکند که فقر سن \_ سیمون در دوران احیاء سلطنت شگفت انگیز بنظر میرسد، جناب گرون فقط حیرت خود را بیان میکند که

کنت و باصطلاح سبط شارلمانی یحمتل می تواند خود را در شرایطی فقیرانه بیابد. «او سالیان بیشتری زیست» (پس از قصد خودکشی) «و احتمالاً بیش از طی هر دو دههٔ سابق زندگانی اش دستآورد داشت. موازین صاحبان صنایع و ایضاً مسیحیت نوین و غیره را تکمیل نمود» (ص ص ۱۶۴/۱۶۵) (جناب گرون این تکمیل اثری که مدتها در دست تهیه بود را به «فقط اکنون به نگارش دست زد»، و غیره تبدیل میکند).

اشتاين در صفحه ۱٦٩، اين دو کتاب را «عمده ترين آثار زندگي او» ميخواند.

بنابراین، جناب گرون، نه فقط اشتباهات اشتاین را رونویسی میکند، بلکه ایضاً اشتباهات جدیدی را بر اساس قطعات غیر واضح اشتاین بوجو د میآورد. او برای مکتوم داشتن سرقت ادبیاش، فقط فاکتهای بلاتکلیف را بر میگزیند؛ اما این فاکتها را با جدا نمو دن آنها از متن زمانی خود، از خصلت فاکت بو د نشان عاری می سازد، و نه تنها انگیزه های حاکم بر آنها، بلکه حتی حیاتی ترین حلقات رابط را از دیده فرو میگذارد. آنچه در بالا بدست دادیم، بطور تحت اللفظی، کلیهٔ آن چیزی است که جناب گرون باید دربارهٔ زندگی سن – سیمون روایت میکرد. در روایت او، زندگانی پویا و فعال سن - سیمون تبدیل به توالیی از عقاید و حوادث می شود که از اهمیت کمتری برخوردار است تا زندگی هر دهقان و سوداگری که طی آن دوران طوفانی در یکی از شهرستانهای فرانسه می زیست. وی بعد از اینکه طرح کلی این قطعه از اثر مبتذل زیست نگاری را ریخت، صلا در می دهد: «کل این زندگانی حقیقتاً ممتدنانه». او حتی از گفتن این اظهار خودداری نمی ورزد که (ص ۸۵): «زندگی سن ـ سیمون، آینهای از خود سن ـ سیمونیسم است» ـ انگار «زندگی» سن ـ سیمون گرون آینهٔ چیز دیگری سوای روش جناب گرون برای سر همبندی کتابی است.

مدتی وقت صرف بحث این زیست نگاری کردیم، زیرا نمونهٔ کلاسیکی است از طرزی که جناب گرون در آن سوسیالیستهای فرانسوی را کاملاً مورد بحث قرار میدهد. درست نظیر همین وضع، جناب گرون برای لاپوشانی فاکتهای عاریتی خود، قطعاتی را با حالتی از بی اعتنائی طرح می ریزد، آنها را از قلم می اندازد، تحریف و جابجا می کند، بعداً مراقب او که کلیهٔ نشانههای سارقی ادبی را بروز می دهد و تو سط اضطراب درونی تحلیل میرود، خواهیم بود: در هم اندیشی تصنعی، دشوار ساختن مقایسه، نادیده انگاشتن عبارات و کلماتی که بدرستی از آنها سر در نمی آورد، بی خبر از منبع اصلی، هنگامیکه از پیشینیان شاهد مثال میآورد، اختراع جعل و مشاطه به شکل عباراتی با معنائی مبهم، حملات شریرانه به کلیهٔ کسانی که او از آنان رونویسی می کند. جناب گرون در واقع در انتحال خود چنان شتاب زده و عجولانه است که غالباً به موضوعاتی اشاره می کند که هیچگاه برای خواننده بیان نکرده، بلکه خود او بعنوان

خوانندهٔ اثر اشتاین، آنها را در مخیلهٔ خود یدک کشیده است.

اکنون به عرضه داشت گرون از آموزش سن ـ سیمون میرسیم.

۱-نامههای یک شهروند ژنوی به معاصران خود<sup>۱۲۷</sup>

جناب گرون بطور واضح از اشتاین رابطه میان نقشهٔ حمایت از مردان علم، که در اثر فوقاً یاد شده، توصیف گشت و ضمیمهٔ عجیب و غریب بر بروشور راگرد آوری ننمود. او از این اثر طوری صحبت میکند که گوئی عمدتاً از تشکیلات جدیدی از جامعه سخن میگوید و آن را بشرح ذیل بپایان میرساند: «قدرت روحانی در دستان مردان علم است؛ قدرت دنیوی در دستان صاحبان ـ مال، حق رأی برای همه.» (ص ۳۵، مقایسه کنید با اشتاین، ص ۱۵۱، ریبو، ص ۸۳) عبارت: «قدرت کاندیدا کردن افرادی که باید بمثابهٔ رهبران بشریت عمل کنند، می بایست در دستان هرکس باشد»، که ریبو از سن ـ سیمون نـقل میکند (ص ۴۷) و اشتاین آن را به ناشیانه ترین طرزی ترجمه میکند، توسط جناب گرون به «حق رأی برای همه» تنزل می بابد که از کلیهٔ معنا عاری میشود. سن ـ سیمون به انتخاب شورای نیو تون اشاره دارد، و جناب گرون به انتخابات بطور کلی.

جناب گرون بعد از مدت مدیدی که ناهه ها را در چهار یا پنج جمله از اشتاین و ریبو رونویسی کرد و پیش ازین از هسیحیت نوین سخن گفت، نا گهان به ناهه ها باز می گردد. «اما مسلماً نباید با یادگیری انتزاعی بدان دست یافت» (و از آنهم کمتر با نادانی مشخص، همانطور که ملاحظه کردیم) «زیرا، از نظرگاه علم انتزاعی، کماکان شقاقی میان ملاکان [صاحبان ـ مال] و، همه کس، وجود داشت.» (ص ۸۷)

جناب گرون فراموش میکند که تا بحال او فقط از «حق رأی برای همه» نام برد و ذکری از «هرکس» بمیان نیآورد. اما از آنجائیکه او «کل دنیا lout le monde» را در نزد اشتاین و ریبو مییابد، «همه کس» را داخل گیومه میگذارد. او بعلاوه از یاد میبرد که قطعهٔ ذیل را از کتاب اشتاین نقل کرده است، یعنی، قطعهای که «برای» را در جملهٔ خود او موجه میسازد:

«او» (سن ـ سیمون) « تمایزی، سوای خردمندان یا مردان علم، میان ملاکان [صاحبان ـ مال] وکل دنیا، قائل میشود. درست است که هنوز آشکارا حد و مرز مشخصی میان ایندو دسته وجود ندارد... ولی، معهذا، در آن جا ایدهٔ نامشخص حکل دنیا، قرار دارد، نطفهٔ آن طبقه ای که تثرری او بعداً متوجهٔ ادراک و رفعت آن بود، یعنی، کثیرالعده ترین و بینواترین طبقه، و در واقعیت امر نیز این بخش از توده فقط بطور بالفعل در آن زمان موجود بود.» (ص ۱۵۴)

اشتاین بر این واقعیت مکث میکند که سن - سیمون پیش ازین وجه تمایزی میان هلاکان و کل جهان قائل می شود، اما هنوز وجه تمایزی بسیار مبهم. جناب گرون این را چنین پیچ و تاب می دهد که این تصور القاء می شود که سن - سیمون کماکان این وجه تمایز را قائل می شود.

طبیعتاً این اشتباه بزرگی از جانب سن ـ سیمون است و فقط بوسیلهٔ این واقعیت توضیح داده میشود که نقطه نظر او در نامهها، همانا نظرگاه علم انتزاعی است. اما بـدبختانه در قطعهٔ مورد بحث، سن \_ سیمون به هیچ وجه دربارهٔ تفاوتها در نظم جامعهای آتی، آنگونه که جناب گرون می پندارد، سخن نمی گوید. او برای جمع آوری اعانه به بشریت من حیث المجموع متوسل میشود، بشریتی که آنگونه که آن را می یابد، برایش چنین بنظر میرسد که به سه طبقه تقسیم میشود؛ نه آنگونه که اشتاین تصور می کند به دانشوران، ملاکان و کل دنیا؛ بلکه به:

دانشوران و هنرمندان و کلیهٔ افراد دارای عقاید آزادیخواهانه؛

۲) مخالفان ابنکار و نو آوری یعنی، ملاکان، تا جائی که آنان به طبقهٔ نخستین ملحق نمی شوند؛

۳) تتمهٔ بشریت که بدور شعار: برابری، گرد می آیند.

این سه طبقه کل دنیا را تشکیل میدهند. مقایسه کنید با سن \_سیمون، ناهه ها، ص ص ۲۲/۲۲. بعلاوه، از آنجائیکه سن \_سیمون بعداً میگوید که او توزیع و تقسیم قدرت خود را بحال کلیهٔ طبقات مفید میداند، میتوانیم فرض کنیم در جائی که او از این توزیع سخن میگوید، ص ۴۷، کل دنیا بطور آشکار با تتمه ای که بدور شعار «برابری» گرد می آیند، معهذا بدون حذف طبقات دیگر، مطابقت میکند.<sup>(۱)</sup>

اشتاین تقریباً ذیحق است، هر چند التفاطی به قطعهٔ صفحهٔ ۲۱/۲۲ نمیکند. جناب گرون که هیچ چیز از نسخهٔ اصلی نمیداند، به کوچکترین اشتباه اشتاین چنگ میاندازد و به یاوه ساختن محض از استدلال او توفیق می یابد.

بزودی حتی به مثال چشمگیرتری بر میخوریم. بطور غیر منتظره در صفحهٔ ۹۴، در جائی که جناب گرون دیگر نه از سن \_ سیمون، بلکه از مکتب او سخن میگوید، اطلاع می یابیم:

«سن - سیمون در یکی از آثارش کلمات رازتونهای میگوید:، از زنان حسن استقبال خواهد شد، آنان حتی کاندید میشوند، از این بذر تقریباً سترون، کل غوغای عظیم رهائی زنان بوجود میآید.»

بطبع، اگر در این یا آن اثر، سن ـ سیمون از حسن استقبال و کاندیداکردن زنان برای پست نامعلومی سخن گفته بود، اینها در واقع «کلماتی رازگونه» میبودند. اما رازوری فقط در ذهن جناب گرون وجود دارد. یکی از آثار سن ـ سیمون بغیر از نامههای یک

۱. این جمله در وست فلیشه دامپفبوت از قلم افتاده است.

شهروند سوئیسی نیست. سن ـ سیمون در این اثر، بعد از اینکه اشعار میدارد که هر کس برای دادن اعانه به شورای نیوتون یا ادارات آن واجد شرایط است، ادامه میدهد، «زنان مجاز خواهند بود اعانه دهند، و کاندیدا شدن آنان ممکن خواهد بود» ـ یعنی، بطبع برای مقامی در این شورا یا ادارات آن. اشتاین، آنگونه که زیبنده بود، این قطعه را هنگام بحث خود از خودکتاب نقل میکند و دست به تفسیر ذیل میزند:

در اینجا، و هکذا؛ «نطفه های عقاید بعدی او و حتی عقاید مکتب او، و حتی نخستین ایدهٔ رهانی زنان، یافت می شود.» (ص ۱۵۲)

اشتاین در تبصرهای، کاملاً بدرستی خاطر نشان میسازد که اولینده رودریگس، بخاطر دلایل پلمیکی، این قطعه را در طبع ۱۸۳۲ خود با حروف بزرگ بچاپ رساند، زیرا تنها استناد برای رهائی زنان در آثار سن ـ سیمون است. گرون برای پنهان داشتن انتحالش، قطعهٔ متعلق به کتاب را به بحث مکتب میکشاند، یاوه سرایی فوق را از آن میسازد، «نطفهٔ» اشتاین را به «بذر» تغییر میدهد و کودکانه می پندارد این قطعهٔ منشاء آموزش رهائی زنان است.

جناب گرون جرأت می ورزد عقیده ای را دربارهٔ تضاد ابراز کند که معتقد است، میان نامه ها و موازین صاحبان صنایع وجود دارد؛ و همانا شامل این واقعیت است که در موازین حقوق کارگران مطالبه میشود. بطبع او به کشف این تفاوت ناگزیر بود، زیرا اطلاع خود از نامه ها و هم چنین اطلاع خود از موازین را از اشتاین و ریبو اخذ نمود.

او هر آینه من ـ سیمون را مطالعه میکرد، این تضاد را نه در نامه ها، بلکه در «بذری» از این نقطه نظر در می یافت که از جمله در موازین نشو و نما یافته است. برای مثال:

ر این نصب طر در می یافت که از مجمعه در شو رین سو و می یافته است. برای میان. «تمامی انسانها کار خواهند کرد» (نامه ها، ص ۶۰) «اگر مغز او» (مغز ثرو تمند) «برای کار مناسبت نیست، مجبور خواهد شد با دستان خود کار کند؛ زیرا نیو تون یقیناً کارگرانی که عالماً عامداً در کارگاهها عاطل و باطل می مانند... را در این سیاره بحال خود رها نخواهد کرد.» (ص ۶۴)

۲ ـ موزاین سیاسی صاحبان صنایع<sup>(۱)</sup> همانگو نه که اشتاین غالباً این اثر را بمثابهٔ موازین صاحبان صنایع (اهل صنعت) نقل میکند، گرون عنوان دیگری را نمیشناسد. اما از آنجائیکه او از آن ex officio **رسما** شروع به صحبت میکند و تنها ده سطر بدان اختصاص میدهد، دستکم از او میتوان انتظار داشت **عنوان** درست آن را بدست دهد.

او بعد از اینکه از اشتاین این واقعیت حاکی از اینکه در این اثر، سن ـ سیمون خواستار سلطهٔ کار است را رونویسی میکند، ادامه میدهد:

«او اکنون جهان را به مفتخواران و صناعت کاران تقسیم میکند.» (ص ۸۵)

جناب گرون در اینجا بر خطاست. او به موازین وجه تمایزی را نسبت میدهد که آن را از مدتی قبل در رابطه با مکتب سن ـ سیمون، در نزد اشتاین حاضر و آماده می یابد. اشتاین، صفحهٔ ۲۰۱3:

«جامعه در حال حاضر تنها شامل مفتخواران و کارگران است.» (انفانتین.)

بجای این تقسیم غیر واقعی، در موزاین تقسیمی به سه طبقه و جود دارد، طبقات فنودال، واسطه ها و صاحبان صنایع؛ طبیعتاً جناب گرون بدون توسل به اشتاین به شرح و بسط نمی پردازد، چراکه با خود موازین آشنا نیست.

جناب گرون بار دیگر تکرار میکند که مضمون م**وازین** هـمانا سـلطهٔ کـار است و توصيف خود را از کار بشرح ذيل جمع بندي ميکند:

«درست همانطور که جمهوریخوآهی اعلام میدارد: همه چیز برای مردم و همه چیز از طریق مردم، سن ـ سیمون اعلام میدارد: همه چیز برای صنعت و همه چیز از طریق صنعت.» (همانجا)

اشتاین، صفحهٔ ۱٦۵: «از آنجائیکه صنعت سرچشمهٔ همه چیز است، همه چیز می بایست به صنعت خدمت کند.»

اشتاین بدرستی اظهار میدارد (ص ۱٦، تبصره) که اثر سن - سیمون موسوم به صنعت L'industrie که از همان اوان سال ۱۸۱۷ بطبع رسید، حامل این شعار بود: همه چیز از طریق صنعت، همه چیز برای صنعت. بنابراین، جناب گرون در توصیف خود از موازین، نه فقط مر تکب اشتباه فوقاً یاد شده میشود، بلکه ایضاً شعار اثر بمراتب قبلی تری که از آن هیچ گونه اطلاعی ندارد را نادرست نقل قول میکند.

جامعیت آلمانی بدین طریق انتقاد مناسبی از موزاین سیاسی صاحبان صنایع را بدست داده است. با وجود این در سرتاسر جُنگ omnium gatherum گرون، جلاء و

رخشندگی های مجزائی پخش شده که دقیقاً متعلق به این بخش است. جناب گرون که زير جلکي به زندگي و موذيگري خاص خود ميخندد، مصالحي راکه در روايت اشتاین از اثر می یابد و آن را با تهور در خور ستایشی بسط می دهد را چاپ می زند. جناب گرون، صفحة ۸۷: «رقابت آزاد مفهومی ناسره و پریشیده بود، مفهومی که در خود دنیای جدیدی از کشمکش و ادبار، مبارزه میان سرمایه و کار و تیره روزی کارگران که هیچ گونه سرمایهای نداشتند، را شامل میشد. سن ـ سیمون مفهوم صنعت را پاک و منزه ساخت و آن را به مفهوم کارکوان ساده کود، او حقوق و مظالم طبقة چهارم، پرولتاریا را فرموله نمود. او مجبور شد حق وراثت را ملغی سازد، زیرا نسبت به کارگران و صاحبان صنایع تبدیل به بی عدالتی شده بود. این همانا اهمیت موزاین صاحبان صنایع است.» جناب گرون ملاحظة ذيل را در كتاب اشتاين (ص ١٦٩) دربارة موازين مي يابد: «بنابراین، این همانا اهمیت حقیقی سن . سیمون است، که اجتناب ناپذیر بودن ایس تضاد» (میان بورژو آزی و مردم) «را پیش بینی نمود.» این سرچشمهٔ تصور جناب گرون از ۱۰همیت، موازین است. اشتاين: «او» (سن - سیمون در موازین) «با مفهوم کارگر صنعتی آغاز میکند.» جناب گرون این را با این اظهار که سن \_ سیمون رقابت آزادانه را بمثابهٔ «مفهومی ناسره» یافت و «مفهوم صنعت را پاک و منزه ساخت و آن را بمفهوم کارگر ساده کرد» به ياوه گوئی کاملی تبديل ميکند. جناب گرون همه جا نشان مي دهد که مفهوم او از رقابت آزاد و صنعت، در واقع مفهومی بسیار «ناسره» و «پریشیده» است. جناب گرون که با این یاوه سرایی خشنو د نیست، کذب مستقیمی را ریسک میکند و اظهار ميداردكه سن مسيمون خواهان الغاي حق وراثت بود. در صفحهٔ ۸۸ او که کماکان به تعبیر خود از شرح اشتاین از موازین استناد میکند، بما میگوید: «سن ـ سيمون حقوق پرولتاريا را استوار ساخت. او سابق برين شعار جديدي را فرموله كرد: صاحبان صنايع، كاركران، به مقام قدرتي عالى ارتقاء مى يابند. اين همانا يكجانبه بود، اما هر مبارزهای متضمن یکجانبه گری است، کسی که یکجانبه نیست، نمی تواند به مبارزه دست یازد.» خود جناب گرون با وجود کلام قصار فصيحانهٔ خود دربارهٔ يکجانبه گری، مرتکب

81Y-

اشتباه یکجانبهٔ درک اشتاین بخاطر این اظهار میشود که سن ـ سیمون مایل بود کارگران واقعی، پرولتارها را به «مقام قدرتی عالی»، «ارتقاء» دهد. مقایسه کنید با صفحهٔ ۱۰۲، در جائی که دربارهٔ میشل شوالیه میگوید:

وم. شوالیه کماکان با ابراز همدردی زیادی به صاحبان صنایع اشاره میکند... اما صاحبان صنایع، آنگونه که برای استادکار خود، پرولتارها، بودند دیگر برای وردست نیستند؛ او سرمایه داران، کار آفرینان و کارگران را در یک مفهوم میگنجاند، یعنی، او مفتخواران را در مقولهای میگنجاند که تنها باید دربر گیرنده فقیرترین و کثیر العده ترین طبقه باشد.» سن ـ سیمون در میان سرمایه داران، نه تنهاکارگران، بلکه ایضاً سازندگان، بازرگانان، و بطور مختصر، کلیهٔ سرمایه داران صنعتی را بحساب می آورد؛ در واقع روی سخن او در درجهٔ اول با آنان است. جناب گرون این را در همان نخستین صفحهٔ هوازیسن می توانست بیابد. اما این نشان می دهد او چگونه، حتی بدون اینکه اثر را دیده باشد،

افواهاً عبارات زيبائي دربارة آن بهم مي بافد.

اشتاین با بحث دربارهٔ موازین، میگوید:

ببعد از اینکه... سن ـ سیمون به تاریخ صنعت در ارتباط آن با مراجع دولتی میرسد... نخستین کسی است که باید آگاه باشد که در علم صنعت، عامل سیاسی مستور است... قابل انکار نیست که او با دادن انگیزهٔ مهمی موفق شده باشد. زیرا فرانسه همانا فقط از سن ـ سیمون ببعد، دارای تاریخچه ای از اقتصاد سیاسی است،» و غیره (ص ص ۱۶۵/۱۷۰) خود اشتاین هنگامیکه از «عاملی سیاسی» در «علم صنعت» سخن می گوید به منتها درجه مبهم است. اما او با افزودن این [نکته] که تاریخچهٔ دولت از نزدیک با تاریخچهٔ اقتصاد ملی مربوط است، نشان می دهد که در مسیر درستی [گام برمیدارد].

ببینیم جناب گرون بعداً، در بحث خود پیرامون مکتب سن ـ سیمون، چگونه ایـن مرقع اشتاین را بخود اختصاص میدهد:

هسن ـ سیمون به [تدوین] تاریخچهای از صنعت در موازین صاحبان صنایع خود، مبادرت نمود، که در آن بر عنصر سیاسی نکیه میکند. بنابواین، خود استاد راه را برای اقتصاد سیاسی هموار ساخت.» (ص ۹۹)

«بنابراین»، جناب گرون «عامل سیاسی» اشتاین را به «عنصر سیاسی» تغییر میدهد و آن را با نادیده گرفتن جزئیاتی که اشتاین ارائه داده، به عبارتی بی معنا و میان تـهی تـبدیل می کند. این «سنگی که معماران را رد کردند»،<sup>(۱)</sup> در واقع برای جناب گرون تبدیل به نامه ها و مطالعاتش شده است.<sup>(۲)</sup> و ایضاً به سنگ راهی برای او.<sup>(۳)</sup> ولی این تمام مطلب نیست. از آنجائیکه اشتاین می گوید که سن میمون را برای تاریخچهٔ اقتصاد سیاسی با تکیه بر عامل سیاسی در علم صنعت هموار ساخته، جناب گرون او را پیش کسوت خود اقتصاد سیاسی میسازد. جناب گرون تقریباً به این شیوه باستد لال می پر دازد:

علم اقتصاد قبلاً پیش از سن \_ سیمون وجود داشت؛ ولی آنطور که اشناین حکایت میکند، سن \_ سیمون بر عامل سیاسی در صنعت تکیه نمود، از اینرو او علم اقتصاد را سیاسی نمود \_ علم اقتصاد سیاسی = اقتصاد سیاسی \_ بدینطریق سن \_ سیمون راه را برای اقتصاد سیاسی هموار نمود. جناب گرون در حدسیات خود بدون شک روحیهٔ بس مطبوعی را بنمایش میگذارد.

او درست همانطور که سن \_سیمون را پیش کسوت اقتصاد سیاسی میسازد، همانطور هم او را پیش کسوت سوسیالیسم علمی میسازد: «آن» (سن \_سیمونیسم) «شامل... سوسیالیسم عـلمی است، زیـرا سـن \_ سـیمون کـل زندگانیاش را صرف جستجو و کاوش علمی جدید نمود!» (ص ۸۲)

۳\_مسیحیت نوین
جناب گرون با ذکاوت همیشگی خود به دادن مستخرجاتی از مستخرجات اشتاین و ریبو بما ادامه میدهد، و آن را با زر و زیورهای ادیبانه می آراید و به بیرحمانه ترین طرزی مثله می کند. یک مثال برای نشان دادن اینکه او هیچگاه به اصل کتاب نیز نظر نیفکنده، کفایت می کند.

آنگونه که در خور ادوار نقادانه است که او آن را آشکارا در مقابل ادوار نقادانه قرار میدهد. بزعم او، ما از زمان لوتر ببعد، در دورانی نقادانه زندگی میکنیم؛ او قصد داشت دوران

۲. رسالهٔ اول پطرس رسول، باب ۲، آیهٔ ۷. ۲. عنوان فرعی کتاب گرون، جنبش اجتماعی در فرانسه و بلژیک. ۲. جناسی با واژههای Stein des Anstoβes (سنگ بنا)، و Stein des Anstoβes (سنگ راه، خار راه). 819-

ارگانیک جدیدی را آغاز کند. از اینجاست که مسیحیت نوین ناشی میشود.» (ص ۸۸) سن - سیمون در هیچ زمان و مکانی با ادوار نقادانهٔ تاریخ مخالفت ننمود. این کذب محض از جانب جناب گرون است. بازارد Bazard اولین کسی بود که این وجه تمایز را قائل شد.<sup>(۱)</sup> جناب گرون از طریق اشتاین و ریبو پی میبرد که در هسیحیت نوین، سن -سیمون انتقاد از لوتر را می ستاید، اما آموزش ایجابی و جزمی او را در خور نکوهش می یابد. جناب گرون این را با آنچه بیاد می آورد «در همان مأخذ دربارهٔ مکتب سن -سیمون گفته شده، اشتباه می گیرد و از این، دعوی فوق را سر هم بندی میکند.

جناب گرون بعد از اینکه به تفسیرهای پر شرارهٔ چندی دربارهٔ زندگی و آثار سن ـ سیمون بشیوهٔ پیش ازین توصیف دست زد، و منحصراً بر اشتاین و بر پیستون و بکـار اندازندهٔ این یک، ریبو، تکیه نمود، اظهارات خود را با جار و جنجال بیایان میرساند:

۱۰ آن تنگ نظران اخلاقی، جناب ریبو و کل جرگهٔ طوطی صفتان آلمانی، با خردمندی همیشگی شان که اظهار میکنند چنین انسانی و زندگیی نمی بایست با استانداردهای عادی اندازه گرفته شود، تصور میکردند از سن – سیمون بدفاع برخاسته اند! – بگو ئید ببینم، آیا استانداردهایتان از چوب ساخته شده است؟ راستش را بگو ئید! بسیار مشعوف می شویم اگر استانداردهایتان از چوب بلوط خوب سفت و سخت ساخته شده باشد. بدهید ببینم! ما آنها را با سپاس همچون هدیه ای گرانبها می پذیریم. آنها را نمی سوزانیم. معاذ الله! ما آنها را برای اندازه گرفتن قفای تنگ نظران مورد استفاده قرار خواهیم داد.» (ص ۸۹)

با این نوع هیاهوهای ساختگی است که جناب گرون میکوشد بـرتری خـود را بـر کسانی که از آنان رونویسی کرده، بثبوت رساند.

۴\_مکتب سن\_سیمون از آنجائیکه جناب گرون درست بهمان اندازهای مکتب سن \_سیمون را مطالعه کرده که خود سن \_سیمون را، یعنی هیچ رقم، دستکم میبایست خلاصه درستی از اشتاین و ریبو را بدست میداد، میبایست نظم زمانی را رعایت میکرد، میبایست از سیر حوادث شرح مرتبطی ارائه میداد و نکات اساسی را ذکر مینمود. او عکس این را انجام میدهد. او

۱نگاه کنید به آموزش سن - سیمون. عرضه داشت، سنه نخستین.

- 87.

که با وجدان طالحی به بیراهه کشیده شده است، حتی الامکان هر چیزی را مخدوش میکند، مهمترین مطالب را زیر سبیلی در میکند و حتی در هم اندیشی بیشتری از آنچه در عرضه داشت او از سن \_ سیمون دیدیم، بوجود مبآورد. در اینجا باید بمراتب بیشتر دقیق باشیم، زیرا برای ثبت هراننحال و خطای فاحشی، مجلدی به قطوری مجلد جناب گرون لازم می شود.

بما هیچگونه اطلاعاتی از مرگ سن \_ سیمون تا انقلاب ژوئیه<sup>(۱)</sup> داده نـمیشود، دورانی که مهمترین بخش تکامل نظری سن \_ سیمونیسم را شامل میشود. و بالنتیجه انتقاد سن \_ سیمونی از شرایط موجود، [یعنی] مهمترین جنبهٔ سن \_ سیمونیسم از طرف جناب گرون بکلی پشت گوش انداخته میشود. در واقع اظهار نمودن چیزی دربارهٔ آن بدون

جناب گرون گفتار خود دربارهٔ سن \_سیمونیست ها را با این کلمات افتتاح میکند: «به هر کس باندازهٔ استعدادش، به هر استعدادی طبق کارش: این است دگم (شریعت جامد) سن \_سیمونیستها.»

جناب گرون نظیر ریبو (ص ۹٦) این جمله را بمثابهٔ گذار از سن ـ سیمون به سـن ـ سیمونیست.ها عرضه میکند و ادامه میدهد:

«این مستقیماً از آخرین کلمات سن \_سیمون مأخوذ میشود: برای کلیهٔ انسانها می بایست آزادانه ترین تکامل استعدادها پشان تضمین شود.»

در اینجا جناب گرون مایل است از ریبو، که «دگم عملی» را با «مسیحیت نوین» مرتبط میسازد، متفاوت باشد. جناب گرون تصور میکند این ابداع و اختراع ریبو است و بدون تعارف آخرین کلمات سن \_ سیمون را بجای مسیحیت نوین میگذارد. او درک نمیکند که ریبو فقط مستخرجی ادبی از اثر آموزش سن \_ سیمون، عرضه داشت، سنهٔ نخستین، ص ۷۰، را ارائه می دهد.

جناب گرون نمی تواند درک کند چرا ریبو، بعد از اینکه چندین مستخرج راجع به هیرارشی مذهب سن ـ سیمونیسم بدست داد، بناگاه باید «دگمی علمی» را مطرح نماید. جناب گرون تصور میکند که هیرارشی مستقیماً از این حکم ناشی میشود. اما [این] حکم در واقع فقط هنگامیکه در پیوستگی با عقاید مذهبی مسیحیت نوین در نظر گرفته شود، می تواند به هیرارشی جدید نسبت داه شود، در حالیکه سوای این عقاید، می تواند خواستار طبقه بندی صرفاً دنیوی از جامعه باشد. او در صفحهٔ ۹۱ اظهار میدارد:

«به هرکس باندازهٔ استعدادش بمعنی هیرارشی قانون کاتولیکی است. بعلاوه به هر استعدادی طبق کارش بمعنی تبدیل کارگاه بیک مخزن کلیسا و کل زندگی مدنی به پناهگاه کشیشی است.»

زیرا جناب گرون در قطعهٔ مستخرجهٔ فوق از عرضه داشت، که از طرف ریبو نـقل شده، مطلب ذیل را می یابد:

«کلیسای حقیقتاً همگانی پدیدار خواهد شد... کلیسای همگانی برامور دنیوی و هم چنین معنوی حکومت خواهد... علم و صنعت مقدس خواهد شد، و کلیهٔ مالکیتها از آن کلیسا خواهد شد و هر حرفهای عملکردی مذهبی و گامی در هیرارشی اجتماعی ـ به هر کس باندازهٔ استعدادش و بهر استعدادی طبق کارش.»

جناب گرون برای بو جود آوردن اظهار بکلی غیر قابل درک خود فقط می بایست این قطعه را وارونه می کرد و جملات پیشین را به نتیجه گیریهای جملهٔ نهائی تغییر میداد. تعبیر گرون از سن ـ سیمون «چنان شکل ژولیده و آشفتهای» بخود می گیرد که در صفحهٔ ۹۰ وی نخست «پرولتاریای روحانی» را از «دگم عملی» مأخوذ می کند و آنگاه از پرولتاریای روحانی، هیرارشی ذهن را بوجود میآورد. و سرانجام، از هیرارشی ذهن، نقطهٔ اوج هیرارشی را عرضه میدارد. اگر او تنها حتی رساله را مطالعه می کرد، در می یافت که برخورد مذهبی عسیحیت نوین، همراه با مسالهٔ اینکه چگونه باید استعداد<sup>(۱)</sup>، Capacité را تعیین نمود، هیرارشی و نقطهٔ اوج آن را ضروری میساخت.

جناب گرون بحث و انتقاد خود از عرضه داشت ۲۹ ـ ۱۸۲۸ را با جملهای مجزا خاتمه می دهد: «به هر کس باندازهٔ استعدادش، و بهر استعدادی طبق کارش». سوای این او بسختی از تولید کننده و سازماندهنده نام می برد. او به ریبو نظری اجمالی می افکند و در بخش «سومین عصر سن ـ سیمونیسم»، ص ۱۲۲ (اشتاین، ص ۵ ۲۰) در می یابد که: «... و طی روزهای بعد جریده کره ارض Globe با غنوان فرعی، جریدهٔ آموزش سن ـ سیمونی، منتشر شد، که در نخستین صفحه، بشرح ذیل دست به تلخیص زد:

دوان، قابلیت، وسع (م)

علم

مدهب

صنعت

شراعت (تجمع) عام جناب گرون از مرانب فوق، یک نفس به سال ۱۸۳۱ میرسد و در عبارات ذیل دست به اصلاح ریبو میزند (ص ۹۱): «سن ـ سیمونیستها طرح ذیل سیستم خود را پیش کشیدند؛ فرمول بندی تا حدود زیادی کار بازارد بود: مدهب

صنعت

علم

شراكت (تجمع) عام

جناب گرون سه جمله که ایضاً در سر صفحهٔ جریدهٔ Globe یافت می شود و تمامی آنها مربوط به اصلاحات اجتماعی عملی است را زیر سبیلی در می کند. آنها هم از طرف اشتاین و هم ریبو ارائه می شوند. این، او را قادر میسازد، آنچه که باصطلاح زیور آلات تزئینی صرف یک جریده است را به «طرحی» از یک سیستم تغییر دهد. او این واقعیت را پنهان میساز د که این در سر صفحهٔ Globe انتشار یافته و بدینسان می توان کل سیستم من ـ سیمون، آنگونه که شامل عنوان مثله شدهٔ این روزنامه است را با تفسیر هو شمندانه ای حاکی از اینکه مذهب دارای افتخار شان و مقام است، را مور د انتقاد قرار داد. بعلاوه او از اشتاین می توانست اطلاع یابد که این به هیچ وجه دربارهٔ Globe صادق نیست. Globe حاوی جزئی ترین و با ارزش ترین انتقاد از مناسبات موجود و بویژه از مناسبات اقتصادی است \_ واقعیتی که معهذا جناب گرون نمی توانست نداند.

اظهار اینکه جناب گرون این تکه اطلاعات جدید اما مهم را از کجا بدست آورده که «فرمول بندی طرح»، بطول چهار کلمه، «تا حدو د زیادی کار بازاد بود» دشوار است. جناب گرون از ژانویهٔ ۱۸۳۱ به اکتبر ۱۸۳۰ بعقب می جهد: «اندکی بعد از انقلاب ژوئیه، طی دورهٔ بازارد» (این دوره از کجا می آید؟) «بعد از اینکه حضرات دوپن و موگن آنان را از کرسی خطابه مورد اتهام قرار دادند که اشتراک کالاها و زنان را موعظه میکنند، اظهاریهٔ کوتاه اما جامعی از عقاید خود را به مجلس نمایندگان ارسال داشتند.»

این خطابیه، همراه با تفسیر جناب گرون بدین شرح است: وجقدر تمامي اينها كماكان معقولانه و سنجيده آست! خطابيه اي كه به مجلس تقديم شد، از طرف بازارد بطبع رسید.، (ص ص ۹۴ - ۹۲) اشتاین پیش از هر چیز، با نتیجه گرفتن از ملاحظه می گوید، ص ۲۰۵: «با قضاوت شکل و برخورد آن، نباید از نسبت دادن آن» (سند) «آنگونه که ریبو انجام میدهد، به بازارد بیش از انفانتین، درنگ کنیم.» و ريبو ميگويد، ص ١٢٣: واز شکل و خود تقاضاهای فروتنانهٔ این سند، آشکارا می توان دریافت که این سند بیشتر مديون ابتكار م. بازاد است تا ديگر همكاران او.، جناب گرون با تیزهوشی و جسارت خاصی، حدس ریبو حاکی از اینکه بازارد بیشتر از انفانتین در پشت خطابیه قرار داشت را به یقینی که او آن را کلاً بطبع رسانده تبدیل ميكند. قطعهاي كه خطابيه را معرفي ميكند از ريبو، صفحة ١٢٢ ترجمه ميشود: وحضرات دوین و موگن از کرسی خطابه توجه را به فرقهای جلب نمودند که اشتراک کالاها و زنان را موعظه می کرد.» جناب گرون صرفاً تاريخي كه از طرف ريبو داده شده را لاسبيلي در ميكند و بجاي آن مي نويسد: «اندكي بعد از انقلاب ژوئيه». رويهمرفته، ترتيب زماني به مذاق جناب گرون و روش رهاسازی خود از آنانی که زمین را قبل از او لگد مال کردهاند، خوش نمي آيد. جناب گرون برخلاف اشتاين چيزي که اشتاين به تبصره منتقل مي کند را در متن production را بمثابة «سرمایة اساسی»، و طبقه بندی اجتماعی افراد، را بمثابة «نظام اجتماعی افراد» ترجمه میکند.

بدنبال این برخی یادداشت های پچل و سرسری دربارهٔ تاریخچهٔ مکتب سن ـ سیمون می آید؛ این یادداشت ها از مرقعات اشتاین، ریبو و لوئی بلان با همان مهارت هنرمندانهای که در زندگی سن ـ سیمون گرون ملاحظه کردیم، بیکدیگر وصله شدهاند. ما این مهم را به خواننده واگذار میکنیم تا خودش آنها را درکتاب بیابد.

اکنون خواننده در برابر خودکلیهٔ آنچه گرون باید دربارهٔ دورهٔ بازاد سن ـ سیمونیسم بگوید داراست، یعنی، دورهای از مرگ سن ـ سیمون تا نخستین شقاق او .<sup>۱۳۰</sup>گرون اکنون درموقعیتی است که آتوی نقادانه را ظریفانه بازی کند، و بازار د را «دیالک تیک دان ضعیفی» بخواند. آنگاه ادامه میدهد: «اما جمهوریخواهان نیز چنیناند. آنان فقط میدانند چگونه بمیرند، کاتو بهمان اندازه بازارد؛ اگر آنان یکدیگر را با چاقو نکشند، از قلبی شکسته می میرند.» (ص ۹۵) «چند ماه بعد از این نزاع و مشاجره، قلب او « (بازارد) «شکست» (اشتاین، ص ۲۱۰) چنین جمهوریخواهانی نظیر لواسور، کارنو، بارر، بیووارن، بو ثوناروتی، تسته، دارژنسون، و غیره و غیره نشان می دهند دعوی جناب گرون تا چه اندازه صحیح است.

اکنون چند حرف پیش پا افتاده دربارهٔ انفانتین تحویلمان داده میشود. تو جه فقط باید معطوف کشف ذیل که توسط جناب گرون انجام گرفته، گردد:

«آیا این پدیده تاریخی سرانجام این را آشکار نمیسازد که مذهب چیزی نیست جز حس گرایی، که ماتریالیسم میتواند بی باکانه [برای آن] منشاء یکسانی همچون خود دگم مقدس قائل شود؟» (ص ۹۷)

جناب گرون آن را سمت یابی میکند: «آیا هیچگاه کس دیگری **دربارهٔ آن** اندیشیده است؟» هرگاه سالنامه های لاهه قبلاً در رابطه با رمانتیک ها<sup>(۱)</sup> «دربارهٔ آن نیاندیشیده بود»، او هیچگاه «دربارهٔ آن نمی اندیشید». از جناب گرون می توان انتظار داشت از آن زمان ببعد اندکی پیشرفت ذهنی کرده باشد.

دیدیم که جناب گرون از کل انتقاد اقتصادی سن - سیمونیست ها هیچ چیز نمی داند. مع الوصف با کمک انفانتین موفق میشود چیزی دربارهٔ نتایج اقتصادی تئوری سن -سیمون که قبلاً بآن اشاراتی خود نمایانه کرده بود، بگوید. او در نزد ریبو (ص ۱۲۹ و بعد از آن) و در نزد اشتاین (ص ۲۰۱) به مستخرجاتی از اقتصاد سیاسی انفانتین<sup>(۲)</sup> دست میزند، اما در اینجا نیز دغلی میکند، زیرا الغای مالیات ها راجع به اساسی ترین ضروریات زندگی، که بدرستی از طرف اشتاین و ریبو (که اظهارات خود را بر انفانتین بنا می نهند) بمثابهٔ پی آمدی از پیشنهادات مربوط به حق وراثت نشان داده میشود، از طرف گرون به مقیاسی نامربوط و مستقل علاوه بو این پیشنهادها تبدیل میشود. او دلیل دیگری از نو آوریاش را با دغل بازی نظم تر تیب زمانی ارائه می دهد؛ او نخست به کشیش

۱. اشاره است به مقالهٔ کرال روزنکرانتس «لودویگ تیک و مکتب رومانتیک».

– ه.ت.

۲. بارتلمی – پروسپر انفانتین، **اقتصاد سیاسی و سیاست**.

او هنگامیکه Globe که این اقتصاد سیاسی بخاطر آن نوشته شده بود را مورد بحث قرار میدهند، از اقتصاد سیاسی انفانتین طی دورهٔ بازارد بحث میکنند.<sup>۲۱</sup> درست همانطور که او در اینجا دورهٔ بازارد را در دورهٔ منیل مونتان وارد میکند، همانطور هم بعداً، هنگامیکه به علم اقتصاد و به شوالیه اشاره میکند، دورهٔ منیل مونتان را میگنجاند. سبب این امرکتاب جدید، Livre nouveau است، و طبق معمول او حدس ریبو مشعر بر اینکه شوالیه مصنف این اثر بوده را به اظهاری قطعی مبدل میکند.

جناب گرون اینک سن ـ سیمونیسم را «در کلیت آن» (ص ۸۲) توصیف کر ده است. او به قولی که داد وفا می کند، [یعنی] «نوشتآرهای آن را در معرض مدافة نقادانهای قرار ندهد» (همانجا) و از اینرو در تألیفات کاملاً متفاوت دیگری، [یعنی] نوشتآرهای اشتاین و ریبو را به غیر نقادانه ترین نحوی مخدوش میسازد. او به قصد جبران این عمل، جزئیات چندی از درسگفتارهای اقتصادی ۴۲ ـ ۱۸۴۱ شوالیه، زمانی که این یک مدتها قبل به سن ـ سیمونی بو دن خود خاتمه داده بود، را بما تحویل می دهد. جناب گرون که مدتهاست دربارهٔ سن ـ سیمونیسم دست به نگارش میزند، تقریظی از این بهمان طرزی که اشتاین و ریبو را مورد استفاده قرار داده، آنها را بکار می برد. یک نمونه از فطانت و فراست نقادانهٔ او این است:

«او در آن اظهار میدارد که بقدر کافی تولید نشده است. این همانا اظهاری در خور مکتب اقتصادی قدیم، با پیش داوریهای زنگ زدهٔ آن است... مادامیکه اقتصاد سیاسی درک نمیکند که تولید وابسته به مصرف است، این باصطلاح علم پیشرفتی نخواهـد کـرد.» (ص ۱۰۲)

با این عبارات دربارهٔ مصرف و تولید که او از سوسیالیسم حقیقی بارث برده، می توان دید که جناب گرون از هر اثر اقتصادی بمراتب برتر است. سوای این واقعیت که هر اقتصاددانی می تواند باو بگوید که عرضه وابسته به تقاضا است، یعنی اینکه تولید وابسته به مصرف است؛ در واقع در فرانسه مکتب اقتصادی خاصی وجود دارد، مکتب سیسموندی، که مایل است به شکلی متفاوت از آنچه در رقابت آزاد معمول است تولید را به مصرف وابسته کند؛ این مکتب در تضاد حادی با اقتصاد دانانی که جناب گرون مورد حمله قرار میدهد، قرار دارد. معهذا، بعدها هم نمی بینیم که جناب گرون باقنطاری<sup>(۱)</sup>که بدو سپرده شده ـوحدت تولید و مصرف ـ بطور موفقیت آمیزی به سفته بازی دست زده باشد.

جناب گرون برای اینکه ملالی که خواننده از این مستخرجات پراکنده و بی ربط از اشتاین و ریبو که علاوه بر این با عبارات، جعل و تحریف شده، متحمل شده است را جبران کند، نمایش آتش بازی آلمان \_ جوان ذیل که با اومانیسم و سوسیالیسم سرخ میشود را باو تقدیم میکند.

«سن - سیمونیسم در کل خود بمثابهٔ نظام اجتماعی، چیزی جز آبشارهای از افکار که توسط ابر نیکوکارانه بر خاک فرانسه می بارید، نبوده (پیش ازین، در ص ص ۸۲/۸۳ بمثابهٔ «تودهای از نور، اما هنوز هرج و مرجی از نور»!، «و نه هنوز روشنانی منظمی»!!). «این هم نمایشی کوبنده بود و هم با مزه. مصنف قبل از اجرای نمایش، مرد؛ یک تهیه کننده ضمن نمایش در گذشت، تهیه کنندگان باقی مانده و کلیهٔ هنرپیشگان لباس های خود راکندند و البسهٔ شخصی شان را پوشیدند و بمنزل رفتند و طوری رفتار کردند که انگار اتفاقی نیفتاده است؛ و اگر تا بآخر تا حدی مغشوش میشد، صحنهای تماش ی منظره ای جالب از آب در می آمد؛ برخی از اجراء کنندگان زیاده روی کردند ـ و این تمام مطلب بود.» (ص ۲۰۴)

براستی که هانیه چقدر ذیحق بود هنگامیکه دربارهٔ مقلدان خود میگفت: «من دندان اژدهاکاشتم، اماکک درو کردم.»

فوریه یسم سوای ترجمهٔ برخی از قطعات چهار جنبش<sup>(۲)</sup>، دربارهٔ موضوع عشق، در اینجا هیچ چیزی که بتوان به شکل کامل تری در نزد اشتاین یافت و جو د ندار د. جناب گرون در یک جمله که صد نگارندهٔ دیگر مدتها قبل از فوریه اظهار داشتهاند، به اخلاقیات پایان میدهد:

«اخلاقیات، بزعم فوریه چیزی جز کوشش سیستماتیک برای قرونشاندن سوداهای بشری نیست.» (ص ۱۴۷)

۱. مقایسه کنید با انجبل متی باب ۲۵: آیات ۳۰ ـ ۱۵۰ و انجیل لوقا ـ باب ۱۹: آیات ۲۶ ـ ۱۳.

ه.ت.

۲. شارل نوریه، نظریهٔ چهار جنبش و مقدرات عمومی.

ـ ه.ت.

این آن نحوهای است که اخلاقیات مسیحی همواره خود را توصیف کرده است. جناب گرون کوششی برای بررسی انتقاد فوریه از کشاورزی و صنعت امروزین نمی کند، و تا جائی که به تجارت مربوط میشود، صرفاً برخی ملاحظات کلی از مقدمه بر بخشی از چهار جنبش را ترجمه می کند (ومنشاء اقتصاد سیاسی و مناظرة تجارتیو، ص ص رساله ای دربارهٔ تجمع، دربارهٔ انقلاب فرانسه همراه با جدول هایی دربارهٔ تمدن، که قبلاً از سوی اشناین بر آورد شده بود، بدنبال می آید. به این تر تیب جنبهٔ انتقادی فوریه، مهمترین خدمت فوریه، به شتاب آمیزترین و سطحی ترین نحوی در بیست و هشت صفحهٔ ترجمهٔ تحت اللفظی نادیده گرفته میشود؛ و در آنها، با چند استثناء جزئی، فقط مفحهٔ ترجمهٔ تحت اللفظی نادیده گرفته میشود؛ و در آنها، با چند استثناء جزئی، فقط به منشوش ترین طرزی با یکدیگر در آمیخته میشوند.

جناب گرون اکنون عرضه داشتی از سیستم فوریه را ارائه میدهد. کورو آ،<sup>(۱)</sup>که اثرش از طرف اشتاین نقل میشود، مدتها قبل تعبیر بهتر و کامل تری بدست داده است.

هر چند جناب گرون آن را ،بطور حیاتی ضروری، میداند تعبیر عمیقی از سریهای فوریه را ارائه دهد.<sup>۱۱۲</sup> او دربارهٔ هیچ چیز نمی تواند بهتر از این بیاندیشد که بطور تحت اللفظی از خود فوریه شاهد مثال آورد و آنگاه، آنگونه که بعداً خواهیم دید، برخی عبارات قشنگ را دربارهٔ اعداد از خود در میآورد. او نمی کوشد نشان دهد چگونه فوریه به بحث سریها رسیده، و چگونه او و شاگردانش آنها را بوجود آوردند؛ او هیچ چیزی را دربارهٔ ساختار درونی سریها عیان نمی سازد. انتقاد از چنین ساختارهایی فقط (و این ایضاً دربارهٔ هر روش هگلی صدق میکند) با نمایش اینکه چگونه آنها بوجود آمدهاند و در نتیجه خود را در آنها آزموده نشان داد، امکان پذیر است.

و بالاخره جناب گرون تقریباً بکلی مطلبی که اشتاین بهر تقدیر تا حدودی بر آن تکیه میکند، ایمنی ا تضاد کار کراهت انگیز و کار فریبنده را پشت گوش می انداز د.

مهمترین جنبهٔ کل رساله همانا انتقادگرون از فوریه است. خواننده آنچه فوقاً دربارهٔ مأخذ انتقاد گرون گفته شد را بخاطر میآورد. او اکنون از مثال هائی که ذیلاً میآید

آنرگوست او در بگ کوروآ، شرح انتقادی تئوری اجتماعی فوریه.

. دت.

خواهد دید چگونه جناب گرون پیش از هر چیز اصول موضوعه سوسیالیسم حقیقی را می پذیرد و آنگاه شروع به اخراق گوئی و تحریف آنها می کند. بصعوبت نیازی به ذکر است که وجه تمایز فوریه میان سرمایه، استعداد و کار فرصتی عالی برای نمایشی از زیرکی متظاهرانه را ارائه می دهد؟ می توان دربارهٔ غیر عملی بودن و بی عدالتی این وجه تمایز، و دایر شدن کار - مزد بگیری و غیره بدون انتقاد از این وجه تمایز با اشاره به مناصبات واقعی کار و سرمایه، بتفصیل سخن گفت. پرودن کلیهٔ اینها را قبلاً بمنتهی درجه بهتر از جناب گرون، اظهار داشته، اما از اینکه موضوع واقعی را مورد خوض و غور قرار دهد غفلت ورزیده است.

جناب گرون انتقاد خود از روانشناسی فوریه ـدر واقع نظیر تمامی انتفاد خود ـرابر «ماهیت انسان» بنا مینهد:

وزیرا ماهیت انسان، کل در کل است. (ص ۱۹۰)

ونوریه نیز به ماهیت انسان متوسل میشود و بشیوهٔ خاص خبود کنه درونی آن را در جدول بندی دوازده سودای خود، برای ما برملا میسازد؛ او نیز نظیر کلیهٔ افراد صادق و معقول، مایل است ماهیت درونی انسان را به واقعینی، واقعینی عملی تبدیل کند. آنچه در بیرون است، ایضاً می بایست در بیرون باشد، و بدینسان وجه تفاوت میان درونی و برونی می بایست بالمره از میان برود. ترایخ بشیریت از سو سیالیست ها، هر آینه این صفت مسخصه شان باشد، مشحون است. ... مطلب مهم دربارهٔ هر کس آن چیزی است که او از ماهیت انسان درک می کند. و (ص

یا بیان صحیحتر، مطلب مهم برای سوسیالیست های حقیقی این است که بهر کس افکاری دربارهٔ ماهیت انسان تحمیل کنند و مراحل متفاوت سوسیالیسم را به فلسفه های متفاوت ماهیت بشری تغیر دهند. این انتزاع غیر .. تاریخی، جناب گرون را وا میدارد از بین رفتن کلیه تفاوتها میان درونی و برونی، که حتی به نشو و نمای ماهیت انسانی پایان می دهد را اعلام کند. اما بهر تقدیر، چرا آلمان ها باید این چنین با قیل و قال از علم خود دربارهٔ ماهیت انسان بلافند، زیرا علم شان از سه صفت کلی عقل، احساس و اراده فرانر نمیرو د که بقدر کافی از روزگار ارسطو و رواقیان در تمام عالم شناخته شده است.

۱. در **وست قلیشه دامپخبو**ت آمده است: ۱یا به بیان صحیحتر چیز مهم برای سوسیالیستهای حقیقی مه همین دیدگاه است که جناب گرون فوریه را به این خاطر که انسان را بـه دوازده سـودا ومنشق، کرده است، مورد نکوهش قرار میدهد.

ومن کلیت این جدول را مورد بحث قرار نمیدهم؛ اگر ووانشناسانه گفته شود؛ من آن را غیر کافی میدانمه - (اکر، روانشناسانه گفته شود، عمرم بر چه چیزی می تواند براحتی تکیه کنده) - آیا این عدد بشما دانشی از آنچه انسان واقعاً هست می دهد؟ نه حالا. فوریه بهمان خوبی می توانست حواس پنجگانه را معین کند! کل انسان، هر آینه صحیحاً توضیح داده شود و مضمون انسانی آنان بدرستی تعبیر شود، دیده میشود که در آنها شامل می گردده (انگار این مضمون بشری، کلاً به مرحلهٔ تکاملی که تولید و مراوده انسانی بدان نائل گشته، مربوط نمی شود). ددر واقع یک حس که بتنهائی در انسان شامل باشد، و جود ندارد؛ احساس انسان از احساس حیوان متفاوت است.ه و غیره (ص ۲۰۵)

جناب گرون برای نخستین بار در کل کتابش بوضوح کوشش میکند چیزی دربارهٔ روانشناسی فوریه از نظرگاه فویرباخ بگوید. هم چنین بدیهی است که این , کل انسان, که در صفت مجزای فرد واقعی و تعبیر شده توسّط فیلسوف بصورت این صفت , شامل میشوده، خیال خام باطلی است. بهر صورت، این ,انسان, که در فعالیت و هستی واقعی تاریخی اش دیده نمی شود، بلکه می تواند از نرمه گوش خاص خودش،<sup>(1)</sup> یا از ویژگی معین دیگری که او را از حیوانات متمایز میسازد، استنتاج شود، دیگر چه جور انسانی است ؟ چنین انسانی، همچون کورک خاص خود، فقط , شامل, خودش است. بطبع، این کشف که احساس بشری همانا احساس انسانی است و نه احساس حیوانی، نه تنها کل تجربهٔ روانشناختی را زائد میسازد، بلکه تحلیلی انتقادی از کل روانشناسی را نیز بوجود میآورد.

جناب گرون انتقاد از نحوهٔ برخورد فرریه به عشق را مطلب آسانی می یابد؛ او انتقاد فوریه از مناسبات عاشقانهٔ موجود را با تصوراتی می سنجد که فوریه کوشید تو سط آن پنداری ذهنی از عشق آزادنه را بدست آورد. جناب گرون، ایـن تـنگ نـظر حـقیقی

 ج این است که مراحل متفاوت سوسیالیسم را به فلفه های متفاوت ماهیت انسانی تغیر دهند و از آنجائیکه بزعم سوسیالیست های حقیقی «ماهیت انسان» - انتزاعی غیر تاریخی، بوسیلهٔ فویرباخ نشانداده شده است، آنان در نتیجهٔ این دگرگونی، انتفاد از سیستم های سوسیالیستی را نیز تهیه و ندارک دیده اند.» -هت.

۱. گ.و.ف. هگل، در سگفتارهای مربوط به فلسفهٔ طبیعت، مقدمه، پاراگراف ۲۲۶، تکلمه. ... ـ ه.ت.

آلمانی، این تصورات را جدی می گیرد. در واقع آنها تنها چیزی هستند که او جدی می گیرد. درک اینکه چرا، او اگر میخواست این جنبه از سیستم را اصولاً مورد بحث قرار دهد، ایضاً به شرح و بسط ملاحظات فوریه دربار \* تعلیم و تربیت نیر داخت، دشوار است. این ملاحظات تاکنون بهترین در نوع خود هستند و شامل برخی ملاحظات استادانهاند. جناب گرون بعنوان نمونهٔ ادیب آلمان ـ جوان، هنگام بحث از عشق، نشان می دهد چقدر اندک از بحث تحلیلی فوریه آمو خته است. بعقیدهٔ او، همانا مهم نیست که از الغاء از دواج یا از الغای مالکیت خصوصی آغاز نمود ؛ یکی باید ضرور تا بدنبال در جامعهٔ بورژو آئی و جود دارد، آغاز نمود، همانا گرامی داشتن خیال واهی صرفاً ادیبانه است. فوریه، آنگونه که گرون ممکن است از آثار او دریافته باشد، همواره از تغیر و دگرگونی تولید آغاز می کند.

جناب گرون از اینکه فوریه، که همواره از تمایل آغاز میکند (باید خوانده شود: از گرایش)، میخواهد خود را با انواع تجارب «ریاضی» خشنود سازد، متعجب مبشود و باین خاطر در صفحهٔ ۲۰۳ او را «سوسیالیست ریاضی» میخواند. او حتی اگر شرایط فوریه را بحساب نمی آورد، بخوبی می تواسنت کمی بیشتر از نزدیک ماهیت گرایش را مورد وارسی قرار دهد. او خیلی زود می توانست دریابد که ارتباط طبیعی نوع بدون کمک محاسبه نمی تواند دقیقاً توصیف شود. او در عوض ما را با یک نطق آتشین انتفادی علیه اعداد سرگرم میسازد، نطق آتشین انتفادینی که در آن شکفتگیهای ادبی و سنت هگلی در هم می آمیزد؛ و حاوی قطعاتی از این قبیل است: فوریه، «مضمون ملکولی غیر طبیعی ترین سلیقه هایتان را محاسبه میکند» در واقع، معجزهای [است]؛ و هم چنین: احساسی بنا شده... عدد هیچ چیز معینی نیست... عدد یک چیست؟ ... عدد یک همان احساسی بنا شده... عدد هیچ چیز معینی نیست... عدد یک چیست؟ ... عدد یک همان بی قرار است، و دو، سه، چهار... او غیره] میشود.»

و همچون متولی باشی روستانی آلمانی، تا موقعی که زن و نه تا بچه نداشته باشد، بی آرام و قرار است... وعدد هر آنچه اساسی و واقعی است را خفه میکند؛ آیا می توانیم عقل را دو نیم کنیم، یا از یک سوم حقیقت سخن گوئیم؟»

- 53.

| او هم چنین می توانست سؤال کند، آیا می توانیم از لگاریتم سبز رنگ صحبت کنیم؟                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| «عدد در تکامل آلی، تمام معنا را از دست میدهد»                                                |
| اظهاری که برای فیزیولوژی و شیمی آلی دارای اهمیتی اساسی است (ص ص                              |
| (1.٣/1.۴                                                                                     |
| «کسی که عدد را مقباس تمامی چیزها میسازد، یک اگو ٹیست میشود و حتی بالاتر از                   |
| این، یک اگر ٹیست است.                                                                        |
| و بوسیلهٔ تکهای از مبالغه لجوجانه، بهاین جمله که از هس بعاریت گرفته است، جمله                |
| دیگری را متصل میسازد:                                                                        |
| اکل برنامهٔ تشکیلات فوریه، منحصراً بر اگوئیسم بنا شده فوریه بدترین بیان اگوئیسم              |
| متمدنانه است.» (ص ص ۲۰۶/۲۰۸)                                                                 |
| او دليل مستقيم اين را با اشاره باينكه در نظام جهاني فوريه، فقيرترين عضو، هر روز              |
| از چهل ظرف غذا میخورد، روزانه پنج وعده غذا خورده میشود، که افراد تا سن ۱۴۴                   |
| سالگی عمر میکنند، و غیرہ و غیرہ؛ را بدست میدہد. فوریہ با شوخ طبعی سادہ                       |
| لو حانه ای بینش غول آسائی از انسان را در مقابل سادگی فروتنانهٔ انسانهای <sup>(۱)</sup> دوران |
| احیاء سلطنت قرار میدهد. اما جناب گرون فقط در این، فرصتی را می بیند تا بشیوهٔ تنگ             |
| نظرانهٔ خود دربارهٔ معصومانهترین جنبهٔ خیالپردازی فوریه، که از بقیه انتزاع میکند،            |
| درس اخلاق دهد.                                                                               |
| جناب گرون در حالیکه فوریه را بخاطر تعبیرش از انقلاب فرانسه مورد ملامت قرار                   |
| میدهد، بما نظری اجمالی از ژرف اندیشی خاص خودش در فاصلهٔ عنصر انقلابی را                      |
| بدست می دهد:                                                                                 |
| «هرگاه مجمع» ۴۰ سال زودتر شناخته شده بود» (او بدین نحو قبوریه را به سخن                      |
| و امیدارد) واز انقلاب می تو انست اجتناب شود. اما چه شده (جناب گرون در مقام سؤال              |
| بر می آید) دکه تورگوی وزیر، حق کارکردن را برسمیت شناخت، و اینکه برغم آن، لوئی                |
| شانزدهم سرش را باخت؟ با این همه، بازپرداختکردن بدهی ملی بوسیلهٔ حق کار                       |
| آسان تر می بود تا توسط تخممرغها. (ص ۲۱۱)                                                     |

جناب گرون این واقعیت ناچیز را نادیده می گیرد که حق کار کردن، که تورگو از آن

۱. در وست فلیشه دامیغبوت؛ کلمات ذیل که در پرانتز ضمیمه شده، بعد از واژه وانسانها، درج شده است: و (بی اندازه خرد [les infiniment petils] برانژر)».

صحبت میکند، چیزی غیر از رفابت آزاد نیست و اینکه همین رقبابت آزاد نیازمند ان**فلاب** بود تا خود را مستقر سازد.

جوهر انتقاد جناب گرون از فوریه این است که فوریه از اینکه «تمدن» را در معرض «انتقادی اساسی» قرار دهد، قصور می ورزد. اما او چرا قصور ورزید؟ عـلت آن ایـن است:

وتجلی تمدن و نه مبنا و اساس آن مورد انتفاد قرار گرفت؛ تمدن آنگونه که وجود داشت، مورد بیزاری و سخریه قرار گرفت، اما ریشه هایش مورد بررسی قرار نگرفت. نه سیاست و نه مذهب دستخرش انتفادی جستجرگرانه نشدند و به این خیاطر ماهیت انسان مررد تفحص قرار نگرفت.» (ص ۲۰۹)

جناب گرون بدین نحو اعلام میدارد که مناسبات واقعی معیشت انسانها همانا تجلیات اند، در حالیکه مذهب و سیاست اساس و ریشهٔ این تجلیات می باشند. این اظهار مبتذل نشان میدهد که سو سیالیست های حقیقی عبارات اید تو لو ژیک فیلسفهٔ آلمان را بعثابهٔ حقایقی بر تر از عرضه داشت های سو سیالیست های فرانسوی پیش می کشند؛ این اظهار در عین حال نشان می دهد که آنان می کوشند هدف حقیقی جستجوهای خاص خود، [یعنی] ماهیت انسان، را به نتایج انتقاد اجتماعی فرانسوی مرتبط سازند. هرگاه مذهب و سیاست را اساس مناسبات مادی معیشت فرض نمود، آنگاه همانا فقط طبیعی آست که هر چیز سرانجام می بایست به جستجو و تفحص ماهیت انسان، یعنی، جستجوی آگاهی انسان از خود متهی می شود. و آنگهی می تو ان دید جناب گرون چقدر اندک بآنچه رونویسی می کند، اهمیت می شود. و آنگهی می تو ان دید جناب گرون چقدر اندک راین <sup>(۱)</sup> می گفتند و مستقیماً منایر اظ به طرز خاص خود، آنچه سالنامه های آلمان و بورژوآ، ر<sup>۲)</sup> می گفتند و مستقیماً منایر اظهاری است که او در بالا نمود، را بخود اختصاص می دهد.

ما تا پایان رساله اظهار مربوط به تولید و مصرف که سوسیالیسم حقیقی از روی اعتماد به جناب گرون سپرده را مسکوت گذاردیم. و این مثال بـارزی است از ایـنکه

۱. کارل گررن، «سیاست و سوسیالیسم». ۲. نگاه کنید به مقاله مارکس «دربار» مسالهٔ یهر د».

832

چگونه جناب گرون اصول موضوعهٔ موسیالیسم حقیقی را بمثابهٔ استاندارد و ضابطه ای بکار میبردکه دستآوردهای فرانسوی را می سنجد، و چگونهه با بیرون آوردن آن یک از ابهام و نارسائی کامل آشکار میسازد که آنها لاطائلات محض اند.

وتوليد و مصرف موقتاً مي تواند از لحاظ زماني و فضائي، در تئوري ر والعبت بروني جدا شود، اما در اصل آنها یکی اند. آیا عادی ترین مشغله، یعنی بختن نان، فعالیت مولد نیست که بنوبهٔ خود مصرفی برای صدهانفر است؟ آبا این در واقع از طرف خود نانوا که درت، آب، شیر، تخم مرغ، و غیره را مصرف میکند، مصرف بشمار نمی رود؟ آیا مصرف كغش و لباس، توليد از جانب كفاش و خياط نيست؟ ... آيا هنگاميكه من نان ميخورم، توليد نميكنم؟ من بر مقياسي عظيم دست به توليد ميزنم. من ماشين ألات، تغار خمیر گیری، کوره و اجاق و مآلاً خیش، مازو، گندم کوب، جرخ آسیاب، کار جو بکاران و سنگ تراشان، (و ممالاً، نجاران، بنایان و دهمانان، و ممالاً، والدینشان، و ومالاً، كل دودمانشان، و ومالاً، آدم ابوالبشر) را بوجود مى آورم. وآيا من هنگاميكه توليد میکنم، مصرف نمیکنم، در مقیاسی کلان نیز... هرگاه کتابی بخوانم، پیش از هر چیز حاصل یکسال کار را مصرف میکنم؛ هرگاه آن را نگاهدارم با تابود کنم، مصالح و فعالیت کارخانهٔ کاغد سازی، ماشین چاپ و صحاف را از بین می برم. اما آیا من هیچ چیز توليد نميكنم؟ من شايد كتابي جديد و از اين طريق كاغذ جديد، نوعي جديد، جوهر چاپی جدید، ابزار صحافی جدید را تولید کنم، هرگاه صرفاً آن را بخوانم و هزاران کس دیگر نیز آن را بخوانند، ما با مصرف خودمان، چاپی جدید و کلیهٔ مصالح لازم برای ساخت آن را تولید کرده ایم. سازندگان کلیهٔ اینها از جانب خود، توده ای از مصالح خام که می بایست تولید شود و تنها می تواند از طریق میانجی مصرف، تولید شود را بمصرف میرسانند... مختصر کلام، فعالیت و تمتع یکسانند، نقط جهانی متمرد آنها را از یکدیگر جدا میسازد و در میانشان مفهرم ارزش و قیمت را تحمیل میکند؛ و بوسیلهٔ این مفهرم، انسان و بهمراه او، جامعه را بدونیم کرد. (ص ص ۱۹۱/۱۹۲)

تولید و مصرف، در واقعیت امر غالباً در مقابل یکدیگر قرار دارند. اما برای اینکه وحدت ایندو را تجدد کرد و کلیهٔ تضادها را حل نمود، تنها کافی است این تضادها را صحیحاً تعبیر نمود و هاهیت حقیقی تولید و مصرف را دریافت. به این ترتیب، این نظریهٔ اید تولوژیک آلمانی، کاملاً با جهان موجود همآهنگ است؛ و حدت تولید و مصرف، بو سیلهٔ امثله ای که از جامعهٔ امروزین گرفته شده، بثبوت میرسد؛ و در خود موجود است. جناب گرون پیش از هر چیز نشان میدهد که در واقع ارتباطی میان تولید و مصرف و جود دارد. او چنین احتجاج میکند که او نمی تواند کتی را بوشد یا نانی را بخورد مگر اینکه هر دو تولید شوند و اینکه در جامعهٔ نوین، افرادی وجود دارند که کت و کفش نولید میکنند تا افراد دیگر مصرف کنند. این ایده، بعقیدهٔ جناب گرون، ایدهای است جدید. او آن را در زبان کلاسیک و ادبی \_ اید تولوژیک خود می پوشاند. برای مثال: وچنین باور میشود که لذت و تمتع از قهوه، شکر و غیره، مصرف صرف است؛ اما این

ا پچین باور میشود که ندک و نمنع از فهوا، شکر و عیرا، م تمتع آیا در واقع، تولید در مستعمرات نیست؟

او هم چنین می توانست بپرسد: آیا این لذت و تمتع مستلزم آن نیست که بر دگان سیاهپوست، لذت تازیانه را بچشند و اینکه شلاق خوردن در مستعمرات تولید میشود؟ می توان دید که پیآمد چنین و فوری نظیر این، بطور ساده توجیه ای است برای شرایط موجود. دومین ایدهٔ جناب گرون این است که هنگامیکه تولید می کند، به مصرف میر ساند، یعنی مواد خام، و در واقع هزینه های تولید را؟ این کشفی است که از هیچ چیز، هیچ چیز بوجود نمی آید، و اینکه او می بایست دارای هصالح و کار پایه باشد. او می توانست در آغاز هر اقتصاد سیاسی، نحت عنوان «مصرف مولده، روابط بنرجی را بیابد، که اگر نظیر جناب گرون خود را به این واقعیت مبتذل محدود ننمود که کفش

جناب گرون تا اینجا دریافته است که برای تولید کردن ضروری است تا آن را مصرف نمود، و اینکه مواد خام در فراگرد تولید مورد مصرف قرار میگیرد. مشگل واقعی او هنگامی آغاز میشود که مایل است ثابت کند که هنگامیکه مصرف میکند، تولید میکند. جناب گرون اینک به کوشش کاملاً بی ثمری دست میزند تا اندکی خود را دربارهٔ پیش پا افناده ترین و کلی ترین جوانب رابطه میان عرضه و تقاضا، روشن کند. اما او فراموش میکند که تقاضای او باید مؤثر باشد، و اینکه اگر تقاضای او علت تولید تازه ای باشد، باید معادلی برای فرآوردهٔ مطلوب بدست دهد. علمای اقتصاد نیز به جدائی ناپذیری مصرف و تولید، و به یکسانی مطلق عرضه و تقاضا اشاره میکند، بویژه جدائی ناپذیری مصرف و تولید، و به یکسانی مطلق عرضه و تقاضا اشاره میکنند، بویژه هنگامیکه مایلند ثابت کنند که سرریز - تولید (اضافه تولید) هیچگاه وقوع نمی یابد؛ اما آنان هیچگاه چیزی را این چنین ناشیانه، و مبتذلانه نظیر جناب گرون در نسی یابد؛ اما بعلاوه این همان نوع احتجاجی است که اشرافیت، رو حانیت، ربح خواران و امثالهم، همواره برای اثبات مولدیت و بهره وری خود آن را مورد استفاده قرار داده اند. بعلاوه بعلاوه این همان نوع احتجاجی است که اشرافیت، رو حانیت، ربح خواران و امثالهم، ازین توسط آسیابهای بادی و آبی و باز هم پیش از آن بو سیلهٔ آسیابهای دستی تهیه میشد؛ او از یاد می برد که این روش های متفاوت تولید، کاملاً از نان خوردن مستغل است و اینکه ما بنابراین، با تکامل تاریخی فرآیند تولید مواجه ایم. بطبع او با تولیدی که در «مقیاسی کلان» می کند، هیچگاه در این باره نمی اندیشد. او کو چکترین تصوری از این واقعیت ندارد که این مراحل متفاوت تولید شامل مناسبات تولید و مصرف متفاوت و تضادهای متفاوت ایندو است؛ بخاطر او خطور نمی کند که برای درک این تضادها، او می بایست شیوهٔ خاص تولید، توام باکل مجموعهٔ مناسبات اجتماعی که بر آن قرار گرفته است را درک کند؛ و اینکه فقط با تغییر واقعی شیوهٔ تولید و کل نظام اجتماعی ممتکی بدان، این تضادها می تواند حل شود. در حالیکه موارد دیگری که از طرف جناب گرون بدان، این تضادها می تواند حل شود. در حالیکه موارد دیگری که از طرف جناب گرون بودست داده میشود ثابت می کند که او حتی از گمنام ترین اقتصاددانان در ابتذال گوی سیقت را ربوده است، مثال کتاب او نشان میدهد که این بران برات از از این از و ده است، مثال کتاب او نشان میدهد که این برات برات از از سیمت را در میشود ثابت می کند که او حتی از گمنام ترین اقتصاددانان در ابتذال گوی

آنان تقاضا نمی کنند بمجرد اینکه او کتابی را مورد مصرف قرار داد باید کتاب دیگری را تولید کند و بهاین ترتیب تاثیر مطلوبی بر تولید بطور کلی اعمال کند. مصرف مولدی جناب گرون به معجزه ای واقعی تبدیل می شود، زیرا حلقهٔ ارتباط، ایعنی ا پرداخت نقدی را زیر سبیلی در می کند؛ او آن را بطور ساده با نادیده گرفتن آن زائد میسازد، اما در واقع این بتنهائی تقاضای او را مؤثر میسازد. او کتاب میخواند، و بو سیله واقعیت صرف کتاب خواندن، ریخته گر حروف چاپ، سازندگان کاغذ و چاپ کنندگان را قادر میسازد، نمونه جدید، کاغذ جدید و کتابهای جدیدی را تولید کنند. واقعیت صرف مصرف از تمام هزینه های تولید آنان را جبران می کند. و آنگهی، در بررسی پشگفته بحد کافی مهارتی که جناب گرون با آن کتاب های جدیدی را از قدیمی صرفاً با نولید کنندهٔ کاغذ جدید، نوع جدید و جوهر چاپ میان در از موسیلهٔ فعالیتش بمثابهٔ بیشگونه بحد کافی مهارتی که جناب گرون با آن کتاب های جدیدی را از قدیمی صرفاً با تولید کنندهٔ کاغذ جدید، نوع جدید و جوهر چاپ جدید و ابزار صحافی جدید موجب خواندن این یک تولید می کند، و با آن فدردانی جهان تجارت را بو میلهٔ فعالیتش بمثابهٔ میشود را نشان دادیم. گرون نخستین نامه در کتاب خود را با این کلمات خاتمه می دهد: میشود را نشان دادیم. گرون نخستین نامه در کتاب خود را با این کلمات خاتمه می دهد:

جناب گرون حتی یکبار هم منکر این شعار خود در کل کتابش نمی شود. کل فعالیت او به چه چیزی منتهی میشود؟ جناب گرون برای اینکه حکم سو سیالیستی حقیقی وحدت تولید و مصرف را بنبوت رساند، در خصوص عرضه و تقاضا به پیش پا افتاده ترین اظهارات اقتصادی توسل می جوید؛ بعلاوه، او بطور ساده با نادیده گرفتن حلقات مربتط کنندهٔ ضروری، اینها را برای منظور خود جرح و تعدیل می کند، و از این طریق، آنها را به توهمات صرف تبدیل میسازد. از اینرو، ماهیت تمامی اینها، تغییر شکل ناآگاهانه و تخیلی مناسبات موجود است.

او در نتیجه گیری سوسیالیستی اش، خصلت نمایانه عباراتی که از پیشینیان آلمانی اش آمو خته است را وزوز میکند. تولید و مصرف جدا شدهاند، زبرا جهانی منمر د آنها را از هم گسسته است. چگونه این جهان متمر د آن را آغاز کرد؟ میان ایندو مفهومی را بزور گنجاند. و با این کار، انسان را بدونیم کرد. و با این هم راضی نشد، و در نتیجه جامعه، یعنی خودش را هم به دونیم کرد. این تراژدی در سال ۱۸۴۵ بوقوع پیوست.

موعظة اين، امري است سهل و آسان! تمام آنچه تاكنون ناصحيح بوده ايـن است كه ومصرف کنندگان نافرهیخته ر بی فرهنگ بو ده اند، آنان همگی بشیوه ای انسانی مصرف نمیکنند. (ص ۴۳۲) هاین بینش مشعر بر اینکه مصرف مقیاس تولید است، بجای خلاف آن، مرگ هر گونه تثوری اقتصادی تاکنون بوده است. (همانجا) وهم بستگی واقعی بشریت در واقع، تائید حقیقت این حکم است که مصرف هر کس مستلزم مصرف همگان است. (همانجا)

در عرصهٔ نظام رقابتی، مصرف هر کس مستلزم دائمی بیشی و کمی مصرف همگان است، درست همانطور که تولید هر کس مستلزم تولید همگان است. این صرفاً مساله ای است از اینکه چگونه و بچه نحوی، چنین است. تنها پاسخ جناب گرون به این، اصل موضوعهٔ اخلاقی مصرف انسانی، [یعنی] شناسائی وماهیت اساسی مصرف می باشد. (ص ۲۳۲) از آنجائیکه او هیچ چیز از مناسبات واقعی تولید و مصرف نمی داند، باید به ماهیت انسان، یعنی آخرین مخفی گاه سو سیالیست های حقیقی پناه برد. بهمین علت، فرور تا با شرایط واقعی تولید و فعالیت تولیدی انسانها سروکار می بایم. اما اگر از مصرف آغاز کنیم، می تولید و فعالیت تولیدی انسانها سروکار می بایم. اما اگر از و با اصل موضوع قرار دادن و مصرف انسانی»، یعنی، تعلیم و تربیت به جای مصرف حقیقی و غیره، خود را شسلی دهیم. می توانیم از چنین عباراتی راضی باشیم بدون اینکه اصولاً دربارهٔ شرایط واقعی معیشت و فعالیت انسانها دل واپس شویم. در خاتمه باید ذکر کرد که دقیقاً آن اقتصاد دانانی که مصرف را بمنابهٔ نقطهٔ عزیمت

در خاتمه باید د در درد که دقیقا آن اقتصاد دانانی که مصرف را بمتابه نقطه عزیمت خود در نظر گرفتهاند، ارتجاعی از آب در آمدهاند و عنصر انقلابی و صنعت بزرگ را از دیده فرو گذاردهاند.

همحدودیتهای باباکابه، و جناب گرون جناب گرون منحر فشدن از موضوع خود دربارهٔ مکتب فوریه و دربارهٔ جناب ریبو را باکلمات ذیل جمع بندی میکند: همایلم سازماندهندگان کار را از ماهیتشان آکاه سازم، مایلم از لحاظ تاریخی بدانان نشان دهم از کجا آمدهاند... این دورگه هائی که... حتی دستکم افکارشان را نمی توانند از آن خود اعلام

کنند. و بعدا، شاید، جائی را ببابم تا از جانب ریبو، و نه فقط از او، بلکه ایضاً از جناب جي، درس عبرتي بسازم. اين يک، در واقعيت امر زياد بدک نيست، او صوفاً سفيه است، اما آن یک بیش از یک سفیه است، او گربز و داناست. وريدينسان.... (ص ٢٦٠) وضع گلادیانور مآبانهای که جناب گرون بخود میگیرد، تهدیدهایش عبلیه ریبو، انزجارش از علم و دانش، وعده های پر سر و صدایش، اینها مسلماً نشانه هائی هستند از اینکه چیزی تهدید کننده در او در حال جنبیدن است. او همچون ما، کاملاً از ماهیت خود آگاه، است. و از ابن علائم نتیجه می گیریم که جناب گرون در شرف انجام مدهش نرین کودتای انتحالی است. برای هر کسی که با شگردهای او آشناست، قبی او تمامی خلوص نیات و پاک دلی ها را برملا می کند و معلوم میشود که آنها همواره حسابگری های مزورانه بو دهاند. و بدينسان، فصلى با عنوان ذيل بدنبال مي آيد: وتشكيلات كاراو اين فكر در كجا بوجود آمد؟ ـ در فرانسه. ـ اما چگونه؟ ايضاً ذكر ميشود: ومروري بر قرن هجدهم. این فصل جناب گرون در کجا "بوجود آمد؟ ـ در فرانسه. ـ اما چگونه؟ خواننده بدون معطلي در خو اهد يافت. نباید فراموش کنیم که جناب گرون خواستار آنست تا سازماندهندگان کار را از ماهیت خودشان با عرضه داشتی تاریخی به سبک آلمانی غامضی آگاه سازد. و بدينسان. هنگامیکه جناب گرون در می بابد که کابه «محدودیت های خود را داراست» و اینکه ، مأموريت او مدتها قبل انجام شده است، (كه او از مدتها قبل مي دانست)، وبطبع، بمعنى پایانی بر همه چیز نبود». برعکس، او با انتخاب دلخواهانه برخی نقل قول ها از کابه و مرتبط ساختن آنها، مأموريت جديدي بدوش كابه گذارده است: تهية وزمينة، فرانسوي برای تاریخچهٔ کامل سوسیالیستی آلمانی گرون در قرن هجدهم.

او ایـن وظیفه را چگـونه بمهـده مــیگیرد؟ او «ه<mark>ـولـدانه»، شـروع بـه خـوانـدن</mark> میکند.

فصل های دوازده و سیزده «سفر به ایکاری» کابه، حاوی مجموعهٔ رنگارنگی از عقاید مراجع قدیمی و معاصر در دفاع از کمونیسم است. او ادعا نمیکند که جنبشی تاریخی را دنبال میکند. بورژو آی فرانسوی، کمونیسم را بمثابهٔ ماهیتی مشکوک مینگرد.

کابه میگوید، بسیار خوب، در این صورت، افرادی با بیشترین حسن شهرت در هر سنی بر ماهیت نیک موکل من گواهی خواهند داد؛ و کابه دقیقاً همچون وکیلی دادخواهی میکند. حتی نامطلوب ترین دلیل و مدرک در دست او برای موکلش، نافع و خوش آیند میشود. در دفاعیهای حقوقی نمی توان خواهان دقت تاریخی بود.

هرگاه چنین پیش آید که از دهان مرد مشهوری سخنی بر ضد پول، یانابرابری یا ثروت، یا مفاسد اجتماعی گفته شود، کابه آن را می قاپد، از او میخواهد آن را نگرار کند، و آن را بمثابهٔ اظهار نامهٔ انتقاد او پیش میکشد، آن را بچاپ میرساند، مورد تحسین قرار می دهد و با شوخ طبعی استهزاء آمیزی بر سر بورژوآی عصابی فریاد میکشد: «گوش کن ببین چه میخواهد بگوید! آیا او یک کمونیست نبود! هیچکس از دست او در امان نیست. منتسکیو، سیس، لامارتین، حتی گیزو \_ بسرغم ایشان همه کمونیست اند. هان، اینجا هستند کمونیست های بخودی خود یافت شدهام! حسابی Voila mon!

جناب گرون با حال و دماغ مولدانه، نقل قول های جمع آوری شده توسط کابه، که فرن هجدهم را نمایندگی میکند را میخواند؛ او هیچگاه برای لحظهای هم در صحت ماهوی تمامی آنها تردید نمیکند، و به سو د خواننده رابطهای را زورانه میان نگارندگانی که نام هایشان از قرار توسط کابه در صفحهای ذکر شده، را سر هم میکند، گنداب ادبی آلمان \_ جوان خو د را بر همگان می پاشد و آنگاه بآن عنوانی که در بالا دیدیم را می دهد.

و بدينسان.

کابه: کابه نقل قول هایش را با کلمات ذیبل آغاز مرکند: وشما، دشمنان مبالکیت مشاع، ادعا میکنید که کفه ناچیزی از عقاید بسود آن نیست، خوب باشد، من در مقابل ديدگان خودتان، تاريخ و هر فيلسوفي را گواه میگیرم. گوش کنیدا خودم را معطل نمیکنم تا دربار، مردمان گذشته کے اشےتراک نے ممات را عملی مى ساختند ... و يا دربار، عبريان ... کاهنان مصري، مينوس، ليکورگ و ف\_یٹاغورس چ\_یزی بگ\_ویم... از کنفوسیوس و زردنشت، که یکی در جین و دیگری در ایران... این اصل را اعلام نمودند، إنبيز ] ذكرى نمى كنم. (سغر به ایکاری، چاپ دوم، ص ۴۷۰)

بعد از قطعات فوقاً ارائه شده، کابه تاریخ یونان و رم را مورد تفحص و وارسی قرار میدهد و مسیحیت، افلاطونیان اخیر، آباء کلیسا، قرون وسطی، اصلاح دینی و فلسفه طی دوران بیداری آن را به گواه میگیرد. مقایسه کنید باکابه، ص ص ۸۲/۲۷. جناب گرون، دیگران که وصبورتر از او ، هستند را بحال خود میگذارد تا این یاز ده صفحه را رونویسی کنند، ومشروط بر اینکه خس و خاشاکی از فضل او مانیسم ضروری را برایشان باقی گذارده باشد تا چنین کنند ، (یعنی آنها را رونویسی کنند). (گرون، ص افشاگری دربارهٔ آن که باید بجهان ارائه کند، هستیم. وباید خودم را به قرن ه حدهم افشاگری دربارهٔ آن که باید بجهان ارائه کند، هستیم. وباید خودم را به قرن ه حدهم محدود کنم. و بیائیم. جناب گرون را در قرن هجدهم دنبال کنیم، و فقط تو جه داریم که

خالف نظام بولي. (ص ۲۱۴) و درک گوترین مخالف یول و هر گونه مالکیت که از حدود نیازها فرانس

 ۱. قسمت آخر این جمله از ونقط ترجه داریم که تا وکابه در وست فلیشه دامیفبوت حذف شده. ـ هت. است. ۲. دو رساله دربارهٔ حکومت مدنی.

ـ هـت.

را بـــهمثابهٔ يكـــى از

میرود<sub>ا</sub> (ص ۲٦٦) میباشد. لاک، بدبختانه یکی از نخستین مدافعان نظام پولی و از آشتیناپذیرترین طرفداران نازیانه زدن ولگردان و در یوزگان، و یکی از ریش سفیدان علم اقتصاد نوین بود.<sup>(۱)</sup>

کابه:

وبهبارون فونيوفن دروف استاد انصاف فطري و مشاور دولت استکهلم و برلن، گوش کنید، مردی که در قانون طبیعت و ملل خود، آموزش هابز و گروسیوس دربار: حکومت مطلقه را رد میکند، کسی که برابری، برادری، اشتراک بدوی نسعمات را اعلام میدارد و کسبی که مالکیت را بهمثابهٔ نهادی بشری، نتیجهٔ یکدلانهٔ توزیم نعمات، برای اینکه همگان، و به ویژه کارگران، از تملک دائمی اطمئنان یابند، تقسیم شده یا نشده، مــىشناسد؛ و ايــنكه نـتيجناً نابرابری کنونی شروتها، همانا بىعدالتى است كه تنها شامل نابرابرى ها در ننیجه کستاخی لیروتمند و جسین قسقیر میشود. و آیا بوسر نه، کشیش مثو، مربی دافن فرانسوی، بوسونه نامآور ایضاً در سياست مأخوذ از كتاب المقدس كه برای دافسن نگساشته است، تصدین نمىكند \_كه اگر به خاطر حكومت نبود،

- هر ث

جناب كرون: وبيش ازين، بلوسو، اسقف مثو، در سیاست مأخبود از کستاب المبقدس خببرد مى گويد: بىدون حكومت ھا، (بىدون سیاست ۔ تحشیهٔ سخیفانه ای ازجانب جناب گرون)، زمین باتمامی دارائی های خود مالکیت مشاع انسان خواهد بود، درست مانند هوا و نور؛ هیچ انسانی، طبق قانون اصلی طبیعت، حق خاصی برهيچ چيز ندارد. كلية چيزها متعلق به انسانها است؛ همانا از حکومت مدنی است که مالکیت نباشی میشود. کشیشی در قرن هفدهم از این صداقت برخوردار بود که بگوید چنین چیزهائی از ایـن دست و بیان چنین نظرانی ازاین قبیل او بوفن دورف آلمانی (یعنی، جناب گرون) که او را تنها از طریق یکی از هجویات شیلر<sup>(۲)</sup> می توان شناخت، براین عقید. بود که:، نابرابری کنونی شروت همانا بسی عدالتسی است، کسه شسامل کلیهٔ نابرابرى هاى ديگر بەعلت كستاخى

۱. یادداشت ذیل در وست فلیشه دامپغبوت در کروشه اضافه شده است: «مقایسه کنید با کتاب لاک موسوم به، پارهای ملاحظات ناشی از کاهش سود، و غیره، منتشره در ۱۶۹۱ و ایضاً ملاحظات بیشتری [در باب افزایش ارزش پول] منتشره در ۱۶۹۸ ـ ـ ه.ت. ۲-فریدریش شیلر، «فلاسقه». 994.

زمین و کلیهٔ نعمات همانقدر برای انسانها هشترک می بود که هوا و نور؛ طبق قانون ابتدائی طبیعت، هیچکس حق خاصی برهیچ چیز ندارد؛ کلیهٔ چیزها به تمامی انسانها متعلق است، و همانا از حکومت مدنی است که مالکیت زاده میشود.ه (ص ۴۸۶)

جوهر «گریز» جناب گرون از فرانسه این است که کابه از یک آلمانی نقل قول میکند. گرون حتی نام آلمانی را به شیوهٔ نادرست فرانسوی هجی میکند. او سوای ترجمهٔ نادرست و از قلم افتادگی های گاه و بیگاهش، مار ا با اصلاحات خود متعجب میسازد. کابه نخست از پوفن دورف و آنگاه از بوسو نه سخن میگوید، جناب گرون نخست از بوسو نه و آنگاه از پون دورف صحبت میکند. کابه از بوسو نه بعنوان مردی نامآور سخن بمیان میآورد؛ جناب گرون او را یک «کشیش» میخواند. کابه از پوفن دورف با تمام عناوین او نقل قول میکند؛ جناب گرون به این اعتراف صریح دست میزند که او را فقط از یکی از هجویات شیلر می توان شناخت. و او را ایضاً از یکی از نقل قول های کابه می شناسد، و واضح است که این فرانسوی، با تمام محدودیت هایش به مطالعهٔ دقیق تری از جناب گرون نه تنها از هم و طنان خاص خود، بسکه هم چنین از آلمان ها دست زده است.

کابه میگوید: «باید شتاب کنم فلاسفه بزرگ قرن هجدهم را مورد بحث قرار دهم؛ از منتسکیو آغاز میکنم.» (ص ۴۸۷) جناب گرون برای اینکه به منتسکیو بر سد، با طرحی از «نابغهٔ فانونگذار قرن هجدهم» (ص ۲۸۲) آغاز میکند. شاهد مثالهای متعدد آنان از منتسکیو، مابلی، روسو و تورگو را مقایسه کنید. در اینجاکافی است کابه و جناب گرون را دربارهٔ روسو و تورگو مقایسه کنید. کابه از منتسکیو شروع میکند و به روسو می رسد. جناب گرون گذار خود را چنین میسازد:

السروتمند واجسين فسقير مسى باشد.»

(ص ۲۷۰) جناب گرون می افزاید: ددور

نخواهیم شد، بیائیم در فرانسه باقی

بمانيم.

جناب كرون از روسو نقل قول مىكند: وبسزرگترین شر قربلاً هانگامیکه میبایست از فقیر دفاع شود و ثروتمند محدود گردد، انجام شد، و غیره، .... . (و با این کلمات خاتمه می بابد) وبدينطريق از اينجا چنين بر مي آيد که دولت اجتماعي تنها هنگاميكه براي السراد مفيد است كه حمكي أنان(١) چیزی داشته باشند و هیچ کس بیش از اندازه نداشته باشد. بزعم جناب گرون وروسو هنگامیکه باید این سؤال را باسخ دهد: شکل قبلی مالکیت، هنگامیکه انسان وارد جمامعه میشود، جه دگرگونیی را متحمل میگردد؟، سردرگم و گیج میشود. او جواب مىدهد: طبيعت كلية نعمات را مشترك ساخته است. ... (و با این کلمات پایان مى يابد) ، هرگا، تىوزىم مىررت كىرد، سهم هر کس مالکیت او میشود.» (ص ص ٢٨٤/٢٨٥)

مناب گرون تنها تا جائی برای انسانها مفید است که من سؤال را همگان دارای چیزی باشند و هیچکس م مالکیت، بیش از اندازه نداشته باشد. م میگردد؟، او [اخلاق و سیاست]: گوش دهید: م میگردد؟، او [اخلاق و سیاست]: گوش دهید: . او جواب بزرگترین شرّ قبلاً هنگامیکه می بایست ن را مشترک از فقیر دفاع نمود و ثرو تمند را محدود نلمات پایان کرد، انجام شد.» و غیره و غیره. (صص بشود.» (ص

كايه:

وحال به رومسو گوش قرا دهید،

مؤلف قرارداد اجتماعی فناناپذیر ۔گوش

كنيد: وانسانها حقاً برابرند. طبيعت كلية

نعمات را مشترک ساخته... چنانچه

تىرزىم مىررت گىرد، سەم ھار كىن

مالکیت او میشود. در تمامی حالات،

يكانه مالك كلية نعمات همانا جامعه

است. باز هم گوش کنید: ...، از اینجا

چنين نتيجه ميشودكه دولت اجتماعي،

جناب گرون به دو نو آوری درخشان دست میزند: اولاً، نقل قول ها از قرارداد اجتماعی ر اقتصاد سیاسی را در یکدیگر ادغام میکند، ثانیاً در جائی که کابه پایان میدهد او آغاز میکند. کابه عناوین نوشتآرهای روسو که از آن شاهد مثال میآورد را نام میبرد، جناب گرون آنها را پنهان میدارد. توضیح این شگردها، شاید این است که کابه از اقتصاد سیاسی روسو که جناب گرون، حتی [آن را] از هرویات شیلر هر نمی شناسد، سخن میگوید. هر چند جناب گرون با تمامی اسرار آنسیکلوپدی (مقایسه کنید با ص ۲۱۳) آشناست، برایش از اینکه اقتصاد سیاسی روسو بغیر از مقالهای در

رونویسی میکند، اما بر سبیل اصلاح او، جوان ترین فرزند هلک التجار پاریسی را به «یکی از قدیمی توین اربابان فئودال» تبدیل میکند. کابه در نسبت دادن قحطی و آشوب مال<sup>۹۲۱</sup> ۱۷۷۵ به دسیسه های اشرافیت، بر خطاست. تاکنون معلوم نشده در پشت سر هیاهو دربارهٔ قحطی و بلوای مربوط بآن، چه کسی قرار داشت. اما به هر صورت مجالس و پیش داوریهای عوامانه بیشتر در آن دخیل بود تا اشرافیت. برای جناب گرون کاملاً مجاز است این «اشتباه محدود بابا» کابه را رونویسی کند. جناب گرون باو آنگونه که به مرامی معتقد است، باور دارد. جناب گرون بحساب مرجعیت کابه، تورگو یکی از سلسله جنبانان مکتب فیزیوکرات ها، حامی راسخ رقابت آزاد، مدافع سود اگری و مرشد آدام اسمیت را جزو کمونیست ها بحساب میآورد. تورگو مرد بزرگی بود، زیرا اعمالش مطابق با عصری بود که در آن میزیست، نه مطابق با تو همات جناب گرون، که منشاء آنها را پیش ازین نشان دادیم.

اکنون بیائیم مردان انقلاب فرانسه را از نظر بگذرانیم. کابه، همآورد بورژوآی خود سیس Sieves را بخاطر این واقعیت که او برابری حقوق را مورد امعان نظر قرار داد و تنها مالکیت مورد تأیید دولتی را در مد نظر گرفت جزو پیش کسوتان کمونیسم بحساب میآورد، [و با این عمل] او را بشدت آشفته و مضطرب میسازد. (کابه، ص ص نردیک با آن قرار میگیرد، ناتوان و سطحی بیابد، شادمانه این را رونویسی میکند و تصور میکند که لیدر حزبی قدیمی نظیر کابه در نظر گرفته شده تا «او مانیسم» جناب گرون را از «خص و خاشاک فضل» محافظت نماید. کابه ادامه میدهد: «به عیرابو نامدار گرون را از «خص و خاشاک فضل» محافظت نماید. کابه ادامه میدهد: «به عیرابو نامدار محوش کنید!» (ص ۵۰۴).

جناب گرون میگوید: «به میرابو گوش کنیدا» (ص ۲۹۲) و برخی قطعانی را نـقل میکند که تو سط کابه بر آن مکث شده، که در آن میرابو از تقسیم یکسان مالکیت بارث رسیده در میان برادران و خواهران حمایت میکند.

جناب گرون ندا در میدهد: «کمونیسم برای خانواده!» (ص ۲۹۲) جناب گرون از این اصل می توانست کل حدود نهادهای بورژو آیی را از نظر بگذراند و در همگی آنها نشانههایی از کمونیسم را بیابد، بطوریکه با در نظر گرفتن آنها مـن حـیث المـجموع، می توان گفت کمونیسم کامل را می نمایانند. او می توانست مجموعهٔ قوانین نـاپلئون را Code Napoléon م**جموعهٔ قوانین همبود<sup>(۱)</sup> ب**نامد. و می توانست کلنی های کمونیستی را در روسپی خانه ها و سنگر ها و زندانها بیابد.

بیائیم این نقل قول های خسته کننده را با کندورسه پایان دهیم. مقایسهٔ دو کتاب بخواننده بطور کاملاً روشن نشان میدهد که جناب گرون گاهی قطعاتی را نادیده می گیرد، گاهی آنها را ادغام می کند، گاهی عناوین را نقل می کند، گاهی آنها را با سکوت برگزار می کند، ترتیب زمانی تاریخ ها را حذف می کند، اما موشکافانه نظم و ترتیب کابه را دنبال می کند، حتی هنگامیکه دقیقاً طبق ترتیب زمانی عمل نمی کند، و در پایان به چیزی جز تلخیص از کابه که بطور بد و خائفانه ای تغییر لباس داده، دست نمی یابد.

کانه: «به کندورسه گوش کنید که در گزارش خود به آکادمی برلن تصریح کرد، ... (قسطعهای طولانی در اظهآرات کابه بدنبال می آید، نتیجه گیری:) (پس منحصراً چنین است، جراکه نهادها شرند و اینکه اشخاص بیشتر اوقات دربارة اصول اندكى نادرستند. «بانیچه او میخواهد در جریدهاش، تعليمات اجتماعي بگويد، گوش كنيد... او حتى سرمايه داران بزرگ را نيز تحمل میکند.،، و غیره. وبه یکی از سلسله جسنبانان ژيرندويستها، كندورسة فيلسوف، از يشت ميز خطابة مجلس قانون گذاري، در ششم ژوئیه ۱۷۹۲ گوش کنید:، مقرر میشودک، دارائی های سه شاهزاده فرانسوي (لوثي هجدهم، شارل دهم و شاهزاده کنده) بلاواسطه برای فروش عرضه شود... ـ این از طرف جناب

جناب گرون: «كندورسە يك راديكال ژيىروندىست است. او بی عدالتی توزیع ثروت را میشناسد و فقیر را از نکوهش مبرا میسازد... اگر اشخاص بنحوی دربارهٔ اصول نادرستند، علت در خود نهادها قرار دارد. او در جريدة خود، تعليمات اجتماعي... حتى سرمايهداران بزرگ را نيز تحمل م کند.... «کندورسه پیشنهاد کرد که مجلس قانونگذاری<sup>(۲)</sup> ۱۰۰ میلیون متعلق به سه شاهزادهای که مهاجرت کرده بودند را می بایست به صد هزار حصه تقسیم کیند... او تیعلیم و ترتیب و مؤسسهٔ مهاجرت مساعدت همگانی را سازمان داد.» (با متن اصلی مقایسه شود)

«كندورسه درگزارش خود دربارهٔ تعليم و تربيت همگاني بهمجلس قانونگذاري،

۱. اشارهای است به اثر عمدهٔ دزامی موسوم به، Code de la communauté. ۲- مجلسی که در اول اکتبر ۱۸۹۱ پس از مجلس مبعر ثان تشکیل یافت.

۔ هات،

گرون حذف میشود) این دارائی ها بالغ بر ۱۰۰ میلیون میشود، و شما صد هزآر شهروند را جایگزین سه شاهزاده میکنید... تعلیمات و نهادها را برای مساعدت همگانی سازمان دهید. ور بــهكــميتة تـعليمات عـمومي كـه بمجلس قبانونگذاری در ۲۰ آوریل ۱۷۹۲ ارائه شد گوش کنید؛ گزارش آن دربارة تعليمات توسط كندورسه تهيه ديده شد: تعليمات عمومي مي بايست به هر فردی وسایل تأمین نیازهایش را عرضه کند... چنین چیزی باید نخستین هدف تعليمات ملى باشد و از اين نقطه نيظر وظيفه اي است كه عدالت را از مقامات سیاسی طلب میکند.» و غیر. (ص ص ٥٠٢/٥٠٩/٥٠٩)

می گوید: دهدف تعلیم و تربیت و وظیفهٔ مقامات سیاسی... همانا این است که بهر عضوی از نژاد بشری وسایل برآوردن نیازهایش و غیره را عرضه دارد.» (جناب گرون گزارش کمیته دربارهٔ طرح کندورسه را به گزارش خود کندورسه تغییر میدهد.) (گرون، صص ۲۹۳/۲۹۴)

جناب گرون با این رونویسی بی شرمایه از کابه، اسلوب تاریخی را مورد استفاده قرار میدهد و می کوشد ساز ماندهندگان فرانسوی را از ماهیت خود آگاه سازد؛ و آنگهی او طبق اصل تفرقه بیانداز و حکومت کن عمل می کند. او بلادرنگ در میان نقل قول هایش، حکم قطعی خود دربارهٔ اشخاص که لحظه ای قبل با خواندن قطعه ای دربارهٔ شان با آنان آشنا شد، را جا می دهد؛ آنگاه پاره ای عبارات را دربارهٔ انقلاب فرانسه می گنجاند و تمام [آنها] را با استفاده از چند نقل قول از مورلی بدو قسمت تقسیم می کند. درست در لحظه ای مناسب بخاطر جناب گرون، مورلی در پاریس، بو اسطهٔ مساعی و یگ ارده؛<sup>(1)</sup> روزنامهٔ Villegardells از اشتهار عیش) پاریس، مدتها قبل از اینکه جناب گرون در صحنه ظاهر شود، ترجمه شده بود. ما تنها یک یا دو مورد خود نمایانه از روش لاقیدانهٔ جناب گرون را ذکر می کنیم.

۸. مررلی، قانون طبیعت. همراه با تحلیل عقلانی سیستم اجتماعی مورلی، تألیف ویکارده. – «ت.

مورلی: دنفع شخص قلب را تباه میسازد و گرامی ترین پیوندهایمان را تلخ میکند، و آنها را ب. زنجیرهای سنگینی تبدیل میسازد، که در جامعهٔ ما زوجین از یکدیگر بیزارند و در عین حال از خودشان بیزارند.،

**مورلی:** «روح و روانمان... به آنچنان عطش شدیدی دچار میشود که برای فرونشاندنش، بحال خف**کی** میافتد.»

**مورلی:** «آنانیکه خواستار آنند تا عادات و اخلاقمان راکنترل نمایند و قوانینمان را دیکته کنند»، و غیره.

**جناب گرون:** «آنانیکه قصد دارند آداب و اخلاقمان راکنترل کنند و قوانین مان را دیکته نـمایند.» و غیره. (ص ۲۷۵) هر سه اشتباه در یک قطعه از مورلی اتفاق میافتد که چهارده سطر کتاب گرون را بخود اختصاص میدهد. در رسالهٔ او دربارهٔ مورلی، انـتحالات ادبـی بـی شـماری از ویگارده وجود دارد.<sup>(۱)</sup> جناب گرون قادر است کلیهٔ دانش خود از قرن هجدهم و انقلاب را در سطور ذیل جمع بندی کند: «حس گرایی، دئیسم و یزدان پرستی بجهان کهن یورش بردند. جهان کهن متلاشی شد. «نگامیکه جهانی جدید قرار شد ساخته شود، دئیسم در مجلس قانونگذاری و یزدان شناسی در کنوانسیون فاتح شد، در حالیکه حس گرائی گردن زده شد یا سرکوب گشت.» (ص ۲۶۳)

در اینجا راه و رسم فلسفی نسخ تاریخ بهمراه پارهای مقولات مناسب تاریخچهٔ مذهبی را دارا هستیم؛ جناب گرون آن را به ادنی ترین شکل آن، به عبارت ادبی صرفی که فقط برای جلوه بخشیدن بهانتحالش بکار میرود، تنزل میدهد. هشداری به فلاسفه!، Avis aux philosophes!

ما ملاحظات جناب گرون دربارهٔ کمونیسم را لاسبیلی در میکنیم، یادداشت های تاریخی او از بروشورهای کابه رونویسی شده، و به سفر به ایکاری از دیدگاهی نگریسته میشو د که بوسیله سوسیالیسم حقیقی اتخاذ شده است (مقایسه کنید با کتاب شهروند و سالنامه های راین)<sup>(۲)</sup>. جناب گرون دانش خود از زبان فرانسوی، و ایضاً از زبان انگلیسی که کابه را «کمونیست اکانل O'connell» فرانسوی مینامد، (ص ۳۸۲) نشان میدهد، و آنگاه میگوید: هاو هر آینه قدرت داشت و میدانست دربارهٔ او چه میاندیشم و مینگارم، برای حلق آویز کردنم آماده میبود. این آشوبگران برای کسانی همچون ما، خطرناکند، زیرا عقل و درایتشان محدود است. (ص ۳۸۲)

پرودون «جناب اشتاین فقر فکری خود را شک زدهتر از هنگامیکه پرودون را ج**زناً** مورد بحث قرار میدهد، آشکار نمیسازد» (مقایسه کنید با <mark>بیست و یک صحیفه</mark>، ص ۸۴)<sup>(۳)</sup>

۱. این جمله در وست فلیشه دامپفبوت حذف شده است.
 ۲. کارل گرون، «فویرباخ و سوسیالیست»» و «سیامیت و سوسیالیسم».
 ۳. موزس هس، «سوسیالیسم و کمونیسم».

وبه چیز بیشتری از وراجی قدیمی هگل نیاز است تا این منطق مجسم را دنبال نمود.» (ص ۴۱۱)

برخی نمونهها نشان میدهد که جناب گرون به ماهیت خود در این بخش نیز وفادار باق<sub>ی</sub> میماند.

او (در صفحات ۴۴ ـ ۴۳۷) چندین مستخرج از احتجاجات اقتصادی اقامه شده توسط پرودون را ترجمه می سازد و مدلل میسازد که مالکیت غیر قابل تحمل است و سرانجام صلا در میدهد:

ونیازی باینکه به انتقاد از مالکیت، که همانا انحلال کامل مالکیت است، چیزی علاو. کنیم. علاقه ای نداریم. به اینکه نقدی جدید بنویسیم، و بنوبه خود برابری تولید و انزاوی کارگران برابر را از میان برداریم. من قبلاً در قطعه ای جلوتر نشان دادم که چه چیزی لازم است. مابقی، (یعنی، آنچه جناب گرون نشانداده است)، ورا بعداً هنگامیکه جامعه ساخته شد، هنگامیکه مناسبات حقیقی مالکیت مستقر شد را خواهیم دید.، (ص ۴۴۴)

اجتناب ورزد، و در عین حال مافوق آنها ارتقاء یابد. کل مجموعة ادلة پرودون نادرست است؛ معهذا، بمجرد اینکه کس دیگری آن را مدلل کند، جناب گرون آن را در می یابد.

ملاحظانی که در خانوادهٔ مقدس دربارهٔ پرودون انجام گرفت ـ بویژه آن ملاحظانی که تاکید می کرد، پرودون اقتصاد سیاسی را از نظرگاه اقتصاد سیاسی و قانون را از دیدگاه حقوقی مورد سنجش قرار میدهد \_ از طرف جناب گرون رونویسی میشود. اما او مساله را آنقدر کم دریافته که نکنهٔ اساسی، ایعنی] این نکته که پرودون، حقوقدانان و اقتصاددانان که إنسبت به | عمل خود دستخوش توهم بودهاند را توجیه می کند، را از دیده فرو می گذارد؛ او در خصوص اظهار پیش گفته، مجموعهای از إعبارات | ابلهانه خلق می کند.

مهمترین نکته در کتاب پرودون موسوم به <mark>دربارهٔ آفرینش نظم در بشریت،<sup>(۱)</sup> همانا</mark> دیالکتیک توالی dialectique sericile اوست، کوششی برای استقرار روشی از تفکر که در آن روند تفکر جانشین افکار مستقل میشود. پرودون از نیظرگاهی فیرانسیوی، در

<sup>1 -</sup> De la creation de l'ordre dans l'humanite

جسنجوی روشی دیالکتیکی همچون هگل که در واقع آن را بدست داده، میباشد. از اینرو در اینجا فی الواقع رابطهای با هگل وجود دارد و نیازی نیست بوسیلهٔ شباهتی استعاره آمیز بوجود آید. اما این به صعوبت از سوسیالیستهای حقیقی انتظار میرفت، زیرا خود فویرباغ فیلسوف، که آنان مدعی اویند، موفق به ارائه چنین چیزی نشد. جناب گرون به کوشش کاملاً سرگرم کنندهای دست میزند تا از وظیفهٔ خود شانه خالی کند. درست در لحظهای که او باید توپخانهٔ سنگین آلمانی اش را بکار اندازد، با ژست ناشایستی میدان را خالی میکند. او پیش از هر چیز چندین صفحه را با ترجمه پر میکند و آنگاه با جار و جنجالی ادبی بوای جلب حسن نیت Captatio benevolentia برای پرودون توضیح میدهد که دیالکتیک توالی او صرفاً عذری است برای خودنمائی دانش وی. او در واقع میکوشد، پرودون را با مخاطب قرار دادن وی بشرح ذیل تسلی دهد:

وآه، درست عزیزم، در اینباره که مردی اهل علم، (یا معلم سر خانه) وهستی اشتباه نکن. ما باید هر چیزی که مربیان و یابوهای دانشگاهیمان، (باستثنای اشتاین، ریبو و کابه) وبا آنچنان رنج بیکرانی و با انزجار متقابلمان کوشیدند بما منتقل کنند را فراموش کـنیم.، (ص [۲۵۷]).

بعنوان دلیلی که جناب گرون اکنون دیگر دانش را وبا چنان رنج بیکرانی، جذب میکند، هر چند شاید بهمان اندازه با وانزجار،، میتوانیم ملاحظه کنیم که او مطالعات و مکتوبات سوسیالیستی اش را در پاریس در ششم نوامبر آغاز میکند [و] تا بیستم ژانویه متعاقب آن وبطور اجتناب ناپذیری، [نه] تنها از مطالعات خود، نتیجه میگیرد، بلکه [عرضه داشت] خود که

> وراقعاً بیان کامل کل روند، [میباشد] را نیز بپایان میرساند.

۵ــدکتر گئورگ کوهلمان هولشتاینی» یا **غیب گوئیهای سوسیالیسم حقیقی** 

ملکوت دنیای جدید یا روح بر روی زمین. بشارت. وبه مردی نیاز بوده (پیشگفتار این چنین آغاز میشود) و که تمام غمها، آرزوها و امیدها، و بیک کلام، همه چیز که عصر ما بیش از هر چیز عمیقاً بر میانگیزد را بیان کند. در میان این تنش و آشفتگی تردید و آرزو، او باید از انزوای روح بیرون آید و حل معما که نشانههای زندهٔ آن جملگی ما را فراگرفته، بعهده گیرد. آن مردی که عصر ما چشم براهش بود، ظهور کرده است. او دکتر گئورگ کوهلمان هرلشتاینی است.

به این ترتیب آئوگوست بکر، نگارنده این سطور، بخود اجازه می دهد تا توسط شخصی با عقل و شعوری ساده لوحانه و خُلق و خویی بس مشکوک مجاب شود که یک معمای جداگانه هم هنوز حل نشده و حتی یک انرژی حیاتی جداگانه ای هم هنوز بوجود نیآ مده است \_ و اینکه جنبش کمونیستی که هم اکنون نیز کشور های پیشرفته را دربر گرفته، گردوی پوکی است که منز آن را نمی توان یافت، تخم مرغ جامعی است که مرغ بزرگ جهانشمولی آن را بدون کمک خروسی گذاشته \_ در حالیکه زرده و خروس حقیقی و پهلوان میدان، دکتر کو هلمان اهل هولشتاین است ...

معهذا معلوم میشود این خروس بزرگ جهانشمول، خروس اختهای کاملاً معمولی است که برای مدت زمانی نزد پیشه وران سو ٹیسی پرورانیده شده و نمیتواند از قضاء و قدر مقرر شدهٔ خود بگریزد.

دور از جان ماکه دکتر کو هلمان هولشتاینی را شارلانانی معمولی و گوش بری خدعه گر بدانیم که خودش به اثر اکسیر حیات خود باور ندار د و صرفاً دانش طول عمر ش را بر حفظ حیات در جسد خاص خودش بکار میبرد ـ خیر، ما بخوبی آگاهیم که دکتر الهام شده، فریبکاری روحانی، دغل بازی پارسا، و روباه پیر عارف مسلکی است، اماکسی است که نظیر هم قماشان خود، در انتخاب وسائلش، آنچنان وسواس نشان نمی دهد، زیسرا شـخص خـودش، صـمیمانه با ماموریت مقدسش مربوط است. در واقع ماموریت های مقدس همواره صمیمانه با موجودات مقدسی که آنها را دنبال میکنند، پیوند دارد؛ زیرا چنین ماموریت های دارای ماهیتی صرفاً ایـدالیستی است و تنها در ذهن وجود دارد. کلیهٔ ایدئالیست ها، فلسفی و مذهبی، قدیمی و جدید، به وحی و مکاشفهٔ ناجی و معجزه آفرین باور دارند؛ اینکه باورشان شکلی رشد نایافته و مذهبی، یا ظریف و فلسفی بگیرد، تنها وابسته به سطح فرهنگی آنان است، درست همانطور که حد انرژیی که دارا هستند، خصلت، موقعیت اجتماعی و غیره را تعیین میکند، خواه برخور دشان به اعتقاد به معجزات منفعلانه باشد یا فعالانه، یعنی خواه چو پانانی اند که اهدافی که تعقیب میشود نظری است یا عملی.

کو هلمان شخص بسیار پر انرژی و دارای آموزش فلسفی معینی است؛ برخورد او به معجزات به هیچ و جه برخوردی منفعلانه نیست و اهدافی که تعقیب میکند کاملاً عملی است.

تمامی آنچه آثوگوست بکر با او مشترک دارد، همانا عجز و ناتوانی ذهن است. این شخص نیک

ودلش بحال کسانی که نمی توانند خود را متقاعد سازند ببینند که اراده و عقاید عصر تنها می تواند توسط افراد بیان شود، می سوزد.»

برای اید ثالیست هر جنبشی که قصد دگرگونی جهان را دارد، فقط در دماغ برخی از موجودات برگزیده و جود دارد، و مقدرات جهان وابسته به این است که آیا این دماغ که باکل خردمندی بمثابهٔ مالکیت خاص خود متصف شده، قبل از اینکه برای دست زدن به مکاشفهٔ خود وقت پیداکند، بطور کشنده ای توسط سنگی واقعی زخمی شده است یا خیر. آنوگوست بکر جسورانه می افزاید.

و یا قضیه این نیست. جملهٔ فلاسفه و الهیات دانان عصر را گردآور، بگذار شور کنند و رایهایشان را به ثبت رسانند، و آنگاه ببین از تمامی آنها چه عاید میشود.»

کل تکامل تاریخی، طبق نظر اندیشه پرداز عبارت است از انتزاعات نظری آن تکاملی که در «دماغ»، «کلبهٔ فلاسفه و الهیات دانان عصر، شکل گرفته است، و از آنجائیکه «گرد آوردن» کلبهٔ این «دماغها» و وادار ساختن آنها به «شور و ثبت رأیهای خود» ناممکن است. ضرورتاً بایست یک دماغ مقدم، ایعنی ااوج تمامی این دماغهای فلسفی و الهیاتی وجود داشته باشد، و این اوج دماغ، همانا وحدت شهودی کلیهٔ این اشخاص گاوریش [یعنی اناجی است.

- 757

این نظام وجمجمهای» به قدمت اهرام مصر است، که دارای شباهتهای بسیاری با آن است، و بهمان تازگی سلطنت پروس است که در پایتخت آن بشکل جوان شدهای، احیاء شده است. دالای لاماهای ابد تآلیست با خواجه تاش واقعی شان تا این اندازه مشترکند: آنان مایلند خود را متقاعد سازند که جهانی که معیشت خود را از آن مأخوذ میکنند، بدون مدفوع مقدسشان نمی تواند ادامه یابد. بمحض اینکه این حماقت اید تآلستی بعمل در آورده شد، ماهت بدخواهانهٔ آن، شهوت آخوندی آن برای قدرت، تعصب مذهبی آن، فریبکاری آن، ریاکاری زهد فروشانه و مکر چرب و نرم آن شکار میشود. دکتر کو هلمان هولشتاینی درست چنین پل خربگیری است \_ او ترغیب شده است - کلمات معجزه آسای او نمی تواند از اینکه استوار ترین کوهها را بحرکت در تورد، فرین کامیابی نشود. براستی که چقدر برای این موجودات صبوری که نمی توانند شاهد بقدر کافی انرژی گرد آورند تا این کوهها را با قدرت طبیعی منفجر سازند، تسلی بخش است! براستی که چه سرچشمهٔ اعتمادی برای نابینایان و بزدلان که نمی توانند شاهد است! براستی که چه سرچشمهٔ اعتمادی برای نابینایان و بزدلان که نمی توانند شاهد است! براستی که در زیر تجلیات پراکندهٔ گوناگون جنبش انقلابی قرار گرفته است!

ژرژ قدیس بر کلیهٔ موانع مشخص با تبدیل چیزهای واقعی بـه ایـدهها (عـقاید) بـا بیشترین سهولت فائق می آید، و آنگاه خود را وحدت شهو دی این یک اعلام مینماید، و این کار او را قادر میسازد بر «آنها حکومت کند و ادارهشان نماید»:

ونجمع عقاید همانا جهان است، و وحدت آنها جنهان را اداره میکند و بن آن حکم میراند.، (ص ۱۳۸)

پیامبرمان تمام قدرتی که یحتمل میتواند در این «تجمع عقاید» خواهان باشد را بکار میبرد.

«ما که توسط عقید، خاص خودمان هدایت می شویم، اینور و آنور پرسه می زنیم، و تا جائی که وقتمان ایجاب کند، دربار، هر چیزی با کو چکترین جزئیات [آن] می اندیشیم.» (ص ۱۳۸)

براستی که چه و حدت شهو دی چرندی| اماکاغذ برد ـ بار است، و ملت آلمان که این پیامبر افادات معماوارش را باو صادر میکند، آنچنان اندک از تکامل فلسفی در کشور خود اطلاع دارد، کـه نـمیتوانـد ملاحظه کند که چگونه این پیامبر بزرگ در افاضات مبهم و شهودی خود، صرفاً زهوار در رانته ترین عبارات را تکرار میکند و آنها را با اهداف عملی خود سازگار میسازد. درست همانطور که معجزه ـ آفرینی های پزشگی و درمانهای اعجاب آور، توسط جهالت از قوانین جهان طبیعی ممکن میشود، همانطور هم معجزه آفرینی های و درمان های اعجاب آور اجتماعی وابسته به جهالت از قوانین جهان اجتماعی است ـ و دعانویس هولشتاین کسی جز چوپان معجزه آفرین سوسیالیستی اهل نیدرامیت Niederempt

نخستین مکاشفهای که این چو پان معجزه آفرین برای گلهاش به آن دست میزند بدین قرار است:

در برابرم مجمع انتخاب شدمان را می بینم، که قبل از من با حرف و عمل برای رستگاری زمان ما بکار پرداختهاند، و اکنون آمدهاند تا آنچه من در باب خو شبختی و بدبختی بشریت میگویم را بشنوند.» وبسیاری قبل از من بنام بشریت گفته و نوشتهاند، ولی میچکدام هنوز ماهیت واقعی رنج بشری، امیدها و انتظارهایش را بزبان نیاوردهاند و نه باو گفتهاند چگونه می تواند به آرزوهای خوددست یابد. این درست آن چیزی است که من میخواهم انجام دهم.»

در کل اثر این دروح القدس، هیچگونه فکر بدیع و اصیلی و جود ندارد؛ او تئوریهای منسوخ سوسیالیستی را به انتزاعاتی از سترون ترین و کلی ترین نوع تحویل میکند، حتی در شکل و سبک آن نیز چیز جدید و تازهای یافت نمی شود. ر دیگران با نیک بختی بیشتری سبک تقدیس شدهٔ انجیل را تقلید کر دهاند. کو هلمان طرز نگارش لامنه را بمثابهٔ الگوی خود بر میگزیند، اما صر فا به کار یکاتوری از لامنه دست می یابد. به خوانندگان نمونهای از زیبائی های سبک او را بدست می دهیم: واقع بسیاری ریشخند میکنند و میگویند: ومرا به ابدیت چه؟ ور من بگران چشمانشان را می مالند و می پرسند: ازلیت ـ این دیگر چیست؟... ومنگامیکه به ساعتی که گور تو را می بلعد، می اندیشی، چه احساسی داری؟ ور ور من صداهای زیادی را می مالند و می پرسند: ازلیت ـ این دیگر چیست؟... ور من صداهای زیادی را می شنوم، ویکی در این میان به این نحو سخن میگوید: ور من صداهای زیادی را می شنوم، ویکی در این میان به این نحو سخن میگوید: ور سال های اخیر آموخته شده که روح ابدی است و در مرگ فقط بار دیگر به خداکه از ار ثیم باز گردانده میشود. امی آنانیکه هیچگاه چنین چیزهائی را مو عظه نمیکنند نمی توانند بمن بگویند پس از من چه باقی می ماند. آه، اینکه من هیچگاه روشنائی روز نمی توانند بمن بگویند پس از من چه باقی می ماند. آمی و مانکی می می خوا بر در نمی توانند بمن بگویند پس از من چه باقی می ماند. آه، اینکه من هیچگاه روشنائی روز را ندید اما و فوض میشود که من نمی میرم ـ آه، پدر و مادرم، خواهران و برادرانم و تمام کسانی که دوستشان دارم، آیا شما را باز می بینم؟ آه، آیا دیگر هیچگاه شما را نمی بینم! و هکذا.

وباز هم چه احساسی دارید، هنگامیکه به ابدیت میاندیشید؟و...

جناب کو هلمان، ما احساس خیلی بدی داریم ـ نـه از مـرگ، بـلکه از ایـن تـصور تخیلیتان از مرگ، از سبک شما، از وسایل رذیلانهتان که برای برانگیختن احساسات سایرین بکار میگیرید.

خواننده گرامی وچه احساسی داریده، هنگامیکه میشنوید آخوندی برای ترساندن گوسفندانش و تهی ساختن کامل ذهنشان، جهنم را خیلی داغ رنگ آمیزی میکند، آخوندی که بلاغتش تنها معطوف بفعالیت وا داشتن غده های اشک مستمعان خود است و تنها زوی ترس و جبن امت خود دست به سوداگری و معامله میزند؟

تا جائی که به مضمون ناقص «بشارت» مربوط میشود، نخستین بخش، یا مقدمه بر دلیای جدید، می تواند به این اندیشه ساده تحویل شود که جناب کوهلمان از هولشتاین آمده تا «ملکوت روح و سماوات» را بر روی زمین بیابد، که او نخستین کسی بود که دوزخ و ملکوت واقعی را شناخت \_ اولی آنگونه که تاکنون و جود داشته جامعه است و دومی جامعهٔ آینده، [یعنی] ملکوت روح» \_ و خود او «روح» مقدس مو عود... می باشد.

هیچیک از این افکار سترگ ژرژ قدیس دقیقاً تازه و جدید نیست و نیازی نداشت خودش را بزحمت اندازد و تمام راه را از هولشتاین تا سوئیس بیاید؛ و نه احتیاجی بود از هانزوای روح، به سطح پیشه وران هبوط کند، و نه لازم بود صرفاً بهاین خاطر که این هدید، از جهان را عرضه کند، خود را «مکشوف سازد».

معهذا، این تصور مشعر بر اینکه دکتر کوهلمان هولشتاینی وروح مقدس موعود، است، همانا مالکیت منحصر بفرد است \_و احتمالاً چنین باقی میماند.

طبق «مکاشفه بخود ژرژ قدیس، المقدس او به نحو ذیل، پیش می تازد: واو میگوید، و آن ملکوت، روح را در پوشش دنیری اش آشکار خواهد ساخت، و تر جلالش را مشاهده خواهی کرد و خواهی دید که رستگاری دیگری جز در ملکوت روح وجود ندارد. از سوی دیگر، غمکدهات را که می تراند حقارتت را بیند، و علت تمامی رنج هایت را بشناسد، آشکار خواهد ساخت. آنگاه من راهی که از زمان حال به آینده خوش کشیده شده را نشان خواهم داد. برای نیل بدین هدف، مرا در روح تا اوجی دنبال

کن که از آنجا چشم انداز آزادانهٔ مشرف بر پهنهٔ منظر، را خواهی داشت. و بدينسان پيامبر پيش از هر چيز بما اجازه مي دهد به «منظره زيبا»<sup>(۱)</sup> و ملكوت سماوات او نگاهی اجمالی بیفکنم. [اما] چیزی جز سوء تفاهم سن ۔ سیمونیسم که بطور محقرانهای با لباس های بدلی تقلید شده از لامنه و با مرقعاتی از جناب اشتاین زینت و لعاب داده شده و بروی صحنه آمده است را نخواهیم دید. اکنون با اهمیت ترین مکاشفه از ملکوت سماوات، که روش و خشورانه را نشان مىدهد، شاهد مثال مى آوريم: برای مثال، صفحة ۳۷: وانتخاب همانا آزادانه ومنوط به تمايلات هر شخص مى باشد و تمايلات به استعدادهاى طبيعي، وابسته است. ژرژ (گئورگ) قدیس پیش گوئی میکند که، دهرگاه در جامعهای هر کس از تمایل خود پیروی کند، کلیه استعدادها و توانهای جامعه بلا استثناه متحول خواهد شد و هرااه این چنین باشد، تمام آنچه همگان نیاز دارند بطور دائم تولید خواهد شد، در ملکوت روح و نیز در ملکوت ماده. زیرا جامعه همواره دارای همانقدر توان و انرژی است که نیاز دارده ... کشش ها با مقدرات همخوانی دارد.، (ایضاً مقایسه کنید با پر و دون). جناب كوهلمان در اينجا از سوسياليستها وكمونيستها تنها بعلت سوء تسفاهم متفاوت است، که علت آن را باید در تعقیب اهداف عملی او و بی شک و شبهه ایضاً در تنگ نظری اش جستجو نمود. او تنوع و گوناگونی استعدادها و قابلیت ها را با نابرابری دارائی ها و التذاذ که بوسیله تملک تعیین میشو د خلط می کند و باینجهت کمونیسم را بیاد ناسزا مي گيرد. ودر آنجا، (یعنی، تحت نظام کمونیسم) وهیچکس دارای هیچ گونه امتیازی بر دیگری نیست، هیچکس تملک بیشتری نخواهد داشت و از کس دیگری بهتر زندگی نمیکند... و هر آینه در این باره دستخوش تردیدید و از پیوستن به دادار دودورشان قصور ورزید، شما را دشنام میگویند، تقبیح تان میکنند، مورد پیگردتان قرار داد. و حلق آویزتان م کنند. و (ص ۱۰۰) بايد پذيرفت كو هلمان گاهي او قات كاملاً بدرستي غيب گوڻي مي كند.

۲ عبارت «منظرهٔ زیبا»، (schöne Gegend) از داستانی دربارهٔ زنی، بوجود آمده که میکوشد ما در سربازی که در نبرد لایپ سیگ (۱۸۱۳) کشته شده را تسلی دهد و میگوید: اما منظرهٔ زیبائی بود. ــــــــــــــــــــــ الذا در صفوف آنان کلیهٔ آنانی را میتوان یافت که فریاد میزنند: گور پدر انجیل بالاخص گور پدر دین مسیح، چون دین خضوع و عبودیت است اگور پدر هر گونه اعتقادا ما هیچ چیز دربارهٔ خدایا خلود و فنا ناپذیری نمی دانیم! اینها چیزی جز و همیات خبالپردازی نیست، که دائماً از سوی فریبکاران و دروغبازان برای نفع خودشان دائماً یکار گرفته و ساخته و پرداخته میشود.» (باید خوانده شود: که از سوی آخوند جماعت برای نفع شان بکار برده میشود). (براستی، کسی که هنوز به این قبیل چیزها باور می کند بزرگترین سفیهان است!»

کو هلمان با حرارت خاصی به آنکسانی حمله میکند که از لحاظ قیود اخلاقی مخالف تعالیم اعتقادی، خضوع و نابرابری، یعنی مخالف تعالیم «تفاوت مقام و تبار اند. سو سیالیسم او بر آموزش سفلهٔ بردگی از قبل مقدر شده بناگشته و آنطور که از سوی کو هلمان فر موله شده، شخص را قویاً بیاد فریدریش رو همر ـ در باب سلسله مراتب حکومت رو حانی و در آخرین و هله، بیاد شخص قدوس خود او، می اندازد!

در صفحهٔ ۴۲ در می یابیم، وهر شاخهای از کار، از سوی ماهر ترین کارگر، که خودش در آن شرکت می جوید کارگردانی میشود، و در قلمرو التذاذ و تمتع از طرف شادترین عضو، که خودش در تمتع سهیم است. اما از آنجائیکه جامعه منقسم شده و فقط دارای یک فکر و خیال است، کل سیستم توسط یک نفر اداره و کنترل میشود. \_ و او خردمندترین، صالحترین و مبارک ترین بنده خواهد بود.

در صفحهٔ ۳۴، اطلاع می یابیم وهر آینه انسان در جستجوی فضیلت، در روح بذل مساعی کند، آنگاه دست و پایش را می جنباند و حرکت می دهد و هر چیزی را درو بیرون از خود طبق میلش نکامل بخشیده، شکل می دهد و میسازد. و اگر بهروزی در روح را تجربه کند، آنگاه ایضاً می بایست آن را در هر چیزی که در او زنده است به تجربه در آورد. از اینرو انسان میخورد و می آشامد و از آنها لذت می برد؛ باینجهت آواز میخواند، بازی می کند، میرقصد و می بوسد، می کرید و می خندد.

معرفت تأثیری که تصور از خدا بر اشتها اعمال میکند، و تأثیری که سعادت روحانی بر انگیزهٔ جنسی اعمال میکند، در واقع، مالکیت خصوصی کو هلمانیسم نیست؛ بلکه بر بسیاری از قطعات پیچیده و غامض پیامبر پرتو میافکند.

برای مثال، صفحهٔ ۳٦: وهر دوء (هم تملک و هم تمتع) وباکار او همخوانی دارد، (یعنی، باکار انسان) وکار همانا مقیاس نیازهای اوست، (کو هلمان بدین طریق این حکم مشعر بر اینکه جامعهای کمونیستی، رویهمرفته، دارای بسیاری توانها و انرژیهائی بمثابهٔ نیاز است را مورد تحریف قرار میدهد) وچرا که کار بیان تصورات و غرایز است. و نیازها بر آنها بنا شده است. اما از آنجائیکه توانها و نیازهای انسانها همرار، متفاوت است، و چنین تقسیم شده که آن یک فقط می تواند تکامل یابد و این یک ارضا، شود، و اگر هر کس علی الدوام برای همه کار کند و ثمرهٔ کار همه طبق شایستگی (؟) هر کس مبادله و تقسیم شود . به این خاطر هرکس فقط ارزش کار خودش را دریافت می کند.

کل این وراجی همانگویانه \_نظیر عبارات ذیل و بسیاری دیگر که خواننده را از آنها معاف میداریم، با وجود وسادی و وضوح بی حد و حصر، ومکاشفه، که از سوی آ.بکر این چنین مورد تحسین واقع شده، کاملاً غیر قابل فهم می بود، هر آینه کلیدی را بصورت اهداف عملی که پیامبر تعقیب میکند، را دارا نمی بودیم. این همه چیز را بلافاصله قابل فهم میسازد. جناب کو هلمان همچون قدس الاقداسی ادامه می دهد،

وارزش، خود را طبق نیاز همگان تعیین میکند؛ (؟) ودر ارزش، کار هر کس همواره مستر است و بایت آن؛ (؟) وشخص می تواند برای خود آنچه قلبش مایل است بدست آورد. در صفحهٔ ۳۹، چنین می آید: ودوستان من، ببینید، جامعهٔ انسانهای حقیقی همواره زندگی را بمثابهٔ یک مکتب تلقی میکند... که در آن انسان می بایست خود را آموزش دهد. و از این طریق میخواهد کسب سعادت کند. اما چنین چیزی؛ (؟) ومی بایست بدیهی و آشکار شود؛ (؟)، وبغیر از این نامهکن است.؛

منظور جناب گئورگ کو هلمان هولشناینی هنگامیکه میگوید وچنین چیزهائی، (زندگی یا سعادت ی) باید وبدیهی، و وآشکار و شود چیست، زیرا وبغیر از»، واین، ناممکن است اینکه وکار و در وارزش مستتر است و اینکه میتوان خواست قلبی را برای Tن (برای چه چیزی ی)، بدست آورد و بالاخره اینکه وارزش، خود را طبق ونیاز و تعیین میکند کلیهٔ اینها نمیتواند درک شود، مگر اینکه بار دیگر حاق، کل مکاشفه، یعنی تکتهٔ عملی تمام آن را در مد نظر گرفت.

بنابراین بیائیم نوضیحی عملی را عرضه کنیم.

از آلوگوست بکر اطلاع مییابیم که ژرژ کو هلمان هولشتاینی قدیس در دیار خود موفقیتی کسب ننموده. او به سوئیس وارد می شود و در آنجا «دنیای» کاملاً «جدیدی»، جوامع کمونیستی پیشه وران آلمانی را مییابد. و این قراتر از انتظار اوست \_ و بدون معطلی خود را به کمونیسم و کمونیست ها می بندد، و همانطور که آلوگوست بکر بما می گوید، برای اشاعهٔ بیشتر آئین خود و مناسب ساختن آن برای رفعت وعظمت از منه لاینقطع کار می کند، یعنی برای جلال و عظمت خداوند،<sup>(۱)</sup> ad majorem Dei gloriam کمونیستی در میان کمونیست ها میشود.

تا اینجا همه چیز بر وفق مراد بوده است.

اما یکی از اصول کمونیسم، اصلی که آن را از کلیهٔ سوسیالیسم های ارتجاعی متمایز میسازد، دید آمپیریک (تاریخی ـ فلسفی) آن است که بر معرفت انسان از طبیعت بنا شده، و اینکه تفاوتهای دهاغی قابلیت های عضلانی مستلزم هیچگونه تفاوتی در ماهیت معده و لیازهای جسمانی نیست؛ از اینرو این عقیدهٔ باطل که بر شرایط کنونی بنا شده مبنی بر اینکه، وبهر کس باندازه استعدادش، تا جائی که به تمتع به مفهوم محدودتر آن مربوط میشود، باید به «هر کس طبق نیازش» تغییر یابد؛ بعبارت دیگر، شکل متفاوتی از فعالیت و کار، فابوابری را موجه نمی سازد، و هیچ امتیازی نسبت به تملک و تمتع اعطا نمی کند.

پیامبر نمی تواند این را بپذیرد، زیرا امتیازات و مزایـای شأن و مـر تبهٔ او و احسـاس برگزیده شده بودن، همانا محرک و انگیزهٔ پیامبر است.

«اما چنین چیزهائی باید بدیهی و آشکار شود، بغیر ازین ناممکن است.»

بدون مزایای عملی و بدون بعضی از انگیزه های ملموس اصولاً پیامبری در کار نخواهد بود، و او نه یک مرد عملی، بلکه فقط مرد نظری خدا، [یعنی] فیلسوف می بود. بنابراین پیامبر باید به کمونیست ها بفهماند که اشکال متفاوت فعالیت یا کار، حق درجات متفاوت ارزش و سعادت (یا تمتع، شایستگی، لذت، همهٔ اینها یک چیز است) را بدست میدهد، و از آنجائیکه هر یک سعادت و کار خاص او را تعیین می کند، بنابراین او، یعنی پیامبر \_این نکتهٔ عملی مکاشفه است \_ می تواند زندگی بهتری نسبت به پیشه ور عادی را مطالبه کند.\*

بعد ازین، تمام قطعات غامض و پیچیده پیامبر روشن می شود: ایـنکه «تـملک» و «تمتع» هر کس می بایست با «کار» او همخوانی کند؛ که «کار» هر انسـانی مـی بایست

۱ شعار ژزر لبت ها (م)

• و آنگهی بیامبر علناً این را در درمنگفتاری که بطیع ترسیده، اظهار میدارد.

مقیام «نیاز هایش» باشد؛ که از اینرو، هر کس می بایست «ارزش» کارش را دریافت کند؛ که «ارزش» خود را طبق «نیاز» تعیین می کند، که کار هر کس در «ارزش» مستتر است، و اینکه او می تواند آن را برای آنچه «قلبش» مایل است، دریافت کند؛ و سرانجام اینکه، «سعادت» برگزیده شده می بایست «بدیهی و آشکار شود»، زیرا بغیر از این «ناممکن است». کلیهٔ این یاوه ها اکنون مفهوم و قابل درک شده است.

ما حد و حدود نقاضاهای عملی که دکتر کو هلمان واقعاً از پیشه وران میکند را نمی دانیم. اما میدانیم که آموزش او دگمی است اساسی برای کلیهٔ اشتیاق های روحانی و دنیوی برای کسب قدرت، حجابی است راز گونه که برای پوشاندن کلیهٔ لذت جو ثی های ریاکارانه بکار میرود؛ این آموزش همانا برای کاستن از شدت هر گونه رسوایی بکار میرود، و منشاء بسیاری از اعمال ناشایست است.

نباید غفلت کنیم و راهی که برعم جناب کو هلمان هولشتاینی واین زمان حال غم انگیز را به آیندهای خوش منتهی میسازد، را بخواننده نشان ندهیم. این راه همچون بهار در چمنی پر گل یا همچون چمنی پر گل در بهار، دل انگیز و دلپذیر است.

، ابنرمی و ملایمت، با انگشتانی گرم شده از آفتاب، غنچه میکند، غنچه گل میشود، چکاوک و بلبل چهچهه میزنند و ملخ در علفزار بیدار میشود. بگذار جهان نوین همچون بهار در رسد.» (ص ۱۱۴ و بعد از آن)

پیامبر گذار از انزوای اجتماعی کنونی به زندگی جماعتی را با رنگهای حقیقتا چکامهای به تصویر میکشد. درست همانطور که او جامعهٔ واقعی را به وجامعه ای از ایده ها و عقاید، تبدیل کرده، برای اینکه وبوسیله ایدهٔ خاص خود هدایت شود و قادر باشد اینور و آنور پرسه زند، و دربارهٔ هر چیزی باکو چکترین تفصیل، تا جائی که وقتش اقتضاء میکند، بیاندیشد،، همانطور هم جنبش اجتماعی واقعی که در کلیهٔ کشور های متمدن، قبلاً نزدیکی تحول اجتماعی شگرفی را اعلام میکند، را به فرآیندی ساده و خداوندگاران جهان اجازه میدهد با آرامش چرت زنند، تبدیل میکند. برای ایداتالیست، خداوندگاران جهان اجازه میدهد با آرامش چرت زنند، تبدیل میکند. برای ایداتالیست، انتزاعات نظری رویدادهای واقعی و نشانه های اید داتل آنها، همانا واقعیت است؟ میرود. پیامبر در صفحهٔ ۱۸ لندلند کنان میگوید: وبه چه علت این چنین با نگرانی و برای چیزهای لحظه ای می کوشید، آنها چیزهائی جز نشانه هائی که جهان کهن بسوی مرگ و نابودی خود میرود، نیستند؛ و به چه سبب نیروی خودتان که نمی تواند امیدها و انتظارهایتان را برآورد هدر می دهید؟ ونباید آنچه در مسیر خود می بابید را بکلی ویران و نابود کنید، بلکه باید از آن اجتناب نمائید و دست کشید. و هنگامیکه از آن پرهیز کردید و دست شستید، آنگاه بآن از اینکه برای خود و جود داشته باشد، پایان می دهید، زیرا هیچ پشتیبان دیگری را نخواهد یافت.

«اگر در جستجوی حقیقت اید و امید و رو شنائی را در خارج از کشور پخش میکنید، پس دروغ و ظلمت از میان شما رخت بر خواهد بست.» (ص ۱۱۶) «اما بسیاری وجود خواهند داشت که خواهند گفت: چگونه می توانیم مادامکه نظم کهن حاکم است و ما را باز میدارد، زندگی نوینی را بسازیم؟ آیا نخست نباید آن را نابود ساخت؟ خردمند ترین و صالح ترین و مبارک ترین بنده پاسخ خواهد داد: حاشا و کلا. اگر با دیگران در خانه ای منزل کرده اید که کلنگی و تنگ شده و برایتان ناراحت کننده است، و دیگران مایلند در آن باقی بمانند، پس آن را تخریب نکنید و در هوای آزاد سکنی نگزینید، بلکه نخست خانهٔ جدیدی بنا کنید، و هنگامیکه آماده شد بدانجا نقل مکان کنید و کهنه را بدست سرنوشنش رها سازید.» (ص ۱۲۰)

و پیامبر دو صفحه دستور العمل از لحاظ اینکه چگونه می توان خود را در جهان جا کرد بدست می دهد. سپس حالت تهاجمی بخود میگیرد:

«اما این کافی نیست که در کنار یکدیگر بایستید و از جهان کهن دست کشید ـ ایضاً علیه اَن باید دست به اسلحه برید و باَن اعلان جنگ دهید و قلمرو تان را گسترش داده، قرت بخشید. ولی نه با بکارگیری زور، بلکه بیشتر با بکارگیری اقناع آزادانه.»

اما اگر مع الوصف چنین روی دهد که باید شمشیر واقعی را بدست گرفت و حیات واقعی خود را «با زور برای فتح ملکوت» به خطر افکند، پیامبر به صحابهٔ مقدس خود فنا ناپذیری [نوع] روسی را نوید میدهد (روس ها معتقدند که آنان هرگاه در جـنگ با دشمن کشته شوند، در محل مربوط بخود از نو بر خواهند خاست):

و آنانیکه در کنار جاده بخاک میافتند، از نو متولد خواهند شد و زیباتر از آنچه قبلاً بودند، نمودار میشوند. بنابراین، (از اینرو) «فکر زندگیت را نکن و از مرگ نهراس.» (ص ۱۲۹)

حتی در زد و خورد با سلاح واقعی، پیامبر با قوت قلب دادن به صحابهٔ مقدس خود، میگوید، زندگی تان را واقعاً بخطر نمی اندازید، صرفاً وانمود میکنید که آن را به خطر میاندازید. تعالیم پیامبر بتمام معنا تسکین بخش است. بعد از این نمونه ها از کتاب المقدس او نمی توان از تحسینی که این کتاب در میان برخی از بیحالان راحت طلب بر انگیخت، دستخوش حیرت نگشت.

.

فريدريش انگلس سوسیالیستهای حقیقی ۲۰

از هنگام نگارش توصیف فوق از سوسیالیست های حقیقی، چندین ماه سپری شده. طی این مدت سوسیالیسم حقیقی که تا بحال بصورت پراکنده در اینجا و آنجا ظاهر شده بود، رشد و افزایش چشمگیری یافته و در اکناف وطن نمایندگانی یافته است. و آنگهی، هنوز هیچ نشده به چندین گروه تقسیم شده، هر چند جا زمانه با پیوند مشترک صدافت و روحیهٔ علمی آلمانی و مساعی اهداف مشترک با یکدیگر مرتبط شدهاند، معهذا بطور قطعی از یکدیگر بوسیلهٔ فردیت خاص خود جدا شدهاند. به این ترتیب، آنگونه که جناب گرون بطور زیبائی آن را وصف کرده، وخیل نور بی نظم، - سوسیالیسم حقیقی در پویهٔ زمان به حالتی از وروشنائی منظم، رسیده است؛ و در اختران و صور فلکی متراکم شده که در پرتو ملایم و آرام آن شارمند آلمانی می تواند با خوشدلی دربارهٔ نقشه های خود برای تحصیل صادقانه مالکیت خرده یا و امیدهایش برای ارتفاء طبقات تحتانی ملت بیاندیشد.

نباید سو میالیسم حقیقی را بدون اینکه دستکم نگاهی دقیق تر به تکامل یافته تر بن این گرو ها بیغکنیم، ترک گوئیم. خواهیم دید چگونه هر یک از آنها نخست بطور مبهم در کهکشان راه شیری عشق جهانشمول بشریت ظاهر میشود، و بعداً در نتیجهٔ وقوع تخمیر اسیدی، واشتیاق حقیقی برای بشریت، (آنگونه که دکتر لونیگ، که بطبع مرج عیت صلاحیتداری است، آن را بیان میکند)، خو د را بمثابهٔ جرفهای مجزا بو جو د می آور د و از سِرُم بورژو آلیبر آل جدا می شود؛ خواهیم دید چگونه برای مدتی بمثابهٔ سحابی در ملکوتهای سوسیالیستی ظاهر میشود و چگونه [این]سحابی از حیث اندازه و روشنائی افزایش مییابد و سرانجام نظیر هر فشفشهای، بـه گـروهی از اخـتران و صـور فـلکی رخشنده و فروزان تقسیم میشود.

قدیمی ترین این گروه ها، [یعنی] نخستین گروهی که مستقلانه تکامل یافت، همانا سوسیالیسم وستفالی است. ببرکت کشمکش های بغایت مهم میان این گروه و پیلیس سلطنتی پروس، و بشکرانهٔ غیرتی که از سوی این مردان ترقی برای تبلیغات نشانداده شد، ملت آلمان از این امتیاز برخوردار شد تا قادر شود کل تاریخچهٔ این گروه را در روزنامه های کلن یا تویویا سایر روزنامه ها بخواند. از اینرو در اینجا فقط نیاز داریم آنچه اساسی ترین است را ذکر کنیم.

سوسیالیسم وستفالی در عرصهٔ بیله فلت، در جنگلهای تویتوبورگ بوجود آمد. روزنامه ها در آن زمان شامل استعارات رازگونه ای نسبت به ماهیت رازورانهٔ اولیه ترین دوران آن بودند. اما [این سوسیالیسم] بسرعت مرحلهٔ سحابی را پشت سرگذاشت و با نخستین شمارهٔ وست فلیشه دامپغبوت (کشتی بخار وستفالی (م)، نعداد زیادی اختران درخشان را برای چشم حیرت زده آشکار و برملا ساخت. خودمان را در شمال خط استوا می یابیم و همانطور که بینی قدیمی می گوید:

در شیمال می توان حمل و ثور و هم چنین

توأمان، برج سرطان، اسد و سنبله را مشاهد، کرد.

از همان اوان «مطبوعات خوب» " از موجودیت «سنبله ها» دفاع کردند؛ «اسد» دقیقاً همان آرمنیوس کروسکان " بود، که خود را اندکی بعد از سحابی وستفالی آشکار ساخت، دوستان عزیزش را ترک نمود و اکنون بمثابهٔ تریبون خلق <sup>۱۱</sup> یال و کو پال بورش را از آمریکا می جنباند. اندکی بعد بوسیلهٔ اسد «بدلیل معاوضه کسب و کار ناخوشایندی»، دنبال شد، که در نتیجهٔ آن سوسیالیسم وستفالی بیوه میشود. اما مع الوصف ادامه می یابد. دربارهٔ تو آمان، یکی نیز به آمریکا رفت تاکلنیی را بیابد؛ در

 ۳. این اصطلاح در قرمانی در شورا که از سوی فریدریش ویلهلم چهارم در ۱۴ اکتبر ۱۸۴۲ صادر شده بود، بکار برده شد.
 ۳. رهبر مقاومت قبایل ژرمن علیه حاکمیت رم. در سال نهم بعد از میلاد مسیح در جنگلهای تویتوبورگ یک سپاه کامل رمی را نابود ساخت (۱۷ ق.م. تا ۲۱ ب.م.) (م) حالیکه در آنجا ناپدید شد، تو آمان دیگر «اقتصاد ملی بشکل آیندهٔ آن، \* راکشف کرد (مقایسه کنید با، این کتاب متعلق به خلق است، سال دوم). کلیهٔ این شخصیت ها نسبتاً بی اهمیت اند. وزنهٔ اصلی گروه در حمل و ثور، این اختران واقعاً و ستفالی متمرکز شده که تحت حمایت آن وست فلیشه داهپفبوت (کشتی بخار وستفالی) امواج را با اطمئنان می شکافد.

وست فلیشه دامیفبوت Westphälische Dampfboat، برای مدنی طولانی هواه خواه شيوه بسيط سوسياليسم حقيقي بود. وحتى يكساعت از شب نمي گذرد \*\* كه بر شوربختى رنج های بشریت زار زار نگرید. وست فلیشه دامپفبوت انجیل (بشارت) انسان ـ انجیل انسان حقيقي ..، انسان واقعى ذيجسد را با تمام نيروى خود موعظه مىكند، اما اين بطبع على الخصوص بزرگ نبود. از ماهيني نرم و مست برخور دار بود و شير برنج را بيشتر از فلفل اسپانیائی دوست داشت. در نتیجه، انتقادش ماهیتی بسیار ملایم داشت و ترجیح میداد وردل تقریظ کنندگان بیکسان دل رحم و مهربان بنشیند تا اینکه با سخت گیری سنگدلانه و سرد قضاوت که اکنون باب شده، کنار بیاید. اما از آنجائیکه قلبی بزرگ و جرتی اندکی داشت حتی **خانوادهٔ مقدس بی ا**حسام در دیدگانش مورد التفات قرار گرفت. \*\*\* با بیشترین آگاهی عبارات متعدد بیله فلت، مونتستر و غیره و انجمن های محلی جهت ارتفاء طبقات کارگر " را گزارش کرد. بیشترین توجه معطوف رویدادهای مهم در موزهٔ بیله فلت Biclefeld شد. و برای اینکه شهری ها و روستائی های وستفالی بدانند امور چگونه حل و فصل می گردد، در پایان هر شماره، و در مجلهٔ ماهانهٔ ورویدادهای جهان» تمجید و تحسین نثار همان لیبرال هائی میشد که در مقالات دیگر آن شماره مورد حمله قرار گرفته بودند. در ضمن، به شهریها و روستائیهای وستفالی ایضاً گفته میشد که ملکه و یکتوریا زایمان کرده، که در مصر طاعون شیوع یافته و اینکه روسها در قفقاز در نبر دی دچار شکست شدهاند.

روشن است که وست فلیشه دامپغبوت نشریهای بوده کاملاً در خور سپاس های کلیهٔ

اشخاص خوش - نبت و مورد سنایش فراوان جناب فریدریش شنا که در جریدهٔ • آینهٔ اجتماع Gesellschaltsspiegel. ثور با رضایت خاطر خوشد لانه چاپ خو د را در چمن زار باتلاقی سو سیالیسم بانجام رساند. هر چند سانسور گاه گاهی گوشت ننش را می برید، اما او هیچگاه نیازی به آه و ناله کردن نداشت: واین بهترین قطمه بوده؛ ثور و سنفالی، حیوانی است بارکش و نه گاوی تخمی. حتی «راینیشر بنو باختر» هیچگاه جرات نکرده، و سنفلیشه دامپغبوت را عموماً، یا دکتر او تو لونیگ را خصوصاً بخاطر تخطی نسبت به اخلاقیات مورد سرزنش قرار دهد. مختصر کلام، می توان باور کرد که دامپغبوت اخلاقیات مورد سرزنش قرار دهد. مختصر کلام، می توان باور کرد که دامپغبوت السانه ای از زمانی که وزر<sup>\*</sup> wescr بر ایش غدغن شد، فقط بر روی رو دخانهٔ افسانه ای<sup>۳۱</sup> Dampfboat (اریدان) که در میان اختران تغییر مکان میدهد، شناور است (زیرا در بیله فلت هیچگونه آب دیگری جاری نیست)، و اینکه دامپغبوت به عالی ترین در جهٔ

اما دامهغبوت با تمام مساعی خود تاکنون تنها سادهترین فاز سوسیالیسم حقیقی را تکامل بخشیده است. مقارن تابستان ۱۸۴۲، دامپغبوت علامت گاو (ثور) را رها ساخت و به علامت قرچ (حمل) نزدیک شد، یا بهتر بگولیم، اگر آن را از لحاظ ناریخی صحیحاً مطرح کنیم، حمل باو نزدیک شد. حمل مردی بسیار سفر کرده و در اوج زمان خود بود. او برای ثور توضیح داد که اکنون دنیا دست کیست، و امر مهم اکنون همانا ومناسبات واقعی، است، و باینجهت باید به گردشی جدید دست یازید. گاو با او بکلی چپ افتاد و شاخ بشاخ شد و از آن لحظه وستفلیشه دامپغبوت، منظرة بمراتب رفیم تری:، [یمنی] شیوة مرکب سو سیالیسم حقیقی را ارائه داد.

وقوچ و گاو، تصور می کردند که برای انجام این گردش و چرخش ظریف، جز با چاپ نقدمان در تریبون خلق\*\* Volks - Tribun نیویورک که بصورت دستنوشته به روزنامه ارسال داشتیم و از طرف آن پذیرفته شد، راه بهتری نمی تواند وجود داشته باشد.<sup>۳۱</sup> دامپغبوت Dampfboat، که اینک از حمله شیر (اسد) خاص خود که در

د تلمیحی است به توقیف جریدهٔ وزر داهیفبوت.
 ۲۰ تلمیحی است به توقیف جریدهٔ وزر داهیفبوت.
 ۲۰ کارل مارکس و فریدریش انگلس، وبخشنامه علیه کریگه (نگاه کنید به مجموعه کامل آثار مارکس دانگلس -ج ۶).

دوردستها، در نیویورک بود، آب زیرش نرفت (شیوهٔ مرکب سوسیالیسم حقیقی بی پروایی بمراتب بیشتری را از شیوهٔ بسیط نشان میدهد) بعلاوه، بقدر کافی نیرنگبار بود که ملاحظهٔ بشر دوستانهٔ ذیل را به انتقاد فوقاً یاد ـ شده ضمیمه نماید:

وهرگاه کسی در فکر این باشد که در مقالهٔ فوق انتقاد از خود: (؟ا)، دامیفبوت را ببیند، ما مخالفتی تداریم.:

شیوهٔ هرکب سو سیالیسم حقیقی بدین و سیله بطور شایسته باب میشود و اینک چهار نعل بر مسیر جدیدی به پیش می تازد. قوچ، جانوری ذاناً جنگجو، نمی تواند با نوع دلپذیر قبلی انتقاد راضی باقی بماند؛ سر دستۀ جدید گلۀ گو سفندان و ستفالی را اشتیاق نبر د فراگرفت و قبل از اینکه رفقای ترسو ترش بتوانند جلویش را بگیرند، با شاخ های آخته به دکتر گثورگ شیرگس در هامبورگ حمله می برد. پیش از این سکانداران Dampfhoat (کشتی بخار)) با آنچنان بی لطفی به دکتر شیرگس نمی نگریستند، اما وضع اکنون نمایندگی میکند، و شیوهٔ مرکب بار این سادگی که کاملاً بنازگی آن را با او سهیم شد، را نمی بخشد. از اینرو در شمارهٔ سپتامبر ۱۸۴۲ داه می بوت، ص ص ۱۴ . ۹ ، ۴، قوچ بیر حمانه ترین شکاف ها را در دیوار های ورک شتات \* Werkstatt میآورد. بیائیم برای لحظهای از این منظره لذت بریم.

برخی سوسیالیست های حقیقی و کمونیست های Soi-disant (بزعم خسود) هزلیات برجستهٔ لوریه دربارهٔ مناسبات زندگی بورژ و آزی، تا جائی که با آنها آشنایند، را به زبان آلمانی اخلاقیات بورژ رآئی برگر داندند. آنان در این رابطه تئوری شور بختی ثر و تمند، که سابق برین برای مردان دوران روشن اندیشی شناخته شده بو د را کشف کر دند و بدینسان برای خستگی ناپذیر ترین نطق های تند و آتشین دکتر گئورک شیرگس، که هنوز بحد کافی عمیقاً به راز های آئین حقیقی آشنا نشده و به هیچ و جه بر این عقیده نیست که هثر و تمند درست بهمان اندازه فقیر ناشاد است، مصالح و کار پایه بدست آور دند. به این علت، شاطر و مردستهٔ و ستفالی ضربه ای خشمگینانه، آنگونه که در خور مردی است که وبا بردن لاتاری... می تواند خوشحال ترین و راضی ترین مرد دنیا باشد، را و ار د میساز د.

\_ ه.ت.

بوزف وایده مه یر، «کارگاه، و یراستهٔ کنورک شیرکس».

قوچ رواقی مسلک بانگ بر میآورد: وآری، برغم جناب شیرگس، درست است که مایملک برای شاد ساختن مردم کافی نیست، و اینکه بخش عظیمی از شروتمندان... همه چیزند جز خوشحال. (قوچ درستکار، حق با شماست، سلامتی گنجی است که هیچ مقداری از طلا نمی تواند بیش از آن ارزش داشته باشد) دولو اینکه نباید از سرما و گرسنگی رنج کشند، شرهای دیگری وجود دارد، (برای مثال، امراض مقاربتی، هوای بارانی مداوم، و در آلمان گاهی اوقات نیز نشانه های آگاهی)، و که از نشارهای آن نمی تواند بگریزد. (بویژه، علاجی برای مرگ نیست) دنگاهی اجمالی به درون زندگی اکثر خانوادها... تماماً بد و خراب است... شوهر بکلی جذب بازار بورس و معاملات سوداگری شد، است، (دخوشبخت آن کس که از امور کاسبی بدور است، \* ۔ شگفت است که برای فرد بیچار، وقت کافی باقی می ماند تا چند بچهای پس بیاندازد)... زن که به سطح بردهای مطیع پول تنزل مقام یافته، (حیوونکی)) بصورت مخدر، بی مغز و کرتهبین اطاق پذیرائی درآمد، است.، (بجز موقعی که باردار است) ور پاکدبانویی بار آورده میشود که جز پخت و پز و شست و شر و مراقبت از بچه ها، به چیز دیگری علاقهای ندارد، (آیا قوچ هنوز از «تروتمند، صحبت میکند؟) و دست بالا با عدمای مشغول غیبت میشود، (می توان دید که ما منحصراً هنوز در خاک آلمان هستیم که وکدبانوی نیکو، بهترین موقعیت را داراست تا خود را وقف أنجه وبدان علاقه دارد، بنمايد؛ دلايلي كافي براي ايمنكه كماملاً وماشاده باشد)؛ وبعلاو، آنان هر دو غالباً در حالتی از جنگ مداوم علیه یکدیگرند... حتی پیوند سیان والدين و فرزندان غالباً توسط مناسبات اجتماعي گسسته ميشوده، و غيره و غيره.

مصنف مان بدترین رنجها را از یاد برده است. هر رئیس خانوادهٔ وثروتمند، آلمانی می تواند باو بگوید در طول زمان اختلاف وصلتی می تواند تبدیل به نیازی شود، که فرزندان ناموفق می توانند به با تاویا فرستاده شده، و بدست فراموشی سپرده شوند، اما آن نوکران کج دست و حرف نشنو، تحمل ناپذیرند و در شرایط تضعیف روحیهٔ زن و مرد، امروزه تقریباً وشری، اجتناب ناپذیر.

اگر حضرات رو تشیلد، فولشیرون، دکازس در پاریس، سامو تل جویر للوید، برینگ و لرد و ستمینستر در لندن، بنامی بود این توصیف محنتهای «ثر و تمند» را بخوانـند، براستی که چقدر با قوچ نیک و ستفالی ابراز همدردی میکردند. «معهذا، هرگاه نابت میشد» (همانطور که پیش از این شد) «که فشار شرایط مان» (یعنی

- 881

beatus ille qui procul negotiis . هوراس، متمايشنامهٔ ابردس برده درم، صحنهٔ اول. محت.

فشار ۱۵ آتمسفر بر هر اینچ مربع) وبر ثروتمند نیز سنگینی میکند، اگر نه با شدنی آنچنانی که بر فقیر، از نتیجه ای که از توصیف مناسبات و شرایط مان بطرر کلی ناشی میشود - روشن اندیشی هر آنکس که دنبال آنست تا با آن آشنا شود، بدست می آید. (تقریباً چنین می نماید که از شیوهٔ مرکب سوسیالیسم حقیقی بمراتب کمتر از شیوهٔ بسیط ونتیجه میشوده) وبطبع، از نارضایتی ثروتمند، هیچ انقلابی بسود پرولتارها که مستلزم انگیزه های اصلی (یعنی، خامه های نگارندگان)<sup>\*</sup> قدر تمند تری است بوجود نخواهد آمد؟ دنیا؛<sup>(۱)</sup> اما درست همانقدر اندک برای عذاب خود مفید است که آش شده قدم کار و مسکنهاه (از قبیل کوشش در آشتی دادن خانوادهٔ ناشاد فوق) و قراموش کردن یکسرهٔ آمر مهم، ایعنی اصلاحات واقعی، (ظاهراً طلاق).

در آمیختن فوق «بطبع» با «بعلاوه» و «اما درست همانقدر اندک» «بطبع» مثال تأسف باری از در هم اندیشی را در اختیار میگذار دکه گذار از سو سیالیسم بسیط به مرکب در ذهن شخصی و ستفالی بو جود میآورد؛ «بعلاوه»، تأسف ماکمتر نمی شود هنگامیکه در صفحهٔ (ص ۱۴۳) می خوانیم که «در کشور های از لحاظ سیاسی متکامل... وضع امور بدون هیچگونه محدودیتی و جود دارد»، «اما درست همانقدر اندک» بر دانش تاریخی و ستفالی گواهی میدهد که طبق همان صفحه «اگو ٹیسم... در درخشان ترین دوران انقلاب، در دورهٔ کنوانسیون بندرت حتی کیفر ندید ـ محتملاً با شلاق خوردن. معهدا، «دلیلی برای اینکه انتظار چیز بهتری از فعالیت بیشتر «قو چمان» داشته باشیم، نداریم، و از اینرو بزودی بآن باز نخواهیم گشت.»

حال بهتر است بیالیم نگاهی به گاو بیاندازیم. او در این ضمن با «رویدادهای جهان» مشغول بوده، و در صفحهٔ ۴۲۱ (سپتامبر ۱۸۴٦) «فقط مسائلی که باید عنوان شود را عنوان میکند» و نسنجیده به آن نوع سیاستی کشانده میشود که مسیوگیزو با پیروی از شاریواری - Charivari لقب سیاست «بزرگ» را بدان داده است. در اینجا پیشرفت در مقایسه با دوران پیشین سو سیالیسم بسیط، واضح و آشکار است. ذیلاً برخی موارد [ذکر میشود].

این شایعه به و ستفالی رسید که حکومت پروس را بخاطر مشگلات مالی که خود را

جناس در اصل با: Tricbfcder (انگیزهٔ اصلی، سبب عمده) و Schreibfeder ـ خامه، قلم.
 دهت.
 دهتبس از چامهٔ شیلر «تقدیم به شادی».

در آن می بابد، می توان مجبور به اعطاء قانون اساسی نمود. در عین حال روزنامه ها از مشگلات مالی حاکم در بازار بورس برلن خبر می دهند. گاو بارکش و ستفالی مان که در اقتصاد سیاسی زیاد قوی نیست، باکمال ساده لوحی، مشگلات مالی حکومت پروس را با مشگلات بکلی متفاوت مالی بازرگانان برلنی یکسان می شمارد و فرضیهٔ عمیق ذیل را شرح و بسط میدهد.

و... شاید فعلاً امسال دارانی های شهرستانی یکجا بمثابهٔ دارانی های کشور جمع شود. زیرا مشگلات مالی یکسان باقی می ماند، چنین می نماید که بانک قادر نیست چاره ای برای آنها بیاندیشد. در واقع، حتی کار ساختمان راه آهن که آغاز و طرح ریزی شده با کمیابی تنخواه گردان، به خطر افتاده که در این حالت دولت بآسانی می توانست: (آه، ای ساده لوحی مقدس!) وادار شود خط مشی هائی، (بغایت زیرکانه) و که دوباره بدون وامی ممکن نیست را بعهده گیرد.»

[قسمت] آخر کاملاً درست است، در وستفالی آسوده خاطر، مردم واقعاً معنقدند که هنوز تحت حکومتی پدر شاهی زندگی میکنند. حتی سوسیالیست افراطی شیوهٔ مرکب مان معتقد است حکومت پروس آنقدر ساده لوح است که صرفاً بخاطر رها ساختن گریبان خود از مشگلات بازار بورس برلن باکمک وامی خارجی، قانونی اساسی را عطاکند. ای اعتقاد کور خوشدلانه!

معهذا شامهٔ تیز گاو بارکش وستفالی مان در تیزترین [حالت خود] در ملاحظاتش دربارهٔ سیاست خارجی ظاهر میشود. چند ماه قبل شیوهٔ مرکب سوسیالیسم حقیقی اسرار جدید ذیل پاریسی و لندنی را بو کشید که آنها را برای انبساط خاطر خواننده نقل میکنیم:

شمارهٔ سپتامبر: وفرانسه، ـ وهیئت دولت ظفر مندانه از انتخابات بیرون آمد، چیز دیگری انتظار نمبرفت، (از کی تا بحال یک وستفالی در انتظار چیز ودیگری، جز آنچه وانتظار میرفت، بود،؟). وهر چند ممکن است تمامی اهرمهای فساد را بکار انداخته باشد، هر چند ممکن است... کرشش هائری، بقدر کافی ـ اپرزیسیرن قدیمی (تی تیر، بارو) دچار شکست سختی شدند. اما مسیو گیزو نیز دیگر قادر نخواهد بود بر روی چنین حزب فشرده و محافظه کاری حساب کند، حتی اگر guand même برای وزارت رای گیری شرد؛ زیرا حزب محافظه کار نیز بدو بخش منشعب شد، به هحافظه کاران مغروز ـ Conservateurs bornes با

941

روزنامه های دبا (مباحثه) و اپرک (دوران) خود؛ و محافظه کاران ترقیخواه Conservations بعنوان ارگان خود. (گاو فقط فراموش میکند که این ممانا مسیو گیزو بود که در نطق خود خطاب به رأی دهندگانش در لیزلو ـ Crescit اولین کسی بود که عبارت ومحافظه کاری ترقیخواهانه وا بکار برد) ، بطور کلی، (در اینجا دوباره ناپیوستگی ویژه ای که پیش ازین قوقاً در نزد قوچ ملاحظه شد، شروع میشود، وآنگونه که انتظار میرفت»)، ومسائل انتزاعی ـ سیاسی حزبی که فقط به این منو ط بود که آیاتی بر یا گیزو باید وزیر باشد» (در و ستفالی این، ـ ومسائل انتزاعی ـ سیاسی حزبی \* خوانده میشود، و مردم در آنجا هنوز معتقدند که در فرانسه تاکنون آنان وتنها به آن وابسته میشود، و مردم در آنجا هنوز معتقدند که در فرانسه تاکنون آنان وتنها به آن وابسته مجلس انتخاب شدند و همراه با آنان مسلماً و (برای روشنگری و ستفالیها) ومسائل اقتصاد سیاسی نیز در آنجا مورد بحث قرار میگیرد و (براستی که وستفالی ها) ومسائل وسائلی، که تا بحال در آنجا ورد بحث قرار میگیرد و (براستی که وستفالی جماعت از ومسائلی، که تا بحال در آنجا و مرد بحث قرار میگیرد و (براستی که وستفالی جماعت از ومسائلی، که تا بحال در آنجا و درد بحث قرار میگیرد و (براستی که وستفالی جماعت از ومسائلی، که تا بحال در آنجا و مرد بحث قرار میگیرد و (براستی که وستفالی جماعت از ومسائلی، که تا بحال در آنجا و مرد بحث قرار میگیرد و (براستی که وستفالی جماعت از ومسائلی، که تا بحال در آنجا و مرد بحث قرار میگیرد و (براستی که وستفالی جماعت از ومسائلی، که تا بحال در آنجا و مرد بحث قرار گرفته، چه تصوری که نباید نداشته

سؤال: چرا آریستوکراسی انگلستان بر تازیانه خوردن سربازان اصرار می ورزد؟ پاسخ:

هرگاه تازیانه زدن موقوف شود، نظام وظیفهٔ دیگری باید سازمان داده شود، و هرگاه مربازهای بهتری وجود داشته باشند، آنگاه به افسرهای بهتری نیز نیاز است، (!!)،، کیست که مقامش را به شایستگی و نه خرید و لطف مدیون باشد: به این خاطر، اشرافیت مخالف والغاء تازیانه زدن است، زیرا از این راه حصاری دیگر یعنی تأمین آتیه «پسران جوانتر» خود رااز دست می دهند، معهذا، طبنهٔ متوسط تفوق خود راگام بگام تعقیب میکند و در اینجا نیز به پیروزی نایل میگردد.»

(براستی که چه افسانه ای کارزار انگلیسی ها در هندوستان، افغانستان و غیر، ثابت می کند که در حال حاضر آنان ونیازی به افسران خوب ندارند، و طبقهٔ متوسط انگلستان نه افسران بهتری نیاز دارد و نه سربازان بهتری و نه نظام وظیفهٔ دیگری، و نه اهمیتی به الفاء تازیانه میدهد. اما در زمانی در گذشته، دامپفبوت به هیچ چیز دیگری در انگلستان جز مبارزه میان طبقهٔ متوسط و آریسیتوکراسی اهمیت نمیداد. (ص ۴۲۸).

**شمارهٔ اکتبر:** فرانسه. ـ دمسیر تی یر، Constitutionnet (مشروطه)، ارگان خود طی سالیان متمادی را از دست داد. این روزنامه از سوی نمایندهای محافظه کار خریداری شده و اکنون بتدریج و بطور نامحسوسی؛ (در واقع «بطور محسوسی» فـقط بـرای شـیوهٔ مـرکب سـومیالیسم حقیقی) «به اردوگاه محافظه کاران آورده میشود. مسیو تی یر، که سابق برین تهدید کرده برد که هرگاه وضع برای او غیر قابل تحمل شد، قلم قـدیمیاش را دوبـاره در جـریدهٔ ناسیونال بدست خواهد گرفت، اکنون میگوید که او واقعاً ناسیونال را خریده است.»

(بدبختانه، «ناسیونال ۱۸۳۰»، ناسیونالی مشروطه خواه و اورلشانیست و بکلی متفاوت از «ناسیونال ۱۸۳۴» جمهوریخواه بودکه «گفته میشود مسیوتی یر در واقع آن را در سنهٔ ۱۸۴۲ خریداری نمود.» و آنگهی، دامپغبوت قربانی خرده خدعه گری نامسئولانهای شد. فرومایهای بی وجدان ودشمن امر نیک، چندین شماره - Corsaire نامسئولانهای شد و به هیچ وجه برای خوانندگان و ستفالی اخلاقی نیست را با وفاداری – بازتاب می یابند و به هیچ وجه برای خوانندگان و ستفالی اخلاقی نیست را با وفاداری –

در واقع دامیفبوت چگونه می تواند نردید کند که Corsaire - Salan دستکم بهمان اندازه از وجههٔ اخلاقی و آگاهی از انگیزهٔ رفیع مطبوعات برخوردار است که خود ا**و؟)** 

واینکه مسبو نی یر با این گام بسوی جمهوریخواهان رفته است، بعداً معلوم میشود. کروسکان صدیق، آیا این واز اینکه را مدیون، Corsaire نیستی، ؟ از یک کیلومتری بوی جنگل تویتوبورک بمشام میرسد!<sup>\*</sup> \_ معهذا از سوی دیگر، بخود اجازه می دهد توسط Corsaire، که از تجارت آزاد پشتیبانی می کند، متقاعد شود که به ترویج داد و ستد آزاد Libre échange در فرانسه، موفقیت و اهمیتی فراتر از دارائی و تملک نسبت دهد.

وپیشگویی های ما مشعر بر اینکه کلیهٔ کشورهای صنعتی می بایست همان راه را بروند و به همان هدفی نظیر انگلستان برسند... بنابراین بنظر میرسد آنچنان نادرست نبوده است، زیرا اکنون راست در می آید. از اینرو چنین می نماید که ما ونظریه پردازان غیر عملی، شرایط واقعی را می شناسیم (زنده باد!)، و این شرایط را بهتر از «مردان اهل عمل، که آنچنان مایلند دربارهٔ تجربه و دانش مناسبات و شرایط عملی شان لاف زنند، داوری میکنیم.

ای ،نظریه پردازان، تویتو بورگی بیچاره اشما حتی ،شرایط واقعی، Corsaire - Satan

<sup>• -</sup> Cela sent la forêt teutobourgienne d'un lieue l

را ونمی شناسید، (این چیزهای زیبا در صحنهٔ ۲۷۹ انفاق می افتد.)

شمارة توامير: فرانسه. - ددانشمندان مغز خود را بیهوده بر سر این مساله که سیلابهای دور زننده غالباً در کجا برجود می آید، فرسوده ساختهاند. در زمانی در گذشته، با فرمانی از سوی آکادمی، جنگلهای خشک بر سرکوهها، بمثابهٔ علت شرانداخته شدند؛ بعداً مجدداً غرس شدند و شر همچون سابق بانی ماند.، (ص ۵۲۲) ودانشمندان، از حيث اينكه بزرگترين ياوه در كجا قرار گرفته، ويهو ده،، ومغز خو د را مى قر سايند: ۲) آبا وستفالی معتقد است که آکادمی در فرانسه می تواند فرمانی صادر کند و جنگل ها قطع شود؛ ۲) آیا او معتقد است که جنگل ها نه بخاطر الوار و پول بدست آمده از فروش آن، بلكه بخاطر سيلاب قطع ميشودا ۲) T یا او معتقد است که دانشمندان مغز خود را بر سر علت این سیلابها می فرسایند؛ ۳) آیا او معتقد است که جنگل ها در هر زمان بمثابهٔ علت سیلابها نیاقی شدهاند. هنگامیکه هر کودک فرانسوی می داند که علت همانا تخریب جنگل ها بوده است؛ ۵) آیا او معتقد است که جنگلها مجدداً غرس شدهاند، در حالیکه در هیچ کـجا بیشتر از فرانسه دربارهٔ بی توجه بو دن نسبت به جنگلها و این چنین گستر دمتر بخاطر جنگل زدائی بدون رعایت جنگل کاری دوباره، گله و شکایت عنوان نشده است (علاوه بر نشریات تخصصی نگاه کنید به روزنامه های رفرم، ناسیونال، دموکراسی پاسیفیک و سایر روزنامه های (بوزیسیون، ماههای اکتبر و نوامبر ۱۸۴٦). گاو وستفالی از هر حیث بدشانس است. هرگاه Corsaine - Satan را دنبال کند، سر درگم میشود؛ و هرگاه از نبوغ **خاص خود پیروی کند، درست بهمان انداز، دچار در هم اندیشی میشود.** همانطور که دیدیم، سوسیالیسم حفیقی بتوان دو، در حیطهٔ سیاست عالی،

هسمانطور که دیدیم، سوسیالیسم حفیقی بتوان دو، در حیطة سیاست عالی، شاهکارهای عظیمی را پیاده کرد. براستی که چه فراست و حدشیاتی در مقایسه با گزارشهای قبلی در خصوص ورویدادهای جهان،! و چه معرفت کاملی از «شرایط و مناسبات واقعی،! معهذا، برای دامپفبوت، مهمترین «شرط واقعی»، همانا مقام افسران سلطنتی پروس است. سرگرد آینکه Anneke که در زمانی در گذشته در مطبوعات ماهنانه آلمان اجتناب ناپذیر بود، بحث مهم در موزهٔ بیله فلت دربارهٔ حمل چاقو و گزارش های منتجه دادگاه شرافت و غیره؛ مضمون اصلی شماره های اکتبر و نوامبر را تشکیل میدهد. هم چنین اطلاعات جالبی دربارهٔ دویچه تسایتونگ (روزنامه آلمان) که پا بعرصهٔ و جود نگذار د، سلطنت گدایان فرانسه که در قرن هفدهم مضمحل شد و از سوی مونتل<sup>\*</sup>، توصیف گشته و شرایط بیکسان وراقعی، دیگر بما میدهد. در این میان گاه گاهی علامتی ضربدر که هنوز هم کاملاً شیوهٔ سادهٔ سو سیالیسم حقیقی را نشان میدهد و کلیهٔ شعارهای آن را با بیشترین هوشیاری بروی هم انبار میکند، ظاهر میشود: تئوری آلمانی و پراتیک فرانسوی متحد میشود، کمونیسم باید به موقع اجراء در آید تا اینکه اومانیسم بتواند قرانسوی متحد میشود، کمونیسم باید به موقع اجراء در آید تا اینکه اومانیسم باید. تحقق یابد (ص ص ۵۸ – ۴۵۵)، و هکذا. \*\*گاه به گاه تذکارات مشابهای از گذشته، از قرچ یا حنی از خودگاو سر میزند، بدون اینکه دستکم هم آهنگی الهی و شرایط واقعی، را بر هم زند.

اکنون بیائیم از فوج اصلی ارتش وستفالی دست کشیم، برای اینکه مانورهای ستون جدا شدهای را تعقیب کنیم که در درهٔ لعنتی Wupper [و پر إ در حول و حوش نمسیس<sup>۳</sup> Nemesis نسقش سنگر گرفته است. برای مدنی نسبتاً طولانی، جناب ف مشناکه نامی در نسقش پررسه Perscus در مسقابل عسموم، سپر گورگن Gorgon **L ینه اجستماع م** موم روی آثینهٔ اجتماع داشته بود، و در واقع آنچنان موفقیت آمیز که نه تنها عموم روی آثینهٔ اجتماع بخواب رفتند بلکه این یک وردل عموم بخواب رفت. معهذا پرسهٔ Perscus ما، شوخ طبع و بذله گوست؛ و بعد از اینکه این نتیجهٔ غبطه آور را بدست آور د، بخللاع میر ساند (آخرین شماره، آخرین صفحه): ۱) که آئینهٔ اجتماع مرحوم شده است<sup>(۱)</sup>

۳. آمانس آلکسی موننل، ناریخچهٔ دولت های مختلف فرانسه... (مستخرجاتی از این اثر در مقالهٔ مططنت
 گدایان فرانسوی در قرن هجدهم» منتشر، در وست فلیشه دامپغیوت داد، شد، است).

۵. تلمیحی است به مقالهٔ «اومانیسم ، کمونیسم» که بوسیلهٔ علامت ضربدری (×) مشخص شده است.
 ۵. مث.

۱. در اصبل آلمبانی جیناسی بیا وازهٔ schlafen (خیوابییدن، خفتن)، einschlafen (بخواب رفتن)، entschlafen (بخواب ابدی فرو رفتن، مردن، رحلت کردن). ۲) که، برای اجتناب از تاخیر، بهتر است در آینده آن را از طریق پست سفارش داد. و آنگاه بعد از تصحیح آخرین اشتباه چاپی، صحنه را ترک میکند.

هم اکنون از این جنبه با توجه به «شرایط واقعی» می توان دید، که در اینجا نیز با شیوهٔ مرکب سوسیالیسم حقبقی سروکار داریم. معهذا، تفاوت مهمی میان فوچ و گاو و پرسهٔ ما وجود دارد. بابد ثبت شود که قوچ و گاو حتی الامکان نسبت به وشرابط واقعی، یعنی به شرایط وستفالی و آلمان بطور اعم، وفادار باقی میمانند. بر انگیزهٔ آن همانا نمایش رقت انگیز فوقاً ارائه شده از قوچ است. برانگیزهٔ آن همانا توصیف های مهربانانه از حیات سیاسی آلمان است که باید آن را نادیده می گرفتیم. آنچه آنان بانظرگاه جدیدشان بررسی میکنند و آنچه بالاخص از شیوهٔ بسیط با خود آوردهاند، همانا کو تهنظری ساده لوحانه و بی پیرایهٔ واقعیت آلمان است؛ توجیه انسان، و تئوری آلمانی، و غیره به انواع علائم ضربدر و دیگر ستارگان تابع واگذار شده است. برای آینهٔ اجتماع [جریان] درست عكس است. در اينجا پرسه، فرماندهٔ ارتش حتى الامكان خود را از شر واقعيت خرده ـ بورژو آئی خلاص میکند و استئمار آن رابه ملتزمین خود واگذار میکند، و وفادار به انسانة خود، خويشتن را به آسمان تئوري آلماني ارتقاء ميدهد. او بيشتر قادر است تا برای «شرایط واقعی» تحقیر معینی را نشان دهد، زیرا دارای نظرگاه بمراتب معین تری است. هرگاه ستارگان وستفالی مستقیماً شیوهٔ مرکب را نشان دهند، آنگاه پر سه کل آنچیزی است که در آلمان مرکب ترین است. \* معهدا، او در میهورانیه ترین مبارزات ايد تولو ژيک خود، موضع خويشتن را همواره بر وياية مادى، اتخاذ ميكند و اين شالودهٔ مطمئن باو در مبارزه با خطرات شهامت مبدهد. گو تسکوف، شتاین مآن، او ینس و سایر شخصیت های مهم برای سالیان دراز بیاد آورده خواهند شد. معهذا «پایهٔ مادی» پرسهٔ ما عمدتاً شامل مطالب ذیل است:

۱ ـ «همانا فقط با برانداختن بایا مادی جامعهٔ ما، یعنی نفع شخصی است که انسان متفاوت خواهد شد.» (شمارهٔ دهم، ص ۵۳)<sup>(۱)</sup>

هرگاه شیوه بسیط، که این چنین بارها فکر قدیمی را بیان داشته، فقط اگر میدانست که نفع شخصی پایهٔ مادی جامعه است، همانا شیوهٔ مرکب می بود، و تحت لوای پر سه مان

# - tout ce qu'il y a de plus compose en Allemagne.

در اینجا و ذیلاً نقل قول ها از بادداشت شناکه بر مقاله گوتسکوف است.

می توانست زندگی آموده و فروتنانهای را با تمام دینداری و نیک نامی فراهم آورد. اما بدينسان خودش هيچ گونه يابة مادي نمي داشت، همانطور كه توسط گونة رسول مكتوب **است،** چنین واقع شد: نجيب زاده له و لولي نداشت ـ [پس] بر روی چه بنشیند؟<sup>(۱)</sup> اینکه این پایه و نفع شخصی چقدر ومادی، است را در ضمن میتوان از قطعهٔ ذیل مشاهده نمود: واگو ئیسم، نفع شخصی، (که از اینرو یکسانند و در نتیجه واگو ٹیسم ایضاً وپایه ای مادی، است)، وجهان را ترسط اصل اهر کس برای خود، مختل میسازد،، و غیر، (ص ۵۳) بدينظريق همانا «پايهاى مادى» است كه نه بوسيلة واقعيات «مادى» بلكه «اصول» اید Tل (نفسانی) مختل میشود. فقر همانگونه که شناخته شده (برای هر کسی که تاکنون نشناخته شده باشد، خود پرسه در محل فوقاً \_ یاد شده تشریح میکند)، ایضاً جنبه ای از وجامعة ما واست. معهذا اطلاع مي يابيم كه نه وبابة مادى، و نفع شخصى، بلكه برعكس uu contraire وتعالى و استعلام، بشريت را دچار فقر ساخته است.» (ص ٥٢ ـ هر سه نقل قول تنها از يک مقاله است.) انشاالله واستعلام، سريعاً پرسهٔ بدبخت را «از فقری، که «پايهٔ مادی، او را بدان «دچار ساخته، آزاد سازدا ۲ ـ وتودهٔ واقعی، نه بوسیلهٔ اید،، بلکه توسط منافع بخوبی درک شده، بحرکت در مىآيد... در انقلابي اجتماعي... اگوئيسم حزب محافظه كار با اگوئيسم نجيبتر تـرد. نیازمند رستگاری مواجه خواهد شدیاا (توده ای ونیازمند رستگاری، انقلاب میکندا)... ی توده در واقع برای دمنافع بخوبی درک شدهٔ خود، بر ضد منافع و حشیانهٔ اشخاص خاص که توسط نیرونی اخلاقی و اشتیاق بی قرار، حمایت و نگاهداری میشود، مبارز، میکند.» (شمار: XII) من ۸۶)<sup>(۲)</sup>

۱. آخرین منظور از هجویه گونه «کلیت - Totalität» مفتیس شده است.

۲. در اینجا و ذیلاً انگلی از مقالات زیرین فریدریش شناکه، شاهد مثال میآورد، دیک او انگلیست جدید نقاده و دجناب ف. اشنانمن دربارهٔ در بوزگی و کمونیسم، هر دو مقاله در شمارهٔ ۱۲ آینهٔ اجتماع منتشر شد.

. هن.

ومنافع بخوبی درک شده پر سه مان ونیاز مند رستگاری، که بدون تر دید و توسط نیرولی اخلاقی و اشتیاق بی قرار حمایت و نگاهداری میشود،، مشتمل بر ومواجه شدن،، واگولیسم حزب محافظه کاره با واگوئیسم نجیب تر، سکوت است، زیر او وحتی ایدهای هجزاه را بدون اینکه در عین حال با شیوهٔ مرکب سوسیالیسم حقیقی از در سازش در آید وبحرکت وا نمیدارده.

۴ ـ افقر همانا پیآمد مالکیت، که مالکیت خصوصی و در ماهیت خود مـنحصر بـفرد است، میباشداله (XII، ص ۷۹)

۴ - ۱۵ن مجامعی که در اینجا منظور است، نمی تواند معین شود؛ معهدا اگر منظور مصنف مجامع اگرئیستی سرمایه داران باشد، آنگاه مجامع مهم کارگران یدی علیه قدرت خودکامانهٔ کارفرمایان را از یاد برده است، اا (XII) (۸۰)

پر سه خوشبخت تر است. ونمی تواند معین شود، از اینکه قصد گفتن چه نوع یاو ۱ی را داشت، اما اگر ومنظور، او صرفاً نوع سبک دار باشد، آنگاه به هیچ و جه یاو منطقی بیکسان ومهم، را از یاد نبر ده است. در رابطه با مجامع، بعلاو ه ذکر میکنیم که در صفحهٔ ۴۸، اطلاعات مهمی دربارهٔ ومجامع به معنی واقعی، که آگاهی پر ولتاریا را ارتفاء می دهد، و کل (ااا) و مخالفت با شرایط موجود، پر ولتاریا، (ا) را نکامل میدهد، بما تحویل داده میشود.

پیش ازین، در بالا،<sup>۳۳</sup> در رابطه با جناب گرون، دربارهٔ عادت سوسیالیستهای حقیقی که با جذب تئوریهائی که بوسیلهٔ از بر کردن عبارات و شمارهای مجزا درک نمی کردند، سخن گفتیم.<sup>(1)</sup> شیوهٔ مرکب از شیوهٔ ساده فقط بوسیلهٔ کمیت چنین لقمه های هضم نشدهای که توسط و سایل غیر اخلاقی بدست می آید و از اینرو بعجله بلعیده میشو د و نیز بوسیلهٔ درد دل موحش ناشی از آن، متمایز می گردد. دیدیم که چگونه ومناسبات حقیقی، و ومسائل اقتصاد سیاسی، و غیره با هر کلمه در میان و ستفالی ها ظاهر میشو د، و چگونه پرسهٔ بی باک دربارهٔ وپایهٔ مادی،، وسنافع بخوبی درک شده، و و مخالفت پرولتاریا، زحمت می کشد. بعلاوه این پهلوان اخیر الذکر آینه<sup>(۲)</sup> از وفئو دالیسم پول. که

۱. فریدریش انگلی، سوسیالیسم آلمانی بصورت اظم و نثر، رسالهٔ ۱۱ (نگاه کنید به کارل مارکس رف ریدریش انگلی، مجموعهٔ کامل آثار، ج ۶).

۲. تلمیحی است به نشریهٔ Gesellschaftssplegel (آینهٔ اجتماع).

بهتر بود آن را به مؤسس آن، فوریه، واگذار میکرد، هر گونه استفادهای که دلش بخواهد، میکند. او آنقدر اندک معنای این شعار را درک کرده که در شمارهٔ XII، ص ۷۹، مدعی میشود که «بجای اشرافیت فئودال، اشرافیتی صاحب مال، توسط این فئودالیسم «بوجود آمده» که طبق آن

۱) وفتو داليسم پولى، يعنى واشرافيت صاحب مال، خود را وبو جود مي آورد.

۲) «اشرافیت فتو دال» همانا «اشرافیتی ضاحب مال» نبوده است. بعد در صفحهٔ ۷۹، وی این عقیده را بیان میکند که «فتو دالیسم پول» (یعنی فتو دالیسم بانکداران، که سرمایه داران کوچکتر و صاحبان صنایع را بمثابهٔ و اسال های خود دارا هستند، اگر بخواهیم استعاره را حفظ کنیم) و «فتو دالیسم صنعت» (که پرولتارها را بمثابهٔ و اسال های خود دارا است) «فقط یکی» اند.

آرزوی پارسا منشانهٔ ذیل پهلوان آینه، آرزوئی که شخص را به یاد امید مسرت آمبز وستفالی ها می اندازد که برای راهنمائی مجلس نمایندگان فرانسوی، تویتوبورگی خود، دوره ای از درسگفتار مربوط به اقتصاد سیاسی را تفسیر می کند، ایضاً آزادانه با «پیایهٔ مادی» مربوط می شود.

«اما در شمارهٔ تریبون خلق (نیویورک) که برایمان ارسال شد باید خاطر نشان سازیم که تا بحال تقریباً به هیچوجه چیزی... دربارهٔ تجارت و صنعت آمریکا نیامو خته ایم... نبود اطلاعات آموزنده دربارهٔ شرایط صنعتی و افتصادی که با این همه: (واقعاً؟)، همواره اصلاح اجتماعی از آن آغاز میشود:، و هکذا. (شمارهٔ دهم، ص ۵۶)

بنابراین، تریبون خلق Volks - Tribun، روزنامهای که بدنبال آن است تا تبلیغات نوده پسندانهای را در آمریکا ادامه دهد، مورد نکوهش قرار می گیرد، نه به این خاطر که کارش را اشتباها آغاز کرده، بلکه به این خاطر که غفلت می ورزد به آینه اجتماع «اطلاعاتی آموزنده، دربارهٔ چیزهائی دهد که با آن، بنحوی که بهر صورت در اینجا تقاضا می شود، هیچ گونه سر و کاری ندارد. از وقتی پرسه، «پایهٔ مادی» که نمی داند با آن چکار کند را محکم در دست گرفت، طالب آنست که همه کس دربارهٔ آن باو اطلاعات دهد.

بعلاوه، پرسه ایضاً باو میگوید که رقابت، طبقهٔ متوسط کوچک را نابود میکند، و اینکه

| وجون تجمل پارچهٔ منگین بصورت مد لباس بیش از نظایر آن، بغایت کمرشکن                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| است. (۲۱۱، ص ۸۳ ـ شاید پرسه معتقد است که لباس سانن بهمان سنگینی لباس                  |
| زرهی است)                                                                             |
| و برای اینکه خواننده دربارهٔ «پایهٔ مادی، نصورات پرسه مان تر دیدی نداشته باشد،        |
| در شمارهٔ دهم، ص ۵۳ گفته میشود:                                                       |
| وجناب کو تسکرف بدوا برای آشنا ساختن خود با علم العانی جامعه، کار خوبی انجام           |
| میدهد بطوریکه خاطرات کمونیسم من <b>نور فرانسوی</b> . بر مبر راه او قرار نمیگیرده.     |
| و در صفحهٔ ۵۲:                                                                        |
| دکمونیسم آلمانی میخواهد جامعهای را بوجود آورد که کار و شمتع یکسانند و دیگر            |
| بوسیلهٔ پاداشدهی ظاهری از یکدیگر جدا نمی شوند.                                        |
| فوقاً دیدیم که هر دو هم ایعنی وعلم آلمانی جامعه و جامعه ی که باید وبوجود              |
| T بد، مشتمل بر چه چیزی است، و خودمان را در دقیقاً بهترین جامعه نیافنهایم.             |
| تا جائی که به رفقای پهلوان آینه مربوط میشود، وجامعهای، بـغایت مـلال آور را            |
| »بو جود آوردهاند». آنان مدت زمانی قصد داشتند برای شهریان و روستائیان آلمانی           |
| نقش مشيت الهي را بازي كنند. بدون دانش ر خواست نشرية <b>آينة اجتماع هيچ سفال</b>       |
| گذاری از بام به زیر پر تاب نمی شود و هیچ کودک خردسالی بآب نمی افند. خوشبختانه         |
| برای روزنامهٔ روسنا <sup>۱۲۵</sup> Dorfzcitung که این رقابت خطرناک از آب در آمد، اخوت |
| Tینهای بزودی از این فعالیت کسل کننده دست کشید: یکی بعد از دیگری بخاطر                 |
| خستگی زیاد بخواب رفنند. کلیهٔ شیوهها بیهوده برای برانگیختن آنان آزموده شد، تا         |
| خون حیاتی جدیدی را به نشریه تزریق کنند؛ تأثیر به سنگ بدل کردن سپر گورگون              |
| Oorgon ایضاً بر مقاله نویسان نیز مؤثر واقع شد؛ در پایان، پرسه مان با سپر و ویایهٔ     |

مادی،اش ... ویگانه قلب حساس در میان اجساد،<sup>(۱)</sup> ..، تنها در آنجا ایستاد، بند تسمهٔ ناممکن نمسیس جسیم به ویرانه ای تبدیل گشت و به موجودیت آینهٔ اجتماع خانمه داده شد.

Tسایش نثار خاکسترش بادا در ضمن بیانیم چرخ را بگردانیم و صورت فلکی درخشانی را در منطقهٔ همجوار نیمکرهٔ شمالی جستجو کنیم. دب اکبر، خرس بزرگ، یا

۱. تضمینی است از بیتی از شعر شیلر موسوم به وغواص Der Taucher.

پوتمن بزرگ خرسی، که ایضاً صورت فلکی هفت ستاره نامیده میشود، با دم نابان و فروغ دار خود بسوی مان پرتو افشانی میکند، زیرا همواره با شش تای دیگر ظاهر میشود تا به بیست صحیفهٔ چاپی مقرر شده بر مد.<sup>۹۲</sup> جنگاوری دلاورا که از وضع چهار پائیاش بر نقشهٔ آسمانی کسل گشته، و دستکم بر روی دو پای عقبی خود بلند شده و خود را همانگونه که مکتوب است، مجهز ساخته است: آنگاه اونیفورم خلق و خو و زنار اعتقاد را دربر کنید؛ سر دوشی های گزافه گوبی را بر شانه های خود استوار نمائید و مه، زینت دهید؛ و کمر خود را با نیزهٔ زهر آگین تنفر از خودکامگی بندید و نماین مه، زینت دهید؛ و کمر خود را با نیزهٔ زهر آگین تنفر از خودکامگی بندید و نماین مه، زینت دهید؛ و کمر خود را با نیزهٔ زهر آگین تنفر از خودکامگی بندید و نماین مهمهز شده، در جلوی گردان خود قدم بر میدارد، شمشیر خود را از نبام میکشد و فر مان

سربازان از فراز محل پنجرهٔ ادارهٔ نشریات، چهل لولی دور<sup>(۲)</sup> Louis d'or نظاره گر شماست.<sup>(۲)</sup> مدافعان قهرمان واصلاح کامل جامعه و به اطراف خود بنگرید، آیا خورشید را مهربینید ۴ در آنهجا خهورشید آقوسترلیتس که پیروزی ما را نوید مه دهد، می درخشد،<sup>(۴)</sup> سربازان ا

وآگاهی از جنگیدن فقط برای فقرا و راندیمان، برای مورد خیانت فرار کو فنگان و ناامیدان، بما جرأت و بی باکی می دهد، تا بآخر پایدار بمانیم. ما از اقداهات نیم بند دفاع نمی کنیم، خواهان چیزی مبهم نیستیم، (بلکه بیشتر خواهان چیزی بکلی در هم و برهم هستیم)؛ ودر نتیجه قاطع هستیم و به رغم همه چیز برای همیشه به مردم و به تودههای ستم دیده وفادار باقی می مانیم او (سالنامه های راین، 11، دیبا چه.)

دوش فنگا ـ خبردارا ـ پیش فنگا ـزنده باد نظم اجتماعی نوین، که آن را طبق نظر با ۱۴ فصل و ۱۳ مادهٔ آلین نامهٔ نظامی حک و اصلاح کردهایم!

وبطبع، سرانجام این مهم نیست که چیزها آنگونه خواهند بود که ما اظهار داشتیم، بلکه آنها از آنچه دشمن تصور میکرد، و از آنچه تا بحال بودند متفاوت خواهد بـود. کـلیهٔ نهادهای منفور، که توسط عمل پلید در طی قرون برای خانه خرابی و مردم بوجود آمده است، از بین خواهد رفتاه (سالنامههای راین، II، ص ۲۴۰)<sup>(۱)</sup>

پدرسو خته هاا خبردارا - درجاا بچب چپا پافنگا آزادا پیش، قدم روا - اما خرس ذاتاً یک حیوان حقیقی آلمانی است. بعد از اینکه هورای رعدآسای عمومی توسط این نطق برانگیخته شد، و وی بدین نحو یکی از شجاعانه ترین اعمال قرن ما را انجام داد، در خانه می نشیند و خود را به دست قلب محبت آمیز و مشفق خود در مرثیه ای رقت انگیز و طولانی دربارهٔ «ریاکاری»<sup>(۲)</sup> می سپارد. (سالنامه های آلمانی، ۱۱، ص ص ۴۹ - ۱۲۹) بدر زمان ما، که روح و جسم توسط کرم خود خواهی از درون پوسیده و خورده شده، -بد بختانها - افرادی و جود دارند که قلب گرم و تپنده ای در سینه هایشان وجود ندارد، و دیدگانشان هیچگاه با اشگ دلسوزانه پر نشده و از جمجمه های تهی شان هیچ گونه برق خیره کننده ای از شور و اشتیاق برای بشریت، نگذشته است.

خواننده، اگر چنین کسی را یافتی بگذار او مرثیهٔ وریاکاری، اثر خرس بزرگ را بخواند و بگرید و زار زند و اشک بریزد! او در اینجا خواهد دید چقدر بدبخت، فلکزده و ساده است زیرا خواه او الهیات دان، وکیل، خطبیب، دولتمرد، بازرگان و یا جاروساز باشد یا کنترل چی نمایش، در اینجا ریاکاری خاص خصلت نمای هر گروه اجتماعی را افشاه شده خواهد یافت، و مشاهده خواهد کرد چگونه ریاکاری در همه جا و بویژه در آنچه لعنت محنت افزای وکلام، است، خود را پوشانده است. هرگاه این، او را توبه کار نمیکند و حالاتش را اصلاح نمی سازد، در خور اینکه در قرن خرس بزرگ متولد شده باشد، نیست. در واقعیت امر، باید خوسی صادق، و نه آنگونه که انگلیسی جماعت میگویند، «هالو، بود تا سالوسی دنیای پلید را در هر جا استشمام نمود. برای او همانگونه واقع میشود که برای پیشینیانش در «پارک لی لیس»<sup>(۲)</sup>

۱. هرمان بو تمن، دپس از طوفان نوح، "Aprés le déluge" . هت. ۲. هرمان بوتمن، وریاکاری، (l feuchelei). \_ هت. ۳. در اینجا و ذیلاً، انگلس سه قطعه از شعر گو ته موسوم به پارک ولی لیس، را نقل قول میکند. ، ه.ث.

و اکه اهنگامیکه در گوشه ای می ایستم، و از دور به وراجی هایشان گوش می دهم، و اضطراب و تشویش را می بنم، غرولند کنان مراجعت می کنم، و بعد راه می افتم و میروم، و بعد لند لند کنان به حول و حوش مینگرم، و سپس کمکی به عقب بر میگردم، و أنكاه بالاخره مراجعت ميكنم. البنه، زیرا چگونه ممکن است از ریاکاری در جامعهٔ بکلی فاسدمان، گریخت! اما این هم انگيز است اهر کس می تواند، هتاک، از خود راضی، خیانت بیشه و بدخواه و هر چیز دیگری که برمی گزیند باشد، زیرا شکل مناسب را یافته است، (ص ۱۴۵) این واقعاً برای اینکه شخصی را ناامید کند، کافی است، بریژه اگر شخصی، خبر می یزرگ باشدا و وفسوسا! خانواده نيز با دروغ لك دار ميشود... و رشته اى از دروغ درست از ميان خانواده میگذرد و بطریق موروثی از یک عضو به عضو دیگر میرسد. وای بر، سه بار وای بر رؤسای خانوادهٔ میهن آلمانی ا بناگاه خشم به غلبان می آبد و روحی توانمند از دماغ بیرون میزند، [ر] ماهیت درونی از کوره در میرود . و خرم بزرگ دوباره بر روی دو پای عقبیاش بلند میشود: ولمنت به خرد - غرضیا با چرخ دند های سیاهتان... و صدای نخراشید: قارقارتان... لعنت به خود - غرضی ا ... میلیرنها میلیون بردگان بدبخت ا ... گریان و زنجمور ، کنان، شکوه و شيرن کنان... لعنت به خود غرضي ا ... لعنت به خود ـ غرضي... خيل آخوندان بلمام... نفخهٔ طاعون... لعنت به خود ـ غرضی ا... دیو خود ـ غرضی... (ص ص ۲۸ ـ (199 و آنگاه موهایم سیخ میشود؛ و أيا عادت به خدمت كرد.ام. و هر بو تۀ زينتي نزديكي، مرا دست می اندازدا از باغچهٔ جمن کاشته

880-

و چمن زار پوشیده از علف انبو. و کو تاه شده میگریزم؛ درخت شمشاد بمن دهان کجی میکند، از کار، ملول و کسل میشوم؛ با جلف بازی در آوردن، دست از کار می کشم، می جرم، می گریم، و تا نیمه جان شوم به پس و پیش غلت می زنم. فسوساا فقط مصيبت خودم رابر يريان كوهستان ظرف چيني مهمل هدر مي دهما بزرگترین وریاکاری، کل نوحه گری عبارت است از درک و تشخیص اینکه چنین ارحموا [لی] . miserere که از عبارات و خاطرات رمانهای سه گانه گر د آوری شده، توصيفي است از ورياكاري، در عصر كنوني، و با تظاهر باينكه ابنها همانا براي خاطر بشريت رنج ديده است، اين مترسك موجب خشمگين شدن شخص ميشو د. **هر کسی که اصولاً** با نقشهٔ آسمان آشنا باشد می داند که خرس بزرگ در آنجا در گفتگوی دوستانهای با نمود فردی غیر جالبی که دارای چندین سگ تازی بهم بسته شده و بو تس Booles نامیده میشود، یافت میشود. این گفتگو در گنبد مینای سوسیالیسم حقیقی در صفحات ۵۲ ـ ۲۴۱ سالنامه های راین، ج ۲ چاپ شده است. نقش Booles توسط خود جناب زمیگ Semmig به عهده گرفته میشود که جستارش دربارهٔ **وسوسیالیسم، کمونیسم و او مانیسم، پیش ازین در بالا مورد بحث قرار گرفت. بدینسان به** دار و دسته ساکسون میرسیم که او برجسته ترین ستارهٔ آن است، و بهاین خاطر کتاب **کوچکی دربارهٔ اوضاع ساکسون** Sächsische Zustände به رشته تحریر در آورده. در قطعهای که سابق بر این شاهد مثال آوردیم، خرس بزرگ دربارهٔ کتاب کو چک نعرهای از سر رضایت کامل می کشد و کل صفحه را «با شادمانی پرشوری»<sup>(۱)</sup> از بر میخواند. این شاهد مثالها برای مشخص ساختن کتابچه من حیث المجموع کفایت میکند و بسیار **بجا ر** بمورد است زیرا نوشتآ رهای بر تس Booics از جهات دیگر در خارج از کشور غیر فابل دستر م است.

هر چند بوتس در «اوضاع ساکسون»، از اوج شهو د به «مناسبات واقعی» هبوط میکند، هنوز هم باکل دار و دستهٔ ساکسون خود، و همین طور ایضاً با خرس بزرگ، و با دل و جان، به شیوهٔ بسیط سوسیالیسم متعلق است. بطور کلی، شیوهٔ مرکب خود را با و ستفالی ها و برادری آینه، بویژه با قوچ، گاو و پرسه، خسته و کوفته میکند. بنابراین، دار و دسته ساکسون و دیگر دار و دسته ها تنها تکامل های بعدی سوسیالیسم حقیقی ساده، که پیش ازین در بالا توصیف کردیم را بما ارائه می دهند.

بوتس Boötcs بمثابهٔ یک شارمند و تصویرگر دولت مشروطهٔ آلمان، در وهلهٔ نخست یکی از سگان تازی خود را علیه لیبرآلها ول میکند. برایمان کمتر ضروری است تا این نطق آتشین انتقادی مشعشعانه را مورد بررسی قرار دهیم، زیرا، نظیر هر نطق پر طنطنهٔ مشابه سوسیالیست های حقیقی، چیزی جز آلمانی کردن انتقاد از همان موضوع از سوی سوسیالیست های فرانسوی نیست. بوتس، درست در همان موقعیت سرمایه داران است؛ اگر کلمات خود او را بکار بریم، او صاحب وفرآور دهائی است که توسط کارگران، فرانسوی و نمایندگان ادبی آنان و بمثابهٔ پیآمد میرات کور سرمایه های خارجی، پتولید شده است. (سالنامه های راین، ۱۱، ص ۲۵۲، ۲۵۲

او حتی آنها را بآلمانی برنگردانده، زیرا این کار پیش از او قبلاً از سوی دیگران انجام شده است. (مقایسه کنید با کتاب شهروند آلمانی، Deutsches Bürgerbuch معین که بطور سالنامه های راین، ۱، و هکذا) او صرفاً واین میراث کور و را تو سط و نابینائی معین که بطور ماده نه آلمانی، بلکه نوع خاص ساکسونی است، بسط و تو سعه داده است. به این ترتیب، وی میگوید (همانجا، ص ۲۴۳) که لیبر آل ها از و گزارش های حقوقی همگانی حمایت کردند تا تمرین های پر طمطرافانهٔ خود را در دادگاه عدالت و ایبراد کنند. بدینطرین بوتس، به رغم شور و شوقش علیه بورژو آزی، سرمایه داران و غیره، لیبر آل ها را آنقدر نوکران اجیر شدهٔ آنان نمی بینند که، وکلاء را.

نتیجهٔ بررسی های موشکافانهٔ بونس ما از لیبرآلیسم قابل ملاحظه است. سوسیالیسم حقیقی هیچگاه قبلاً این چنین آشکار گرایش ارتجاعی سیاسیاش را بیان ننموده: واما شما... پرولتارها...که سابقاً میگذاشتید توسط این بورژواً ـ لیبرآلها بحرکت وا داشته شوید و در آشوب و پریشیدگی گمراه گردید (به ۱۸۳۰ بیاندیشید) مراقب باشیدا از آنان در مساعی و مبارزانشان جانبداری نکنید... بگذارید آنان بتنهائی مبارزهٔ آنچه...

- **۶**۸۶

تنها برای منافع خاص خود شروع میکنند را بپایان برسانند؛ مخصوصاً در **در تونیهای** سیاسی که همواره از یک اقلیت ناراضی نشئت میگیرد که تشنهٔ قدرت است و دوست دارد قدرت حاکم را سرنگون سازد و حکومت را برای خود بچنگ آرد، **هیچگاه شرکت** نجولید.» (ص ص ۴۶ ـ ۲۴۵)

بوتس دارای قانونی ترین دعاوی نسبت به قدردانی از حکومت همایونی ماکسون است - ناج گل سداب<sup>(۱)</sup>، کمترین پاداشی است که میتواند باو داده شود. هرگاه میسر میبود که پرولتاریای آلمان میتوانست از اندرز او پیروی کند، موجودیت مدل دولت فئو دالی، خرده - بورژو آثی و دهقانی - دیوانسارانهٔ ماکسون برای مدت زمانی طولانی تأمین میشد. بوتس دستخوش این خواب و خیال است که آنچه برای فرانسه و انگلستان، جائی که بورژو آزی حکومت میکند، خوب است؛ برای ساکسونی که در آنجا هنوز از حکومت کردن بسیار فاصله دارد، نیز باید خوب باشد. بعلاوه، چقدر برای پرولتاریا واقع برای بورژو آزی یا فراکسیونی از بورژو آزی، که بوتس میتواند هر روزه در روزنامه های پرولتری با فراکسیونی از بورژو آزی، که بوتس میتواند هر روزه در استگلستان جدائی دولت از کلیسا، باصطلاح تعدیل منصفانهٔ بدهی ملی، و مالیات بندی انگلتسان جدائی دولت از کلیسا، باصطلاح تعدیل منصفانهٔ بدهی ملی، و مالیات بندی مستقیم است؛ و در فرانسه، تعمیم حق رای به خرده - بورژو آزی، الغاء حقوق گمرکی شهری و هکذا.

و بالاخره، کل (آزادی اندیشهٔ مشهور، ماکسون «هباء بی شکل صرف... و مبارزهای زبانی است،، نه به این خاطر که توسط آن هیچ چیز بدست نمی آید و بورژو آزی یک گام بجلو نمی رود، بلکه به این خاطر که باکمک «شما، لیبر آل ها قادر به انجام مداوای اساسی جامعهٔ مریض نیستند.. (ص ۲۴۹) آنان کمتر قادرند به چنین کاری دست زنند زیرا حتی معتقد نیستند که جامعه مریض است.

در این باره کافی است. در صفحهٔ ۲۴۸ بو تس دومین سگ تازی اقتصادی را رها میسازد.

ودر لایب سیگ... وبتازگی کل نواحی پا بعرصهٔ وجود نهاد، (بـوتس دربـارهٔ نـواحـیی میداند که تازه وپا بعرصهٔ وجود نگداشت، بلکه از آغاز قدیمیاند.) ومعهذا، در نتیجهٔ این،

\_ ه.ث.

عدم تناسب حزن انگیزی در خصوص عمارات پیش آمد، که در آنجا فقدان منازلی به (۱) وقیمت حد و سط، و جود دارد. بخاطر علاقهٔ وافر (۱ فرض میشود به معنی اجاره بیشتر باشد)، وهر مقاطعه کار جدیدی این را به نحوی در نظر میگیرد که فقط برای خانوارهای بزرگ مناسب باشد؛ بعلت نبود انراع دیگر منازل، بسیاری خانواده ها مجبورند عمارات و ساختمانهای بزرگتری را اجاره کنند که نیازمندند یا و سع پرداخت آن را دارند. به این میشوندا و (این واء در خور تعجبی (۱) ثانوی است.) ومختصر اینکه، طبقه متوسط تحتانی در واقع باید از میدان بدر شود.»

تنها می توان سادگی بدوی این سگ نازی اقتصادی را تحسین و ستایش کر دا بونس متوجه است که طبقهٔ متوسط تحتانی روشن اندیش شهر لایب سیگ به نـحوی خـانه خراب میشود که برای ما بسیار نوید دهنده است. در روزگار ما هنگامیکه کلیهٔ وجوه تمایز از انواع انسان ها زدوده میشود، (ص ۲۵۱)، این پدیده باید برای او بیکسان **خوشآیند باشد؛ اما برعکس، او را اندو هگین میکند و او را و امیدارد بدنبال انگیز، و ملت آن باشد. او این انگیزه را در خبائت مقاطعه کاران شهو دی می بابد که هدفشان این** است که هر پیشه ور و دکاندار کوچکی را در یک قصر با اجارهٔ گزافی جا دهند. •مقاطعه کاران خانه های جدید. لایب سیگ آنگونه که بوتس به ناشیانه ترین و در هم اندیش ترین زبان ساکسونی که نمی تواند آلمانی نامیده شود ـ توضیح می دهد، برتر از کلیهٔ قوانین رقابتند. آنان مسکن های گرانتر از تقاضا و نیاز مشتریان خود می سازند، و جود را نه با وضم بازار، بلکه با انفع بیشتر، وفق میدهند، و حال آنکه در هر جای د بگری نتیجه این خواهد بو د که منازل شان را با قیمت نازل تر و اگذار کنند، آنان در لا ب سیگ موفق میشوند بازار را تابع ارادهٔ مستبدانیهٔ bon plaisir خاص خود نمایند و مستأجران را مجبور میسازند خود را با اجار مای هنگفت، خانه خراب کنند! بو تس پشه وا بجای فیل میگیرد و عدم توازن موقتی میان عرضه و تقاضا در بازار مسکن را بجای وضع ثابت امور و در واقع بجای علت خانه خرابی خرده ـ بورژو آزی مـیگیرد. امـا سوسیالیسم ساکسونی را بخاطر چنین ساده دلی می توان بخشید مادامکه

وکاری در خور انسان انجام دهد که انسانها واو، را بخاطر آن دعای خیر کنند.، (ص ۲۴۲) ق**بلاً میدانیم که** سو سیالیسم حقیقی یک مالیخولیائی بزرگ است. معهذا، می توان <sup>ا</sup>مید داشت که بو تس، که چنین جسارت دلپذیری از قبضاوت را در نخستین مجلد سالنامه های آلمانی نشانداد، از این بیماری معاف باشد. ابداً. در صفحات ۲۵۲ / ۲۵۲ م بو تس، سگ تازی نالان ذیل را رها میکند و در نتیجه خرس بـزرگ را دچـار و جـد میسازد.

ومسابقهٔ تیراندازی درسدن... جشنی همگانی، و بدشراری می تران گامی در چمن برداشت، قبل از اینکه با نالهٔ ارگهای دستی عاجزی مواجه نشد که گرسنگیاش توسط قانون اساسی برطرف نمی شرد... [این جشن] بوسیله قیل و قال وهنرمندانی، شوریده شده است که با اعضاء و جوارح کج و کولهٔ شان جامعهای را سرگرم می کنند که ساختار حود آن بنحو وحشت انگیز و تهرع آوری کج و کوله است.»

(هنگامیکه بندبازی بر روی سرش می ایستد، این کار برای بوتس دلالت بر دنیای وارونه امروزین دارد؛ اهمیت رازورانهٔ معلق زدن، همانا ور شکستگی است؛ راز رقص تخم مرغی (رقص چشم بسته از میان تخم مرغها (م)) شغل نگارنده حقیقتاً سوسیالیستی است که با وجود تمام و کج و کولگی هاو، گاهی اوقات گام اشتباهی بر میدار د و کل و پایه مادی اش را با زردهٔ ـ تخم مرغ آلوده میکند؛ یک ارگ ـ دستی مبین یک قانون اساسی است، که گرسنگی شخص را رفع نمیکند؛ یک وگاری البسهٔ کهنه مبین سوسیالیسم مطبو عات است، که آرنهم اگر سنگی را رفع نمیکند، و گاری البسهٔ کهنه مبین سوسیالیسم حقیقی است که ایضا گر سنگی را رفع نمیکند. بو تس که در این سمبولیسم غرق شده، آه کشان از میان جمعیت میگذرد، و به این تریت همانگونه که پر سه قبل از او چنین کرد، به

ور آنجا در چادرها، فاحشه خانه دارها... بی شرمانه ترین کسب و کار را ادامه می دهند، ور آنجا در چادرها، فاحشه خانه دارها... بی شرمانه ترین کسب و کار را ادامه می دهند، (بدنبال آن جملات فصیح و پر طمطرافانه ای می آید)... فحشاء این تنورهٔ طاعونی دیو، شما آخرین میوهٔ جامعهٔ امروزین مائید، (نه همیشه آخرین، شاید بعد از آن فرزند حرامزاده ای وجود داشته باشد)... می توانم داستان هائی از اینکه چگونه دختری خود را بپای مردی غریبه افکند بگویم، و... (داستان حکایت میشود)... می توانم حکایاتی تعریف کنم، اما نه، تعریف نمی کنم، (زیرا الساعه حکایتی را تعریف کرد)... وخیر، آنان، این قربانیان بدبخت نیاز و اغوا، را متهم نکن، پا اندازان وقیح را به مقابل جایگاه قاضی بباور... خیر... خیر حتی آنان را هم نیاورا اینان چه کاری جز اینکه دیگران انجام می دهند، می کنند، آنان کسب و کار خود را ادامه می دهند، همانگونه که سایرین به کسب

## و کار خود مشغولند، و هکذا.

باین ترتیب سو سیالیست حقیقی نمام تقصیر ها را از کلیهٔ افراد دور میکند و آن را به گردن «جامعه» که خلل ناپذیر است، می انداز د. همه آن را انجام می دهند<sup>(۱)</sup>، Cosl fan کردن «جامعه» که خلل ناپذیر است، می انداز د. همه آن را انجام می دهند<sup>(۱)</sup>، Cosl fan می دهند (۱)، مای فحشاء، یعنی، اینکه ملموس ترین استثمار ـ مستقیماً بدن جسمانی مور د حمله واقع میشود ـ پرولتار با توسط بورژو آزی، جنبه ای است که در آن «عمل درد و رنج» (از م ۲۵۳ که مراه با سوپ گدائی اخلاقی آن دچار ور شکستگی میشود، و جائی که خشم و عطش نفرت طبقاتی برای انتقام آغاز میشود ـ این جنبه برای سوسیالیسم حقیقی ناشناخته است. بجای آن بر فاحشه ها، شاگرد بقال ها و زنان پیشه وران کو چک که دیگر نمی تواند در آنان «شاهکار خلقت» و «شکو فه هائی» را تقدیس کند و که هاله ای از مقدس ترین و ملیح ترین احساسات سایه افکنده»، اشک می ریزد. ای مودک حقیر بدبخت!

گل سو میالیسم ساکسون ورقهٔ هفتگی کوچکی است موسوم به بنفشه: دبرگ هالی برای انتقاد نوین بی آزار Bautzen Kritik برای انتقاد نوین بی آزار Bautzen در واقع چاپ و نشر توسط گ. شلوسل دربائوتسن Bautzen به این ترتیب «بنفشه ها» در واقع پامچالند.<sup>(۲)</sup> این گل های لطیف به شرح ذیل در روزنامهٔ تریر Trier'sche Zeitung (۱۲ ژانویهٔ امسال) از طرف گزارشگری لایب سیگی که ایضاً یکی از این دار و دسته هاست، توصیف شده بود:

ودر بنفشه Veilchen پیشرفتی را می توانیم خوشآمد گوئیم، تکاملی در ادیبات ساکسرن؛ هر چند این نشریهٔ جوان است، با شور و اشتیاق بدنبال آشتی دادن تزلزل سیاسی ساکسون با تئوری اجتماعی امروزین است.»

، عدم فاطعیت قدیمی ساکسون، بقدرکافی برای این ساکسون های ـ بزرگ دو دل و متزلزل نیست، آنان باید بار دیگر آن را با ، آشتی دادن، آن، بدو نیم کنند. به منتها درجه بی آزار، ا

۱. همه آن را انجام میدهند ـ گفتاری مأخوذ از اپرای موتسارت موسوم به Cosi fan Iulli (کلیه [مخدرات] آن را انجام میدهند).

۲. واژهٔ آلمانی بکار برده شده: شلوسل بلومن Schlüsselblumien (گل پامچال)، میباشد. 💦 ه.ت.

ما فقط موفق شديم يكي از اين بنفشه ها را رؤيت كنيم، اما: با سری از خجلت به زیر، بنفشهای بود محبوب و عزیز.(۱) در این شماره \_ اول سال ۱۸۴۷ \_ بوتس صدیق چند شعر کوتاه فشنگ را بعنوان ادای احترام به پای مخدرات «بی آزار نوین» می گذارد. از جمله، در آنجا اظهار میشود: بخاطر بیزاری از خودکامگی، خار حتى قلبان لطيف را مزين ميكند . (٢) مقايسه اى كه جسارت آن در اين فاصله مسلماً وقلب لطيف، بو تس مان را با وخارى، که و جدانش را می خلد، «مزین کرده است». وآنها فقط با فنون عاشقانه، گل نمی افتند و سرخ رنگ نمی شوند و . آیا بو تس، که در واقع «می تواند داستانهائی را بگوید»، اما آنها را «نمی گوید»، زیرا قبلاً آنها را باز گفنه، و از هیچ ,خار، دیگری جز ,بیزاری از خودکامگی، سخن نميگويد، آيا اين مرد صديق و با فرهنگ و اقعاً قادر است ، گونه هاي زيباي، مخدرات و دوشيزگان را باکمک وفنون عاشقانه،، وگل اندازد،؟ آنها فقط با فنون عاشقانه گل می افتند، آنها با هوی و هوس آزادی عشقی گل می افتند، با خشمی مقدس، آن گونه های چنین زیبا آن فريبائي همچون گلهاي سرخ همه جائي. بطبع، این سرخ گونگی «هوی و هـوی آزادی عشـقی»، بآسـانی مـی توانـد تـوسط پارسائی، اخلاقی تر و [با] رنگی روشن تر از سرخ روئی تند «فنون عشقی»، قابل تمایز باشد، بویژه برای مردی نظیر بوتس، که می تواند «خار بیزاری از خودکامگی، را از کلیهٔ ,خارهای, دیگر تشخیص دهد. بنفشه Vcilchen بما فرصت بلاواسطهای میدهد تا با یکی از آن مـاهرویانی آشـنا شويم كه «قلب لطيف» شان با خار بيزارى از خودكامكى منزين شده، و «گونه هاى زيبايشان با هوى و هوس آزادى \_ عشقى گل افتاده است. يعنى، اهراة المسلسله

۱. اقتباس از چامهٔ گوته وینفشه، Das Veilchen. ۲. در اینجا و ذیلاً انگلس از چامهٔ هرمان زمیگ وزنی در آلبوم خانوادگی، نقل قول میکند. ۲۰۰۰ ه. Andromeda فلک واقعاً موسیالیستی (دوشیزهٔ لو ثیزه او تو)، مخدرهٔ نوینی که به صخرهٔ شرایط غیر طبیعی بسته شده و با کف پیش داوریهای باستانی شست و شو شده، «انتقاد نوین بی آزاری، را از آثار شاعرانهٔ آلفرد مایسنر در اختیار می گذارد.<sup>(۱)</sup> همانا منظره عجیب و مدهش، اما فربندهای است نظاره کرد که چگونه شور و اشتیاق لبریز در اینجا با حجب و حیای لطیف دوشیزهٔ آلمانی بمبارزه بر می خیزد، شور و شق برای «ملک الشعراء» که عجب و مدهش اما فربندهای است نظاره کرد که چگونه شور و اشتیاق لبریز در اینجا با حجب و حیای لطیف دوشیزهٔ آلمانی بمبارزه بر می خیزد، شور و شق برای «ملک الشعراء» که عمیق ترین تارهای قلب زنانه را به نوسان وامیدارد و از آنها نعمات ادای احترام را بیرون می کشد که با احساس های عمیق تر و لطیف تر هم مرز است. بیائیم این اعترافات دلپذیر روح دوشیزهای که آنقدر چیزها در این جهان خبیث برایش ناروشن باقی می ماند را با تمام تازگی و خود ویژگی ساده لوحانهاش بشنویم. بیائیم گوش کنیم و بخاطر بیاوریم که برای آدم خلص همهٔ چیزها خلص است.

در واقع ونفسانیت عمیقی که بر اشعار مایسنر حاکم است فقط می تواند احساس شود، اما برای آنکسانی که قادر به احساس آن نیستند، نمی تواند توضیح داده شود. این ترانه ما بازتاب زرین شعله های تندی است که در قلب شاعر بمثابهٔ فداکاری بر محراب آزادی مشتعل است، بازتابی که تلالژ آن ما را بیاد کلمات شیلر می اندازد: نسل های آنی ممکن است مؤلفی که از آثارش بیشتر نبود را نادیده بگیرند \_ در اینجا احساس می کنیم که خود این شاعر چیزی بیش از اشعار زیبایش می باشد، (قطعاً چنین است دوشیزه آندر و مدا، قطعاً چنین است)، و که در او چیزی غیر قابل بیان و جر د دارد، و آنگونه که هملت می گوید: این همه بواستی نمود است!" (آه از تو ای الههٔ اضطراب ا)<sup>(۳)</sup> واین چیزی آن است که تسیاری از شاعران نوین آزادی و هم چنین هو قمان فون فالرس لبن و پروتس، بکلی فاقد آننده، (آیا قضیه و اقعاً این است؟) و تا اندازه ای در نزد هروگ و فرای لیگرات نیز [چنین است]؛ این چیزی شاید نبوغ باشد.»

شاید وخاری، دو شیز **هٔ زیبای** بو تس باشدا همان مقاله اشعار میدارد، دمع الوصف، انتقاد دارای وظیفهٔ خرد است ـ اما انتقاد برای من در ارتباط با چنین شاعری بس چوبین بنظر میرسدای

| <b>. د</b> ث. | <ol> <li>لوثيزه ارتو، وجديدترين اشمار ألفرد مايسنر».</li> </ol> |
|---------------|-----------------------------------------------------------------|
| <b>ـ د</b> ت. | ۲. شکسپیر، هملت، پردهٔ نخست، صحنهٔ درم.                         |
|               | اگوته، فائوست، مجلد ۱، بخش دباغ مارتن.                          |

ـ ه.ت.

براستی که چقدر محجوبانه و دوشیزهوارا طبعاً، روحی نوباوه، پاک و دخترانه باید هم که برای خود در ارتباط با شاعری که صاحب چنین «چیزی» عالی است، «بس چوبین» بنظر رسد.

وبه خواندن تا آخرین بند، که باید صادقانه در خاطر جملگی مان باقی بـماند، ادامـه میدهیم:

دوشیزه آندرومدا، «همچون کودکی، تن بتن»، به سکوتی بلیغ فرو میرود. بیائیم مراقب باشیم، مزاحمش نشویم.

خوانندگان ما بعد از این، مشتاق خواهند بود بیشتر از نزدیک با «ملک الشمراء « یعنی، آلفرد مایسنر، و هچیزه او آشنا شوند. او جبار فلک واقعاً سوسیالیسیتی است، و در حقیقت ننگی برای پست خود بشمار نمیرود. او که شمشیر تابان دیوان اشعار را به کمر بسته، و «ردای غم و اندوه را بخود « پیچیده (ص ۲۹ و ص ۲۲ اشعار آ. مایسنر، چاپ دوم، لایب سیگ، ۱۸۴۱)، چماق لاقیدی و بی اصولی را در مشت عضلانی خود میگرداند و ظفر مندانه بر سر کلیهٔ دشمنان امر نیک میکوبد. و پا به پا، موریتس هار تعن نامی در هیئت ستک کوچکی<sup>(۱)</sup> او را تعقیب میکند، که بخاطر امر نیک تحت عنوان جام و شمشیر (Kelch und Schwert) پارس تند و نیز شدیدی را براه میاندازد. برای مدت زمانی نسبتاً طولانی، اعضاء جدید قوی البنیهٔ بی شماری را برای سو سیالیسم حقیقی، یعنی جنگلهای بوهم تامین کرده است.

همانطور که معروف است، نخستین سوسیالیست حقیقی جنگل های بـو هم، کـارل مور، بود. او موفق نشد کار احیای اخـلاقی را بـپایان رسـاند؛ مـعاصرانش او را درک نکردند، و او خود را تسلیم عدالت نمود. اکنون مایسنر جبار تعهد نموده تا بر جای پای این شخصیت شریف ـ دستکم بر روحش ـ پاگذارد و کار بزرگ او را به سر منزل مقصود نزدیکتر سازد. او، [یعنی اکارل مور دوم، بعنوان وردست خود، موریتس هارتمن، کلب اصغر ـ را در نقش شوایتسر شایسته، در کنار خود دارد که خدا، شاه و میهن را بشیوه مرثیهای ثنا میگوید و بویژه بر سرگور این انسان ساده، [یعنی] قیصر یوزف اشک یادبود قدردانی می ریزد. دربارهٔ بقیه دار و دسته فقط یاد آوری میکنیم که هیچیک از آنان تا بحال حاضر نشده درک و زیرکی کافی برای به عهده گرفتن نقش شپیکل برک Spicgelberg بزرگ، از خود نشان دهد.

در بادی امر واضح است که کارل مور دوم انسانی عادی نیست. او در مدرسهٔ کارل بک، آلمانی آموخت و از اینرو طرز صحبت کردن او بیش از شکوه و عظمت شرقی است. اعتقاد برای او «پروانه» (ص ۱۳) است، و قلب یک «گل» (ص ۱۱)، و بـعداً «جنگلی متروک» (ص ۲۴) و سرانجام یک «لاشخور» (ص ۳۱)، آسمان شب برایش (ص ۲۵)

> همچون حفر ای میان تهی، سرخ و زننده است، جائی که زمان چشمی بدون جلا و روح بو د.

لبخند محبوب او «فرزند زمین است که از فرزندان خدا دلجو ئی میکند» (ص ۱۹)

اما بیزاری عظیم او از جهان، ہمراتب بیشتر از زبان استعار، آمیز پر زرق و برقش است که او را از انسانهای فانی عادی متمایز می سازد. او بدین نحو نشان میدهد که فرزند حقیقی و جانشین کارل مور اول است؛ بدینسان در صفحهٔ ٦۵، مدلل میسازد که «بیزاری از جهان و حشی» یکی از اولین شروط هر «ناجی جهان است». در واقع، تا جائی که به بیزاری از جهان مربوط میشود، مور جبار، گوی سبقت را از تمام پیشینیان و رقبای خود می رباید. بیائیم بآنچه خود او می گوید گوش فرا دهیم.

«مصلوب شده با دل بازیسی، مرده بودم، (ص ۷) هاین قلب نثار مرک باد؛ (ص ۸) «ذهنم سیاه است.؛ (ص ۱۰) برای او «عذاب باستانی در جنگل متروک، قلب سوگوار است.؛ (ص ۲۴) وبهتر است هیچگاه متولد نشد، اما مرگ نیز، خوب خواهد بود.؛ (ص ۲۹) در این نلخ ترین و نحس ترین ساعت هنگامیکه از سوی جهان بی احساس دست رد بر سینه ات زده میشود، قلب من، از طریق لبان بی خون، بپذیر

که بطور ناگفتنی دل شکستهای. (ص ۳۰)

در صفحهٔ ۱۰۰ , از جراحات پنهان بسیاری خون ریزی میکند،، و در صفحهٔ ۱۰۱ نگرانی بخاطر بشریت او را وامیدارد آنچنان خود را ناخوش احساس کند که بازوان خود را سفت و سخت همچون گازانبر بدور سینه چنان می فشارد که خطر خرد شدن آن میرود، و در صفحهٔ ۷۹، درنائی است که تیر به او اصابت کرده و نمی تواند ه.مراه با هم سلکان خود در خزان بسوی جنوب پرواز کند؛ وبا شاه پرهای چیده شدهٔ سرب اندود. در بیشه زار دست و پا میزند و بالهای فراخناک و خون آلودش را بر هم می کوبد، اص ۷۸۱. تمامی این رنج و عذاب ها از کجا می آید؟ آیا تمامی این نوحه ها صر فأ ناله عشقى عادى بشيوة ورتر Werther نيست كه بخاطر رنج هاى شخصى شاعرمان با نارضایتی افزایش می یابد؟ ابدأًا. شاعرمان در واقع رنج زیادی را متحمل گشته، اما قادر بوده، جنبه ای عمومی از کلیهٔ رنج های خود بیرون کشد. او غالباً نشان میدهد، فی المثل در صفحهٔ ۲۴، که مخدرات حقه های کثیف زیادی سر او سوار کرد اند (سرنوشت همیشگی آلمانها، بالاخص شاعران)، که او تجارب تلخی در زندگیاش داشته است؛ اما کلیهٔ اینها صرفاً بدی جهان و نیاز به تغییر مناسبات اجتماعی را باو ثابت می کند. این نه آلفرد مایستر، بلکه بشریت است که در شخص او رنج کشیده و از اینرو از تمام مصائب خود فقط نتیجه گرفته که انسان بودن شاهکاری سترگ و بار گرانی است از رنجها.

در دنیای بی احساسمان، چنین درد شریفی تنها میتواند بحساب بی تفاوتی، رد توهین آمیز و سخریه گذاشته شود. تجربهٔ کارل مور دوم نیز چنین است. پیش ازین در بالا دیدیم که دنیای بی احساس، او را از یاد میبرد. در این خصوص باو واقعاً بد میگذرد: اینکه من شاید از ریشخند بی احساس انسان بگریزم،

برای خودم زندانی سرد همچون گور میسازم. (ص ۲۲۷)

در فرصتی، بار دیگر منهور میشود: ریاکار رنگ باخته که مرا یکریز فحش میدهد، از دردی که قلبم را سوراخ نکرده باشد، برایم بگو از سودائی عالی برایم بگو که به جانم آتش نزده باشد. (ص ۲۱۲)

اما با این همه، اینها برای او زیاد است؛ در صفحهٔ ۲۵ عقب میکشد، و سر وبه بیابان میزنده، و در صفحهٔ ۲۰، به و کوه خلوت و اپناه می برد]. درست نظیر کارل مور اول. در اینجا او آن را توسط جریانی برایش توضیح می دهد \_ زیرا هر چیزی رنج میکشد، نی که در گوسفندی که توسط عقاب تکه پاره می شو درنج میکشد، قوش رنج میکشد، نی که در باد خش و خش میکند، رنج میکشد \_ وبراستی که مصائب بشری چقدر اندک و اند، و براستی که در واقع هیچ چیز برای ما جز وشادمانی کردن و زایل شدن و باقی نمی ماند. معهدا، از آنجالیکه وشادمانی کردن و واقعاً بنظر نمی آید از قلب او ناشی شده باشد، و وزایل شدن و بنظر نمیر سد اصولاً مناسب حالش باشد، وبه پیش می تازد و نا صداهائی را در خلنگ زار بشنود. در اینجا او حتی از چاله به چاه می افند. سه سوار مرموز یکی بعد از دیگری بسوی او می تازند و با کلمات نسبناً خشکی باو نصیحت میکنند که باید خودش را بخاک بسپارد:

این تاج گل رنجهای اوست. موجودات انسانی دست رد بر سینه او و نالبدنش میزنندا او به طبیعت رو می آورد و در اینجا نیز فقط با چهر مهای نامطبوع و پاسخهای تند.مواجه میشود. و بعد از اینکه به این ترتیب اندو مدرد آور کارل مور دوم وبال های فراخناک و خون آلودش را در مقابل دیدگانمان تا وقتی که بیزار شویم، بر هم زد، در صفحهٔ ۲۱، غزلی که در آن شاعر معتقد است باید از خود دفاع کند را می یابیم: ... برای سفیه، معالیم را از جهان پنهان می تنم، جوا حاتم را پرستاری، و درد سرزانند، ام را متحمل میشرم، زیرا دهانم تاهلاله به شکوه کردن وقعی لمی لهد، . و از تجربهٔ دهشتناک دست به نمایش لمی زندا اما وناجی جهان و نه تنها توسط درد بلکه توسط وحش نیز باید اندو هگین شود. در تیجه وتوفانی از سودا، وحش را درون سینهاش به غیظ میآورد، (ص ۲۴)؛ هنگامیکه دوست دارد وخورشیدهایش را غضبناکانه مشتعل میسازد، (ص ۱۷)؛ ومشغق او برقی از آذرخش، و شعرش توفان است. (ص ٦٨) بزودی مواردی خواهیم داشت که نشان میدهد چگونه و حش از تو حش است.

**بیالیم سریماً نگاهی اجمالی به اشعار سوسیالیستی مور جبار بیاندازیم.** 

از صفحهٔ ۱۰۰ تا ۱۰،۱۰ او وبال های فراخناک و خون آلودش راه بهم میزند نا طی پروازش مفاسد جامعهٔ امروزین را وارسی و کاوش کند. در حالتی دیوانه وار از وبیزاری از جهان، در خیابانهای لایب سیگ میدود. زن دودافکن در گرد او و در قلب اوست. مرانجام می ایستد. عفریتی مرموز بسویش می آید و با لحن شب گردی از او سؤال میکند که این وقت شب در خیابان چه میکند. کارل مور دوم، که درست همان موقع مشغول فشردن گاز انبرهای بازوهای خود بر سینهاش که در خطر ترکیدن بود، است، با چشمانی همچون خورشیدهای غضبناک مشتمل، مستقیم به چشمان اهریمن می نگرد و مرانجام ناگهان به سخن آغاز میکند (ص ۱۰۲): بیدار از ایمان شب پر ستاره،

او از جلجنا هنوز آورده نشده

آن رستگاری که این جهان بدنبالش بردا

کارل مور دوم وتا این اندازه، می بیندا با جنگل متروک قلبش، با ردای اندو هش، با یوغ گران انسان بودن، با شاهپر های چیده شدهٔ سرب اندو د شاعر مان، و با هر چیز دیگری که کارل مور دوم، مقدس قلمداد می کند، \_ ارزش زحمت این را نداشت که شبانه در معابر بدود، سینهاش را در معرض خطر منفجر شدن و سینه پهلو قرار دهد و اهر یمنی خاص را قرا خواند، تا بالاخره این کشف را بما ابلاغ نماید. سپس کارل مور دوم حکایت می کند چگونه قاحشهای جوان دست او را می گیرد و به این وسیله در او انواع تأملات درد آور را بوجود می آورد که دستکم خود را در آپوسترف ذیل ادا می کند: رحمی ندارد باید ملامت شرد! قربانیان رنگ پریده، دیدنش منظرهٔ غم انگیزی است،

- 697

بطوريكه ياكدامني ديكر زنانه در خانه طاهر و یاک می ماندا (ص ۱۰۳) اهريمن كه اكنون معلوم ميشود بورژوآى كاملاً معمولي است، وارد بحث تتورى حقیقتاً سو سیالیستی فحشاء که در این سطور مستتر است، نمی شود و بجای آن بطور ساده پاسخ میدهد که هر کس سعادت خاص خود را میسازد، وانسان باید بخاطر تقصیر و جرم مورد شمانت قرار گیرد»، و عباراتی بورژو آئی از این قبیل، او اظهار میدارد: «جامعه، واژهای میان تهی است» (او محتملاً اشتیرنر را خوانده است)، و از کارل مور دوم تقاضا می کند با این تو صبف اش کار خو د را ادامه دهد. این یک تعریف می کند چگونه به آلونک های پرولتری نگریسته و گریه کو دکان را شنیده است: درست به خاطر سینهٔ خشک مادر حتى يک قطره شيرين براي چشيدن عابد نمي شود، نوزادان بی گناه در آغوش مادرانشان می میرند! با این وجود (۱۱) لذت شگرفی است که از خون قرمز سینهٔ مادر شيري با ياک ترين سيبدي بايد بوجود آید و بیرون تراود. (ص ۱۰۴) او اشعار میدارد، هر کسی که این معجزه را دیده، نبازی ندارد غمگین باشد اگر نمی تواند باور بیاورد که مسیح آب را به شراب تبدیل کرد.<sup>(۱)</sup> داستان عروسی در قانای چنین بنظر می آید بر شاعرمان بسود مسیحیت تأثیر عظیمی نهاده است. در اینجا بیزاری از جهان آنچنان عميق ميشود كه كرال مرور دوم كل انسجام را از دست ميدهد. بورژو آی اهریمنی میکوشد او را آرام سازد و وادارش میسازد گزارش خود را ادامه دهد:

۱. انجیل یوحنا آیهٔ ۲: باب ۱۰ ـ ۱.

ـ ه.ت.

، چرخ هائی را در روشنائی آنشین، می بیند، و آنجه بیشتر است، آنان را می بیند که از «رقصشان جلوگیری می شود»! این فقط می تواند همان کارخانه ای باشد که در آنجا اشعار شاعرمان توليد مي شود، كه ايضاً واز رقص آنان در زماني ملال انكيز جلو مي گيردو. بدنبال آن جزئیاتی دربارهٔ سرنوشت کو دکان کارخانه می آید. این با کیسهٔ بورژو آی اهریمن که بدون شک ایضاً صاحب کارخانهای است، تماس می یابد. او نیز هیجان زده میشود و به سرعت جواب می دهد که این چرند و باوه است، که خیل کو دکان ژنده بوش پرولتاری اهمینی ندارند، که نابغهای هیچگاه هنوز بخاطر چنین جزئیات پیش پا افتاده اي نابو د نشده، كه بطور كلي اين نه اشخاص، بلكه بشريت من حيث المجموع، كه حتى بدون آلفرد مايسنر نيز مى تواند سركند، است كه مهم مى باشد و در هر حال، آنچه خود خالق بطور بدی انجام داد. انسان هیچگاه بعد از آن نمی تواند اصلاح کند. [ص ۱۰۷] بنابراین او از میان میرود و شاعر پریشانمان تنها سر پارها میشود. شاعر کـلۀدرهم اندیش خود را تکان میدهد و نمینواند فکر انجام چیز بهتری از اینکه بـخانه رود، و کلمه به کلمه همهٔ آنها را بروی کاغذ بیاورد و چاپ کند، داشنه باشد. در صفحهٔ ۱۰۹ «مرد بدبختی» میخواهد خود را غرق کند! کارل مور دوم با نجابت جلوی او را میگیرد و دلیل این عمل را ازو می پرسد. مرد بدبخت حکایت میکند که مسافرت های زیادی کرده:

> جائی که دودکش های سرخ خونین (۱) انگلستان برافرو ختهاند در درد که هم کر و لال بود دوزخ های جدید و لعنت شده را دیدم

مرد بدبخت چیزهای عجیبی در انگلستان می بیند، جائی که در هر کارخانهٔ شهری، چارتیستها فعالیت بیشتری از کل احزاب سیاسی، سوسیالیستی و مذهبی بطور یکجا، نشان دادهاند. در واقع خود او باید ، کر و لال، بو ده باشد.

از روی دریا باکشتی بهفرانسه سفر میکنم، با هول و هراس، توده های کارگر را می بینم که در کنارم در جوش و خروشند همچون ماده ای مذاب در جزر و مدې خروشیده. او کلپهٔ اینها را وبا هول و هراس، می بیند، وحیو و نکی،! بـه ایـن تـر تیب او هـمه جـا ومبارزه میان فقیر و ثروتمند. را می بیند، خود او که «یکی از غلامان است»، و از آنجائیکه ثروتمند از شنیدن امتناع می ورزد و «روز توده ها هنوز بسیار دور است»، دربارهٔ کار بهتری جز اینکه خود را بآب بیاندازد، نمی تواند بیاندیشد ـ و مایسنر که با کلمات او مجاب شده، می گذرد برود: خدا نگهدار، دیگر نمی توانم تو را نگاهدارم!»

شاهرمان کار بس نیکوئی انجام داد که اجازه داد این ترسو کو ته نظر خود را بی سر و صدا غرق کند، مردی که در انگلستان اصولاً چیزی ندیده، و جنش پرولتاری در فرانسه او را از همول و هراس، انباشته، کسی که بسیار بی عرضه و بزدل ـ Lachc است تا اینکه به مبارزهٔ طبقهٔ خود علیه ستم گرانش ملحق شود. بهر تقدیر این بابا برای هیچ چیز دیگری خوب نبوده.

در صفحهٔ ۲۳۷ مور جبار، وزنان، را با سرودی نظامی مخاطب قرار میدهد، و هنگامیکه انسانها بطرز جبونانهای گناه میکنند، دختران مو بور آلمانی دعوت می شوند پها خیزند و وکلمه آزادی را اعلام کنند، مو بوران دلسوزمان برای دعوت او منتظر نمی مانند؛ همگان وبا هول و هراس، مواردی از اعمال شامخ زنان آلمانی که به مجرد اینکه قادر شوند شلوار بپاکنند و سیگار دودکنند، بانجام آن قادر می شوند را مشاهده میکنند.

بعد از این انتقاد از جامعهٔ کنونی از سوی شاعرمان بگذارید ببینیم ادعیه پارسا هآبانهاش Pia desideria در خصوص جوانب اجتماعی چیست؟ در پایان وآشتی دهی و صلحی، را می یابیم که به نثر مرسل نوشته شده، که ورستاخیز را در پایان اشعار ک. بک زیاده از حد نقلید میکند. از جمله، اشعار میدارد:

وبشریت بخاطر تولد فرد زندگی و مبارزه نمیکند. بشریت موجودی انسانی است. یکه بر حسب آن بطیع شاعرمان - دفرد ، - دموجودی انسانی نیست ، دو زمانی فرا خواهد رسید... آنگاه بشریت بپا خواهد ساخت، مسیح و خدائی در جلوه و نمود خود... و اما این مسیح فقط بعد از دهزاران سال خواهد آمد، ناجی جدید که از تقسیم کار سخن خواهد گفت ، (او همل کردن را به دیگران و ا میگذارد) و تقسیم کاری که برای کلیه فرزندان ربع مسکون باید برادرانه و یکسان باشد ... و آنگاه وگاو آهن، سمبل روح فراگیر زمین... نشانه ای از احترام معیق و تابان که با گلهای سرخ مزین شده و حتی از صلیب قدیمی مسیحی نیز زیبانر است، بپا خواهد مساخت.

اینکه بعد از گذشت وهزاران سال، چه اتفاقی خواهد افتاد، اساساً ربطی بـما پـیدا

**لمیکند. بدینطریق نیازی به بررسی این نکنه نداریم که آیا کسانی که آنموقع وجود** خواهند داشت با وسخن، از ناجی جدید، یک سانت پیش خواهند رفت، آیا اصولاً **هنوز خواهان آنند که بیک «ناجی» گوش فرا دهند، و آیا نثوری برادرانهٔ این «ناجی»،** قادر به تحقق است یا از او وحشت ورشکستگی در امن و امان است. شاعرمان این بار واین قدری، ونمی بیندی، کل آنجه در این قطعه جالب است همانا کرنش مؤدبانه او در مقابل قدم الاقدام آینده و رگار آهن، قصیده ای است. در صفوف سوسیالیست های حقیقی تاکنون فقط شهری ها را یافنه ایم ا در اینجا از پیش ملاحظه میکنیم که کارل مور **دوم بما ایضاً** رومتائی را در لباس روز یک شنبهاش نشان خواهـد داد. در واقـم، در صفحهٔ ۱۵۴ او را می بینیم که از کوه به درهٔ دوست داشتنی یک شنبه ـ سان می نگر د که در آنجا دهمانان و چوپانان با شادمانی و خوشدلی، و با اعتقاد به خدا، کار روزانه شان را انجام مي دهند؛ و: در قلب ترديد آميزم فرياد بلند بود: آه،گرش ده که چقدر ففر می تواند با خوشدلی بخواندا در اینجا نیاز وزنی نیست که جسم عریان خود را می فروشد، إبلکه (، کو دکی است، عریانی او پاک و خلص است!، درک کردم که انسان، که این چنین سخت می کوشد فقط بارسا، خوشدل و خوب میشود هنگامیکه از طریق کار دشوار در سینهٔ مادرانهٔ زمین مکان خود را در فراموش و لسیان خجسته می پاید. و برای اینکه بمراتب واضح تر نظر جدی خود را بیان کند (ص ۱۵۹) سعادت داخلی یک کشور آهنگر را توصیف کرده و آرزو می کند کودکانش ... هیچگاه این مرض مسری را نشناسند که در آن شادی تفخر آمیز افراد خبيث و سفيه، نام فرهنگ و تمدن را بکار می برند. سوسیالیسم حقیقی تا زمانی که زندگی فارغ بال و آرام روستائی در کنار زندگی فارغ و آرام شهری، و مناظر چوپان گسنر در کنار رمانهای لافونتن را اصلاح و ترمیم ننمو ده باشد، از پای نخراهد نشست. سرسیالیسم حقیقی در هیشت جناب آلفرد مایسنر،

۷،۲ \_\_\_\_\_ ایدلولوژی آلمانی

موقعبت دوست کودک (Kinder freund) جناب روشف را به خود میگیرد و از این نظرگاه رفیع اعلام میدارد که روستائی شدن سرنوشت انسان است. چه کسی چنین ساده لوحی را از شاعر «بیزار از جهان و حشی»، از مالک «خورشیدهای مشتعل،، از کارل مور کهنر با «آذرخش»هایش، انتظار داشت؟

او با وجود اشتیاق دهقان ـ وارش برای آرامش زندگی ووستائی، اظهار میدارد که شهر های بزرگ میدان مناسب فعالیت است. نتیجتاً شاعرمان به پاریس پناه می برد تا در آنجا نیز

... با هول و هراس، تو دههای کارگر را در کنار خو د همچون مادهای مذاب و جزر و مدهای خروشیده، در جوش و خروش ببیند. آص ۱۱۱]

هیهات! از این چیزی عاید نمی شود ـ Hélas!il n'en fut ricn

وی در پیامی از پاریس منتشره در نشریه<sup>(۱)</sup> Grenzbote اشعار میدارد که بغایت دستخوش توهم شده است. شاعر شایسته مان در همه جا بدنبال این تودهٔ خروشنده پرولتارها بود، حتی در سیرک المپیک، جائی که در آن از منه انقلاب فرانسه با صدای توپ و طبل، حکم و فرمان صادر می کرد؛ اما بجای قهر مانان ظلمت فضیلت و جمهر ریخواهان و حشی که وی بدنبالشان بود، فقط بشاست تأثیر ناپذیر توده خندان و با نشاط را یافت که بیشتر به دختران زیبا علاقمند بودند تا به مسائل سترگ بشریت. در ست بهمین نحو او بدنبال و نمایندگان مردم فرانسه، بود و فقط خیل شکم گندههای Venirus پرگوی سیر و خوب چریدهٔ در هم بر هم را یافت.

در واقع پرولتارهای پاریس غیر مسئولانه عمل کردهاند که بافتخار کارل مور کهتر، انقلاب ژوئیه صغیری را براه نیاختهاند، تا باو فرصت دهند وبا هول و هراس، نظر بهتری دربارهٔ آنان بدست آورد. شاعر شایسته مان که فریاد کلفت و ا مصیبتائی دربارهٔ کلیهٔ این مصائب سر میدهد و همچون یونس از شکم سوسیالیسم حقیقی به بیرون قی میشود، سقوط شهر نینوا در کنار رودسن،<sup>(۲)</sup> Scinc را پیش گوئی میکند؛ آنطور که به تفصیل می توان در نشریهٔ Grenzbot سال ۱۸۴۷، شمارهٔ [۱۴] گزارش از پاریس خواند،

۱. آلفرد مایستر، ۱۱ پاریس». ۲. با کتاب یونس نبی باب ۲ آیات ۱۰ ـ ۱ و باب ۳، آیات ۴ ـ ۱ مقایسه شود. جائی که شاعرمان هم چنین به طرز بسیار سرگرم کـنندهای از ایـنکه چگـونه **شـهروند** م**حترمی از ماره<sup>(۱)</sup> Marais را بجای پر ولتری میگیرد و چه سوء تفاهمات خاص از آن ناشی میشود، را حکایت میکند.** 

ما دل واپس Ziška اونیستیم، زیرا صرفاً ملال آور است.

از آنجائیکه هم اکنون از اشعار صحبت داشتیم، مایلیم سخنانی چند دربارهٔ ۲ انگیزه برای انقلاب که فرایلیگراتمان ـ Freiligrath تحت عنوان Ca ira (چنین خواهد شد)، هریزائو ۱۸۴٦، منتشر ساخته بگوئیم. اولین آنها یک سرود هارسیز ـ Marseillaise است و دربارهٔ «دزد دریائی بی پروائی» خوانده میشود که «در اتریش و ایضاً در پروس، انقلاب نامیده میشود). درخواست ذیل به این کشتی خطاب میشود که از پرچم مخصوص خودش میگریزد و اعاده مهمی را برای ناوگان معروف کان لم یکسن" in نمایندگی میکند.

علیه ناوگان نقرهای منافع نامشروع که متهورانه لوله توپ متوجهٔ آن میشود بر بستر متعفن اقیانوس میرههای حرص و ولع، گندیده و فاسد میشود. [ص ۹].<sup>(۲)</sup>

ضمناً، کل سرو د با وجو د وزن و بحر [آن] به شکل گرامری لاقیدانهای نگاشته شده و به بهترین وجهی با آهنگ: «ملوانان، بپا خیزید، لنگر را بالاکشید»<sup>(۳)</sup> خوانده میشو د.

خصلت نماترین همانا شعر «چگونه انجام می شود؟ Wie man's macht» است، یعنی: فرای لی گرات چگونه دست به انقلاب می زند. دوران بدی فرا میرسد، مردم ژنده و پاره می گردند: «چگونه آنان می توانند نان و پوشاک بدست آورند؟» در این موقعیت «شخصی پررو» پیش می آید که می داند چه کند. او کل دسته را به فروشگاه میلیس هدایت می کند و اونیفورم هائی که در آنجا می یابد را توزیع می کند که بلافاصله پوشیده میشود. گروه بعنوان «تجربه» دست به تفنگ نیز می برد و ملاحظه می کند که بر داشتن

۱ناحیهای از پاریس. . ه.ت. ۲. فردیناندفرای لی گرات، «قبل از سفر (آهنگ مارسینر)». \_ ه.ت. ۳. از شعر ویلهلم گرهارد موسوم به «جاشو». ـ ه.ت.

آنها هم «سرگرمی خواهد بود.» در آن لحظه به خاطر «این شخص پررو» مان خطور میکند که این «مزاح با البسه شاید حتی شورش، کمند اندازی و راهزنی نامیده شود»، و باین ترتیب شخص باید «آماده باشد برای لباس خود نیز بجنگد». و بدینسان کلاهخود، شمشیر و قطار فشنگ نیز باید اختیار شود و کیسهٔ گدائی بعنوان بیرق برافراشته گردد. باین نحو آنان به خیابانها می آیند. آنگاه سر و کلهٔ «قوای شاهی» ظاهر میشود، تیمسار دستور شلیک میدهد، اما سربازان با شادمانی میلیس ملبس را در آغوش میگیرند. و از آنجائیکه اینک براه افتادهاند ایضاً برای «سرگرمی» بسوی پایتخت پیشروی میکنند و فرو می ریزد و شاه و شاهنشاهی از پایه میلرد» و «مردم ظفر مندانه سرهای میکند و مدید زجر کشیده و جفا دیدهٔ خود را بالا میگیرند». همه چیز آنچنان بسرعت و به مدید زجر کشیده و جفا دیدهٔ خود را بالا میگیرند». همه چیز آنچنان بسرعت و به ملتفت نمی شود توتون چپوقش ته کشیده باشد. باید قبول کرد که هیچ کردان پر ولتاری» بخوشی و راحتی بیشتری انجام نمیگیرد تا در مخیلهٔ فرای لیگرات. در حقیقت امر به کل مالیخولیای شترخوثی روزنامهٔ آلکاماینه پرویسیشه تسایتونک نیاز است تا در چنین

آخرین گروه سو سیالیست های حقیقی که بدانان می پردازیم، گروه برلن است. از این گروه نیز تنها یک فرد خصلت نما، یعنی، جناب ارنست درونکه را انتخاب می کنیم، زیرا وی با کشف سبک جدیدی از نگارش هنری خدمتی ماندنی به ادبیات آلمان نموده است. رمان نویسان و نویسندگان داستانهای کوتاه میهن مان برای مدت زمان قرابل ملاحظه ای، از مصالح و کار پایهٔ در مضیقه بو دند. هیچگاه قبل ازین، چنین کمیابی مواد خامی برای صنعت آنان احساس نشده بود. درست است که کارخانه های فرانسوی آنچه که مفید بود را فراهم آوردند، اما این عرضه کمتر تکافوی تقاضا را بر میآورد، زیرا بیشتر آن بلافاصله به مشتریانی در هیئت ترجمه عرضه میشد و به این تر تیب رقرابت خطرنا کی را برای نویسندگان رمانها بوجود میآورد. آنگاه بود که خوش ذهنی جناب

د حواء - یکی از صور فلکی شمالی و آن به شکل مردی ایستاده است که بهر دو دست خود ماری

۷۰۵.

موسیالیستی مار عظیم الجثهٔ چمبرهٔ قانون گذاری پلیس آلمان را بالا نگاهمیدارد، تا از آن در داستانهای پلیسی، یک سری از جالب ترین داستانهای کوتاه بوجود بیاورد. در واقعیت این قانون گذاری بغرج که همچون مار لغزنده است، مصالح بغایت پر مایهای را برای این نوع نگارش داراست. در هر پاراگرافی، یک تراژدی با انواع دستور العمل ها مستتر است. جناب درونکه که بمثابهٔ نویسندهای برلنی، خود را درگیر نبردهای پر تک و توشی با هیئت رئیسه پلیس نموده، در اینجا میتواند از تجربهٔ خود سخن گوید. بمجرد اینکه راه نشان داده شود، کمبود پیر و وجود نخواهد داشت؛ این میدانی است غنی.

از جمله، قانون پروس منبع پایان ناپذیری است از کشمکش ها و رویدادهای احساساتی شدید. تنها در قانون گذاری مربوط به طلاق، نفقه، تاج گل عروسی، ۔ فصول مربوط به لذات غیر طبیعی شخصی که جای خود دارد ـ کل صنعت رمان آلمانی برای قرنها میتواند ماده خام پیداکند. بعلاوه، هیچ چیز آسان تر از عمل آوردن چنین پارا گرافی بشکل شاعرانه نیست: کشمکش و حل آن، در آنجا حاضر و آماده است، فقط باید برخی مخلفات بآن اضافه کرد که از هر رمانی توسط بولور، دوما، یا، سو، میتوان اتخاذ نمود و آنها را اندکی دست کاری کرد، و داستان آماده میشود. به این ترتیب امید میرود که شهری ها و روستائی های آلمانی، و همین طور هم دانشجوی تفسیرهائی دربارهٔ قانون گذاری معاصر شوند، که آنان را، بآسانی به حذف کامل نص گرایی قادر میسازد، تا با این حیطه کاملاً بخوبی آشنا شوند.

از مورد جناب دورنکه می بینیم که انتظارمان از حد معمول بیشتر نیست. او از قانون گذاری دربارهٔ تابعیت بتنهائی دو داستان ساخته است. در یکی از آنها («طلاق پلیسی گداری دربارهٔ تابعیت بتنهائی دو داستان ساخته است. در یکی از آنها («طلاق پلیسی وی سندگاند) از حوزهٔ انتخابیه بدون اجازهٔ قانوناً مقرر شده از انجمن شهرداری خود، با زنی پروسی ازدواج میکند. از اینرو زن و فرزندانش هر گونه حقی از اینکه جزو اتباع هسه باشند را از دست میدهند و در نتیجهٔ مداخلهٔ پلیس، زن و شوهر از یکدیگر جدا میشوند. نویسنده عصبانی میشود و نارضایتی خود را از نظم موجود امور ابراز میدارد، و بدین سبب از سوی سرگردی به دو تل دعوت میشود، زخم بر میدارد و می میرد. اشکال تراشی های پلیسی متضمن هزینه هائی میشود که او ار از لحاظ مالی خانه خراب میکند. زن او که بخاطر از دواجش با یک خارجی، به تبعه بودن پروسی اش خاتمه داده میشود، اینک احتیاج و نیاز شدیدی را احساس میکند.

در دومین داستان دربارهٔ وضعیت مدنی، برای چهارده سال آزگار، انسان بدبخت ابلیسی از هامبورگ به هانور و از هانور به هامبورگ منتقل میشود، تا لذاید چرخ عصار خانه را در یک محل و زندان را در محل دیگر بچشد، و بر هر دو ساحل البه Elbe شلاق خورد. نویسنده درست بهمین نحو با ابلیس رفتار میکند که دربارهٔ پلیس ناله سر می دهد که از قدرتشان که تنها می تواند به پلیس واگذار شود، سوء استفاده میکند. توصیف بس تکان دهنده ای از اینکه چگونه پلیس برلن، با مقررات خود دربارهٔ اخراج خدمتکاران خانگی غیر شاغل، فحشاء را دامن میزند، و ایضاً دربارهٔ کشمکش های تالم آور دیگر، بدست داده میشود.

سوسیالیسم حقیقی میگذارد تا توسط جناب درونکه به خوش قلبانه ترین طرزی مورد تحمیق قرار گیرد. [این سوسیالیسم]، داستانهای پلیسی و توصیف های حزن انگیز بیچارگی تنگ نظرانهٔ آلمانی که با بالحن بیزاری از بشر و توبه<sup>(۱)</sup> Menschenhass und Reue، نگاشته شده را بجای تصاویر کشمکش در جامعهٔ نوین، میگیرد. سو سیالیسم حقیقی بر آن است که این تبلیغات همانا سوسیالیستی است؛ این سو سیالیسم برای لحظه ای دربارهٔ این واقعیت نیاندیشیده که چنین صحنه های رقت آوری کاملاً در فرانسه، انگلستان و آمریکا که در آنجا هر چیزی جز سو سیالیسم حاکم است، غیر ممکن می باشد؛ و اینکه در نتیجه، جناب درونکه نه ترویج سوسیالیستی، بل لیبرالی میکند. در این حالت، سو سیالیسم حقیقی بیشتر قابل بخشایش است، چرا که خود جناب درونکه نیز دربارهٔ تعامی اینها نیاندیشیده است.

جناب درونکه ایضاً داستانهائی تحت عنوان Aus dem Volke (در میان خلق) بـه رشتهٔ تحریر در آورده. در اینجا دوباره واجد داستانی هستیم که بی نوایسی مـؤلفان را توصیف میکند تا دلسوزی عموم را بخود جلب کند. بنظر می آید این روایت، فرای لی

درامی از آئوگوست کو تسه بوه.

ـ ه.ت.

گرات را برانگیخت تا شعر سوزناکی بسرایدکه در آن برای همدردی با نویسنده دست به التمام بردارد و ندا در می دهد: «او نیز یک پرولتر است!»<sup>(۱)</sup> هنگامیکه امور به مرحلهای میرسدکه پرولتارهای آلمان حساب خود را با بورژو آزی و دیگر طبقات صاحب مال یکسره میکنند، تو سط لامپای پستی<sup>۲۸</sup> به شوالیههای قلم، [یعنی] به تحتانی ترین تمام طبقات پولکی نشان میدهند که تا کجا پرولتار هستند. داستانهای دیگر در کتاب درونکه با فقدان کامل خیالپردازی و جهل و بی خبری قابل ملاحظه از زندگی واقعی، سر هم بندی شده است، و این داستانها فقط برای تحمیل عقاید سو سیالیستی جناب درونکه به مردمی بکار میرود که بز عم او کاملاً برای آن نامناسباند.

بعلاوه، جناب درونکه کتابی دربارهٔ برلن<sup>(۲)</sup> نگاشته، که با علم نوین هم گام است، یعنی، شامل مخلوط رنگارنگی از نظرات سوسیالیستی و کمونیستی هگلیان جوان، باثو ثر، فویرباخ، اشتیرنر، آنگونه که در نوشتارهای سالهای اخیر به مرحلهٔ توزیع رسیده، می باشد. پیآمد تمامی اینها آن است که به رغم همه چیز، برلن مرکز فرهنگ و دانش، و شهری جهانی با ربع میلیون سکنه باقی می ماند، که رقابت آن را پاریس و لندن باید بحساب آورند.

حتی لوندهائی ۔ grisettes نیز در برلن وجود دارند، اما خدا میداند، آنان آن چیزیاند که می توانید انتظارش را داشته باشید.

حلقهٔ سوسیالیست های حقیقی برلن، شامل جناب فریدریش زاس SaB است که ایضاً کتابی دربارهٔ شهری نگاشته که خانه معنوی اش محسوب میشود.<sup>(۳)</sup> اما تا بحال فقط فرصت رؤیت یکی از اشعار مصنف که در صفحهٔ ۲۹ آلبوم پوتمن چاپ شده است را داشته ایم، کتابی که الساعه با تفصیل بیشتری مورد بحث قرار می دهیم. این شعر دربارهٔ آیندهٔ اروپای قدیم»، به سبک «لنوره از خواب پرید» و با نفرت انگیزترین بیاناتی خوانده میشود که مصنف مان می تواند در کل زبان آلمانی و با بیشترین تعداد ممکن اغلاط گرامری بیابد.

| <b>ـ ه</b> .ت. | ۱. فردیناند فرای لی گرات، "Requiescat".                    |
|----------------|------------------------------------------------------------|
| م هدت.         | ۲. ارنست درونکه، برلن.                                     |
| ـ ه.ت.         | ۳. فریدریش زاس <b>، برلن در جدیدترین زمان و تکامل خود.</b> |

. .

نظری مجهز سازد! نیازی نیست تا دستخوش ترس شد از اینکه چـه کسـی سـرشیر را خواهد گرفت چراکه بسیار آبکی است تا چیزی از آن نصیب کسی شود.

معهذا، برای اینکه بتوانیم سوسیالیسم حقیقی را با خوشی و خوش دلی و داع گو تیم، ضیافتی نهائی بشکل آلبومی که از طرف ه. پو تمن، در بورنا، مجاور رایشـه، ۱۸۴۷ انتشار یافته، برایمان تر تیب می دهد. تحت حمایت خرس بزرگ، در اینجا چلچراغی با همان رخشندگی هر چلچراغ دیگر که از جشن عید پاک در رم دیده میشود، بوجود می آید. کلیهٔ شاعران سوسیالیستی یا دلخواهانه یا تحت فشار، فشفشه هائی را توزیع کردهاند که صیفر زنان به آسمان میروند، رزمه هائی که می درخشند و با گزارشی پر زرق و برق در هوا می ترکند و بصورت میلیونها ستاره در می آیند، و بطور معجزه آسائی فقط برای ثانیه ای می پاید ـ آتش بازی خاموش میشود و فقط دو خلیظی از خود بجا می گذارد که شب راحتی تاریکتر از آنچه وافعاً است، میسازد؛ دودی که از میان آن شگفتی زیاد ما و حیرت قابل ملاحظهٔ خرس بزرگ، در این جامعه ظاهر شده است. می گذارد که شب راحتی تاریکتر از آنچه وافعاً است، میسازد؛ دودی که از میان آن شگفتی زیاد ما و حیرت قابل ملاحظهٔ خرس بزرگ، در این جامعه ظاهر شده است. معهذا، نگذاریم این وضع ما را مضطرب سازد و مانعمان شود زیرا برخی از آستار ورت Weerth که در اینجا چاپ میشود ناگزیر باید در چین گروهی احساس ناراحتی ورت میه داره اینجا چاپ میشود ناگزیر باید در چنین گروهی احساس ناراحتی بوجود آورد، اما بیائیم از تأثیر کامل آنش بازی لذت بریم.<sup>۲۱۱</sup>

مباحث بسیار جالبی را در اینجا می یابیم. سه یا چهار بار، بهار با تمام نمایشی که سوسیالیسم حقیقی بآن قادر است، ستایش میشود. نه کمتر از هشت دختر اغفال شده، از کلیهٔ نقطه نظرهای ممکن بما عرضه میشوند. در اینجا قادر می شویم نه تنها عمل اغفال، بلکه ایضاً نتایج آن را رؤیت کنیم؛ هر دورهٔ مهمی از بارداری دستکم توسط یک فرد نمایندگی می شود. بعد از آن همانگونه که شایسته است، وضع حمل فرا میرسد، و از پی آن نوزادکشی یا خودکشی. فقط باید متأسف بود که «بچه کشی» شیلر نیز گنجانده نشده است؛ معهذا رد آکتور ممکن است اندیشیده باشد که داشتن فریاد و بانگ معروف: بیوزف، یوزف، و غیره کافی بوده. قطعه شعری \_ به آهنگ لالائی معروف می تواند بمثابهٔ گواهی از کیفیت این ترانه های اغفال بکار رود. جناب لو دو یگ کو هلر، در صفحهٔ ۲۹۹ نغمه سر میدهد:

۸. «ندای بهار \_ Frühlingsruf».

ـ هت.

آزادی از بند رها شده، راه خود را باز میگشاید ـ اینکه این چه نوع آزادی است، فی الفور بماگفته میشود: چوا این چنین بردهوار به صلیب خیره میشوی؟ هیچ انسان آزادهای در مقابل آن خدا خم نمی شود و زانو نمیزند [خدائی]که درختان بلوط میهن را قطع کرد و باعث شد خود خدایان آزادی بگریزند!

يعنى، آزادى جنگل هاى عهد عتيق ژرمنى، كه در سايهٔ آنها بوتس مىتوانىد با آسودگى خيال دربارهٔ «سوسياليسم، كمونيسم و اومانيسم» بيانديشد، و دلخواهانه «خار بيزارى از خودكامگى» را پرورش دهد. دربارهٔ اين آخرى، اطلاع مىيابيم:

گل سرخی وجود ندارد که بدون خار بشکفد،

نتیجتاً، می توان امیدوار بود «گل سرخ» غنچه کرده، [یعنی] آندرومدا، نیز بزودی «خار» مناسبی را بیابد و آنگاه دیگر برای خود مانند سابق «آنچنان چوبی بنظر» نرسد. بو تس ایضاً طبق منافع بنفشه (Veilchen) که درست است در آن زمان وجود نداشت، عمل می کند، و شعری غیر عادی، که عنوان و ترجیع بند آن شامل کلمات «بنفشه بخر، بنفشه بخر، بنفشه بخر!» (ص ۳۸) است را انتشار میدهد.

جناب نویهائوس، با اشتیاق قابل ستایشی بخود فشار میآورد ۳۲ صفحه شعر دور و درازی، بدون اینکه دست کم ایدهای در آن پیش کشیده شود را بوجود می آورد. برای نمونه، «آهنگی پرولتری» (ص ۱٦٦) وجود دارد. پرولتارها از دامان طبیعت بیرون می آیند \_اگر می خواهیم بدانیم از کجا بیرون می آیند، پایانی بر آن متر تب نخواهد بود \_ و بعد از مقدمهای طولانی سرانجام دربارهٔ آپوستروف ذیل تصمیم می گیرند:

طبیعت، تو ای مادر همه موجودات، تو که تمامی چیزها را با عشق تازه میکنی و نیرو میدهی، تمام چیزی که با کمال سعادت واجدی از قبل مقدر شده، تو ورای تمامی وسع و تواناییها، سترگ و رفیعی! پس به تصمیمهای ما ای مقدس ترین گوش فرا ده! آنچه بتو صادقانه قسم میخوریم، را بشنو ای رودها، این خبر را بدریا برید، باد بهاری، آن را از میان درختان کاج تیره و تاریک استنشاق کن! همراه با آن تم جدیدی ظهور میکند و شعر با این مشی جای زیادی را بخود

اختصاص مي دهد. سرانجام در چهارمين قطعه، اطلاع مي يابيم، مردم واقعاً چه ميخواهند، معهذا به زحمت آن نمي ارزد آن را در اينجا ذكر كنيم. هم چنين جالب است تا با جناب يوزف شوايتسر آشنا شويم:<sup>(1)</sup> در اين حيات خاكي، فكر همانا روح، و عمل، جسم است؛ شوهر جرقهٔ اَتش است و عمل، زن واقعیاش، که بطوری طبیعی، آنچه جناب ی. شوایستر میخواهد، بدان افزوده میشود: پت و پت میکنم، و پرتو آزادی را در جنگل و جلگه بر می افروزم، تا سطل حجيم آب، [يعني] مرگ، جرقهام را بار دیگر خیس کند. (ص ۲۱۳) آرزویش بر آورده میشود. و آن در این اشعار، با مضمون قلبش پت پت میکند، و همانطور که در نظر اول بدیهی است، او نیز «جرقهای» است. اما «جرقهای» است دل انگيز. سر سالا و انگشتان مشت شده، در اینجا شاد و آزاد ایستادهام. (ص ۲۱۶) او در این وضع و حالت باید خیلی مضحک و بامزه باشد. بدبختانه، بلوی ماه اوت لایب سیگ <sup>۱۵۰</sup> او را به خیابان کشانده و در آنجا شاهد چیز های تکان دهندهای شد: یک غنچهٔ لطیف بشری، در برابرم، با منظری کامل -زهی شرمندگی، زهی دهشت! -با جرعه های حریصانه، قطره های تابنده شبنم کشنده اش را میمزم. (ص ۲۱۷) هرمان اوربک Ewerbeck نیز، نام مسیحیاش را لکه دار نمی سازد. در صفحهٔ ۲۲۷ «آهنگ نبرد»، که قبلاً بدون شک در جنگل های توبتوبورگ طنین افکند را آغاز مي کند: برای آزادی و وجود كه بخاطرش متهورانه ميجنگيم. شايد اين آهنگ نبرد زنان باردار باشد؟ نه بخاطر طلا و مدال

۱. شاهد مثالهای ذیل از شعر شوایستر موسوم به «اسم شب» و «لایب سیگ» اقتباس شده است. مهت.

· Y1Y

۷۱۳.

و نه باز هم بخاطر خوشی عبث، ما جازمانه براي نسل هاي آتي و غيره مبارزه ميكنيم. در دومین شعر [ص ۲۲۹] اطلاع می یابیم: احساسات بشرى، تماماً مقدسند، ناب ترین اندیشه نیز مقدس است، ارواح هنگامیکه با اندیشه و احساسات مواجه می شوند، جملگی در میگذرند. درست همانطور که چنین اشعاری سزاوارند تا باعث شوند «اندیشه و احساساتمان» ودر گذرندو. ما بگرمي نيکي و خوبي و زيبا را در اين جهان دوست ميداريم رنج ميكشيم و مي أفرينيم همواره در عرصه و مجال انسان واقعی؛ و کارمان در این عرصه و مجال با خبرمنی از اشعار بیمایهٔ احساساتی که حتی لودویگ باواریائی نیز می تواند آن را بسراید پاداش داده میشود. جناب ریشارد راینهارت، مرد جوان آرام و موقری است. او با آرامش نجیبانه از درازای تکامل نفس یا بدرون مینهد و بما شعر روز تولد «به بشریت جوان» را عرضه ميکند که در آن خود را با خواندن اشعار ذيل خشنود ميسازد: خورشيد دوست داشتني آزادي ناب نور آزادی تابان خود عشق ناب و نور دوست داشتنی دوستانهٔ مصالحهٔ و آشتی. [ص ص ۲۳۴/۲۳۶] این شش صفحه رو حمان را ارتقاء می دهد. «عشق» شانزده بار خود را نشان می دهد، «نور» هفت بار، «خورشيد» پنج بار، «آزادی» هشت بار، «ستارگان»، «روشنائیها»، «روزها» و انواع مکمل های دیگر هستی بشری، که جای خود دارد. اگر کسی این نيكبختي را داشته باشد كه بهاين نحو مورد مدح واقع شود، حقيقتاً مي تواند با آسو دگي خاطر به گور رود. اما چرا باید خودمان را معطل این سنبل کاران کنیم، هـنگامیکه مـی توانیم چـنان

استادانی نظیر جناب رودلف شورتلاین و خرس بزرگ را نظاره کنیم؟ بیائیم همگی این کوشش های نسبتاً دلپذیر اما بس ناقص را به حال خود رهاکنیم و به تکمیل دیوان نغمه

تفصیل گوش دهیم، بار دیگر ما را دچار «رباکاری» میسازد: وای، وای بر تو، تو دنیای بی عاطفه و خبیث ۔ ملعون برای ابدا و تو نیز، ای طلای لعنتی! بدست تو بود که این جنایت رویداد، تو نقشت را اجراء کردی، تو ای کیسۀ پول بیرحم! خون کردکان تنها بگردن توست آن را بصورت پرتاب میکنم، و منتظر آن را بصورت پرتاب میکنم، و منتظر آیا نباید تصور کرد که خرص بزرگ در اینجا با «پر تاب کردن حقیقت از دهان شاعرانهاش بصورت مردم» مر تکب نابخر دی خوف انگیزی میشود؟ معهذا نیازی برای نگرانی و جود ندارد، شخص نباید بخاطر جگر و ایمنی خود بلرزد. ثرو تمندان به خرس بزرگ همان اندازه اندک صدمه میزند که او بدانان. اما، بعقیدۀ او، یا باید سر هیلر پیر را برید یا:

این در واقع اوج زودباروی و خود حقیقت سوسیالیسم حقیقی است! «برای سعادتت!»، «وجدانی آرام!» خرس بزرگ کودکانه میشود و برای کودکستان قصه میگوید. معلوم است که او هنوز «منتظر زنگ ساعت است که [زمان] انتقام را خبر دهد». اما بمراتب بشاشتر از هیلیریاد «غزلهای عاشقانهٔ قبرستان» \_ Friend hofsidyllen YIY.

است. او پیش از هر چیز تدفین مردی فقیر را می بیند و گریه و زاری بیوهاش را می شنود، آنگاه تشییع جنازهٔ مرد جوانی که در جنگ کشته شده و یگانه پشتیبان پدر پیرش بود، آنگاه بخاک سپردن کودکی که بدست مادرش به قتل رسید، و سرانـجام دفـن مـردم ثروتمندی را. او بعد از اینکه همهٔ اینها را دید، شروع به «اندیشیدن» میکند و، ای دیده نظر کن هان

> دیدگانم نورانی و واضح شد و پرتوهای آن عمیقاً در گور نفوذ میکند؛ [ص ۲۸۴] بدبختانه بقدر کفاف «واضح» نشد تا «عمیقاً در» شعر او نفوذکند. اسرارآمیزترینها برایم مکشوف شد.

از سوی دیگر، آنچه برای کل جهان «مکشوف شده» یعنی، بی قدری دهشت افزای شعر او،کاملاً برایش «راز انگیز» باقی مانده است. و خرس روشن بین می بیند چگونه در یک چشم بهم زدن، بزرگترین معجزات بوقوع می پیوندد.

انگشتان مرد فقیر به مرجان تبدیل میگردد و مویش به ابریشم، و نتیجتاً بیوهاش بسیار ثروتمند میشود. از گور سرباز شعله سر میکشد که قصر شاه را فرو می بلعد. از گور کو دک گلی بیرون می آید که عطر آن به مشام مادرش در زندان راه می یابد. ـ و مرد ثروتمند، بخاطر تناسخ ارواح، تبدیل به افعی میشود که با توجه بآن خرس بزرگ این رضامندی شخصی را بخود اجازه می دهد موجب شود تا از طرف جوان ترین فرزند او به زیر پا افکنده شود! و بدینسان، از نظرگاه خرس بزرگ، «مع الوصف» همگی ما به جاودانگی و فنانا پذیری خواهیم رسید.

ضمناً، خرس مان با این همه دارای اندکی دل و جرئت است. در صفحهٔ ۲۷۳، با لحنی رعد آسا هل من مبارزه به «بدبختی» خو د میگوید؛ او آن را خوار می شمارد. زیرا: درون قلبم شیری زورمند نشسته است -شیری چنان متهور، قدرتمند و چابک که در برابر چنگال هایش باید مراقب باشید!<sup>(۱)</sup> در واقع، خرس بزرگ «حرص برای نبرد را احساس می کند» و «از هیچ زخم و

در واقع، حرش برزک «حرص برای نبرد را احساس ملی تند» و «ار ملیع راحتم و جراحتی ابائی ندارد».

۸. هرمان پوتمن، «به رغم پرولتاریا».

ـ هـت.

احتمالاً بین ژانویه و آوریل ۱۸۴۷ نگارش یافته است.

طبق دستنویس بطبع رسید

> نخست به آلمانی در مجموعهٔ آثار مارکس ـ انگـلس، بـخش اول، ج ۵، ۱۹۳۲ انـتشار یافت.



روى جلد ماهنامة آينة اجنماع

## Deutsches

## Pürgerbuch

für 1845.

**P**rraudgegeben

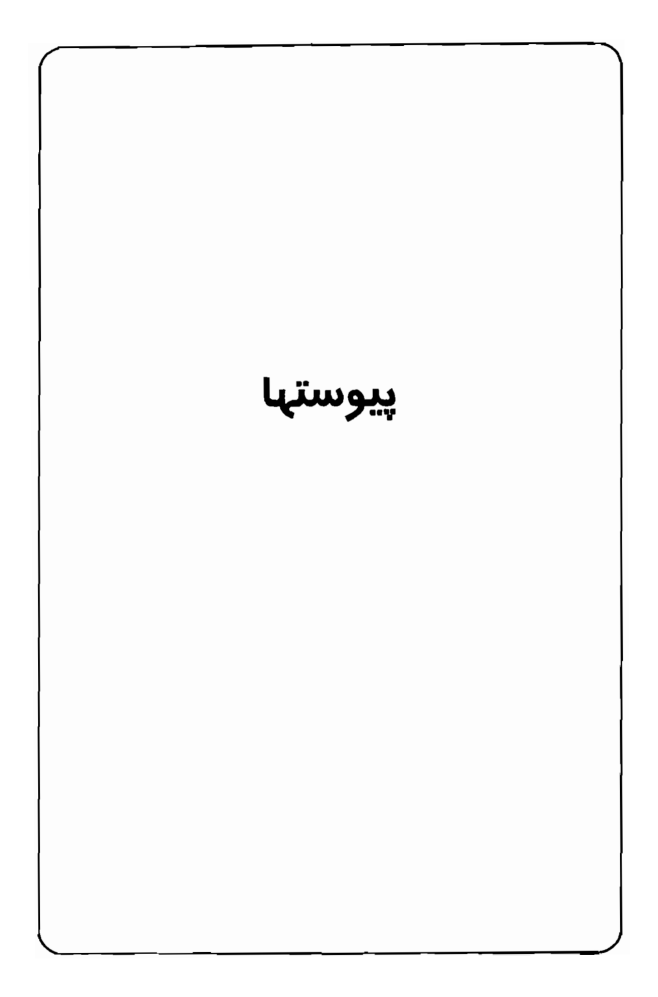
7 e 8

g. Pättmann.

Darmftadt, 1845.

Drud und Bering von G. 53. Seste.

روی جلد کتاب «شهروند آلمانی»



## کارلمارکس [تزهائی دربارهٔ فویرباخ] ۱۰۰

نقص عمدهٔ کلیهٔ مکاتب ماتریالیستی سابق (از جمله ماتریالیسم فویرباخ) در آنست که شیء، واقعیت و حسیات تنها بصورت ابژه، یا اشراق<sup>(۱)</sup> در نظر گرفته میشود، نه بصورت فعالیت حسی انسانی، یعنی، پواتیک، نه بطور سوبژکتیف. بدینطریق چنین روی میدهد که برخلاف ماتریالیسم، جهت فعال بطور تجریدی تو سط اید ثالیسم تکامل می بابد . که بطبع فعالیت واقعی و حسی بدین مثابه را قبول ندارد. فویرباخ میخواهد با امور حسی، که واقعاً از امور فکری متفاوت است، سروکار داشته باشد، ولی وی خود فعّالیت انسانی را بمثابهٔ فعالیت پواتیک تلقی نمیکند. از اینرو وی در هاهیت هسیحیت، برخورد نظری را بمثابهٔ یکانه برخورد حقیقتاً انسانی می شمرد، و حال آنکه پراتیک فقط رد شکل ناپاک و یهودانی<sup>۲۵۱</sup> تجلی آن در نظر گرفته میشود. بدینطریق وی به اهمیت فعالیت «انقلابی» و «پراتیکی \_انتقادی» پی نمی برد.

۲

مسالهٔ اینکه آیا حقیقت عینی می تواند به تفکر انسانی نسبت داده شود . به هیچ و جه

۱. Anschauung ـ در نزد کانت و هگل بمعنای آگاهی یا معرفت بلامنازع از طریق حواس است و همانا در این مفهوم است که مارکس آن را بکار میبرد و نه بمفهوم مشاهده آنگونه که در ترجمهٔ فارسی این مفهوم تا بحال بکار رفته است. (م) مسالهٔ تئوری نیست. بلکه مسالهٔ پراتیک است. انسان باید در پراتیک حقیقت، یعنی واقعیت و توانائی و ناسوتی بودن تفکر خود را به اثبات برساند. جر و بحث بر سر واقعیت یا عدم واقعیت تفکر جدا از پرانیک، مسالهای است صرفاً مدرسی (اسکولاستیک).

# ٣

آموزش ماتریالیستی دائر بر اینکه انسانها ثمرات اوضاع و احوال تربیت اند، و اینکه بنابراین افرادیکه تغییر یافته اند ـ ثمرهٔ اوضاع و احوال دیگر و تربیت تغییر یافته ای هستند، فراموش میکند که اوضاع و احوال همانا بوسیلهٔ افراد تغییر مییابد و لذا خود مربی را باید تربیت کرد. این آموزش بدینطریق ضرور تاً بدینجا میرسد که جامعه را بدو بخش تقسیم میکند، که یک بخش آن مافوق جامعه قرار دارد (برای مثال در نزد رابرت آثوئن).

تطابق تغییر اوضاع و فعالیت انسانی می تواند فقط بمثابهٔ پراتیک دگرگون شونده تلقی گردد و تعقلاً درک شود.

#### ٤

فویرباخ از واقعیت، از خود بیگانگی و دوگانه ماختن جهان آغاز میکند: یکی جهان مذهبی و پندار، و دیگری جهان واقعی. و هم او مصروف آنستکه جهان مذهبی را به مبنای زمینی اش تاویل کند. او این واقعیت را از دیده فرو میگذارد که بعد از انجام این عمل، هنوز کار عمده عملی نشده است. زیرا این واقعیت که مبنای واقعی خود از خویشتن جدا شده و بصورت عالم مستقلی در ابرها مستقر میگردد، توضیحش فقط میتواند گسستگی و تضاد درونی این مبنای زمینی باشد. باین جهت، نخست باید خود این یک را در تضاد آن با خود درک نمود و سپس از طریق رفع این تضاد عملاً آن را انقلابی کرد. بدینسان، برای مثال، پس از آنکه خانوادهٔ زمینی حل معمای خانوادهٔ مقدس مکشوف شد، آنگاه خود خانوادهٔ زمینی باید مورد انتقاد تشوریک و اصلاح پراتیک انقلابی قرار گیرد.

۵

فویرباخ که از تفکر انتزاعی ناراضی است، دست بدامان اشراق حسی میزند؛ اما او این حسیات را بمثابهٔ فعالیت پراتیک \_حسی انسانی شده، تلقی نمیکند.

۶

فویرباخ ماهیت مذهبی را به ماهیت انسانی تاویل میکند. ولی ماهیت انسان چیزی انتزاعی ذاتی هر فرد جداگانه نیست. ماهیت انسان در واقعیت خود مجموعه مناسبات اجتماعی است. از اینرو فویرباخ که به انتقاد این ماهیت واقعی نمی پردازد، مجبور میشود:

۱) خود را از جریان تاریخ مجزا سازد و احساس [Gemüt] مذهبی را بمثابهٔ چیزی برای آن مستقر سازد و فرد انسانی تجریدی \_ منفردی را فرض نماید.

۲) از اینرو، ماهیت انسانی برای او تنها میتواند بمثابهٔ «نوع» و بمثابهٔ وجه مشترک درونی و گنگی درک شود که عدهٔ بسیاری از افراد را صرفاً بوسیلهٔ رشتههای طبیعی بیکدیگر مربوط میسازد.

## Y

باین جهت، فویرباخ نمی بیند که «احساس مذهبی» خود محصول اجتماعی است و فرد تجریدی، که مورد تحلیل اوست، در واقعیت امر به شکل اجتماعی معینی متعلق است.

٨

کل زندگی اجتماعی اساساً ام**ر پراتیک**<sup>\*</sup> است.کلیهٔ رازوریهائی که تئوری را بـه عرفان میکشاند، حل معقولانهٔ خود را در پراتیک انسانی و در درک ایـن پـراتـیک

<sup>،</sup> يعنى ماهيت و اهميت كار (م)

مى يابد.

# ٩

بالاترین نقطهای که ماتریالیسم اشراقی بدان دست یافته، یعنی، ماتریالیسمی که حسیات را بمثابهٔ فعالیت پراتیک در نظر نمیگیرد، عبارت است از بینش افراد جداگانه در «جامعهٔ مدنی».

# 1+

نظرگاه ماتریالیسم کهنه، جامعهٔ «مدنی» است، نظرگاه ماتریالیسم نوین جامعهٔ انسانی، یا انسانیت اجتماعی شده است.

## 11

فلاسفه فقط دنیا را باشکال گونا گون تعبیر و تفسیر کردهاند و حال آنکه مطلب بر سر تغییر دادن آنست.

#### - 778

فريدريش انگلس فويرباخ

الف) کل فلسفۀ فو برباخ منتهی میشود به ۱ ـ فلسفۀ طبیعت ـ پر سنش منفعلانۀ طبیعت و کرنش شیفته وار در مقابل شکوه و اقتدار آن. ۲ ـ آنتر و پولوژی ینعنی Ω آلفا) فیز یولوژی، که در آن هیچ چیز جدیدی به آنچه ماتر یالیست ها قبلاً دربارۀ و حدت جسم و روح گفته اند، اضافه نمی شود، بلکه کمتر بطور مکانیکی و با افراط بمراتب بیشتری گفته میشود، β بتا) پسیکولوژی، که به مدیحه سرایی ثناگویانۀ عشق، شبیه کیش طبیعت و سوای هیچ چیزی جدی منتهی میشود. ۳ ـ اخلاقیات، نیاز برای زندگی طبق مفهوم «انسان»\*، ناتوانی به عمل در آمده\*\* \_ net محقولانۀ انسان به معدۀ خود در این کنید با پاراگراف ۵۴، ص ۸۱: «برخورد اخلاقی و معقولانۀ انسان به معدۀ خود در این است که با آن نه بمثابۀ چیزی بهیمی، بلکه بمثابۀ چیزی انسانی رفتار شود.» ـ پاراگراف میت کنید با تان نه بمثابۀ موجودی اخلاقی و کلیۀ مواعظ دربارۀ اخلاقیات در ماهیت میت کنید.

ب) این واقعیت که در مرحلهٔ کنونی تکامل، انسان می تواند حوایج خود را در جامعه بر آورد، و اینکه بطور کلی از همان آغاز، بمجرد اینکه این حوایج پا بعرصهٔ وجود

. نگاه کنید به لودویگ فویرباخ، احکام اساسی فلسفهٔ آینده، پاراگراف ۵۲
 . هت.
 . شارل فوربه، نظریهٔ چهار جنبش و مقدرات عمومی، مؤخره.

گذارد، انسان ها بیکدیگر نیازمند شدند و تنها توانستند حوایج و توانایی ها و غیره خود را با وارد شدن در عرصه مراوده با انسان های دیگر تکامل دهند، این واقعیت تـوسط فویرباخ بدین نحو بیان می شود:

وانسان مجزا بتنهائی، ماهیت انسان را درخود دارا نیست»؛ ماهیت انسان فقط در اشتراک و در وحدت انسان با انسان، و حدتی که معهذا فقط وابسته به واقعیت تفاوت میان من و تو است - علت وجودی می یابد، انسان بتنهایی انسان است (در مفهوم عادی)، و انسان با انسان، وحدت من و تو<sup>\*\*</sup> خداست» (یعنی، انسان در مفهوم فوق عادی) (پاراگرافهای ۶۲ و ۶۱، ص ۸۳).

فلسفه به نقطهای رسیده است که واقعیت پیش پا افتادهٔ ضرورت مراوده میان موجودات انسانی ـ واقعیتی که بدون معرفت از آن، نسل ثانوی که اصولاً وجود داشته، هیچگاه بوجود نمی آمد، واقعیتی که قبلاً شامل تفاوت جنسی است ـ تو سط آن در پایان کل تکامل اش بمثابة بزرگترین نتیجه نمایانده میشود. و بعلاوه بشکل رازورانهٔ «و حدت من و تو» نشانداده میشود. هر گاه فویرباخ عمدتاً دربارهٔ عمل جنسی، عمل نکاحی، اشتراک من و تو<sup>(1)</sup>، نمی اندیشید، این عبارت غیر ممکن می بود. و تا جائی که تجمع او فلسفی به «دیالکتیک واقعی» (پاراگراف ۲۴) به گفت و شنود، به «مولود انسان، هم روحانی و هم جسمانی، میرسد» (ص ۲۷). اینکه بعداً این انسان «مولود»، سوای «انسانهای مولود» ایضاً روحانی و جسمانی، چه کاری انجام میدهد، ذکری برمیان می آید. فویرباخ فقط مراوده میان دو موجود، را می شاسد.

ج) آغاز فلسفهٔ آینده، بلافاصله تفاوت میان ما و او را نشان میدهد: ۱: «وظیفهٔ دوران معاصر، بسامان رسانی و انسانی نمودن خدا، تبدیل و مستحیل شدن الهیات به آنتروپولوژی (انسان شناسی) است»، مقایسه کنید با «نفی الهیات همانا ماهیت

وزیرا، از آنجائیکه موجود انسانی = مغز + قلب و ایندو برای نمایاندن موجود انسانی ضروری است، در مناسبانشان، یکی مظهر **هغز** و دیگری **قلب . [**یعنی] **زن** و ه**ود** میباشد.

به غیر از این درک اینکه چرا **دو** تن بیش از یک تن بیشتر انسانی است، غیر ممکن میباشد. ۱. لودویگ فویرباخ، همان مأخذ.

. هت.

دوران معاصر است، (فلسفة 7 ينده، ص ٢٣)

د) وجه تمایزی که فویرباخ در پاراگراف ۲، میان کاتولیسیسم و پروتستانیسم قائل میشود داثر بر اینکه، «الهیات»، «با آنچه خدا در خود است، سروکار دارد»، و دارای «گرایشی است بسوی شهود و اشراق»؛ و پروتستانیسم صرفاً مسیح شناسی، و خدا را به امان خودش رها میکند و شهود و اشراق را به فلسفه - این وجه تمایز چیزی جز کار ناشی از نیازی مناسب با علم رشد نایافته نیست. فویرباخ، پروتستانیسم را صرفاً از این نیاز در محدودهٔ الهیات توضیح میدهد که طبیعتاً پس از آن تاریخ فلسفه بدنبال می آید.

ه) «وجود، مفهومی کلی که بتواند از اشیاء جدا شود، نیست. وجود با اشیائی که وجود دارد، همانند و یکسان است... وجود توسط ماهیت ایجاب میشود. آنچه ماهیت من است، وجودم عی باشد. ماهی در آب است، اما ماهیت او نمی تواند از این هستی جدا شود. حتی زبان محاور ای، وجود و ماهیت را یکی میداند. تنها در حیات بشری است که وجود از ماهیت جدا شده است - اما فقط در حالت استثنائی و بدبختی آور - تنها در آنجا امکان دارد که ماهیت یک شخص در جائی که او هست، نباشد، اما درست بخاطر این تقسیم است که روح او حقیقتاً در جائی نیست که جسم او واقعاً هست. انسان فقط در جائی است، که دلش آنجاست. اما کلیهٔ چیزها، - سوای حالات غیرعادی - مایلند در جائی که هستند باشند و دوست دارند آنچه هستند، باشند» (ص ۲۷)

مدیحهای زیبنده و نکو دربارهٔ وضع موجود! سوای حالات غیر طبیعی، برخی حالات استثنائی، [برای مثال]، دوست دارید از هفت سالگیتان بعنوان دربان معدن ذغال کارکنید، و چهارده ساعت در روز در تاریکی باقی بمانید، و چون این وجودتان است، ماهیتتان نیز میباشد. عین همین در مورد یک وصله گر یا قاطر ماشین ریسندگی صدق میکند. اینکه شما باید مطیع شاخهای از کار باشید، همانا «ماهیت» شماست. مقایسه شود با ماهیت ایمان، ص ۱۱، «گرسنگی برطرف نشده» [...]

و) ۴۸، ص ۷۳. «زمان یگانه وسیلهای است که بدون تناقضی ممکن میسازد تا تعینات متقابل یا متضاد در موجودی مجزا ترکیب شود. این در مورد کلیهٔ رویدادها و اوضاع موجودات زنده صدق میکند. باین ترتیب فقط در اینجا ـ برای مثال در نزد انسان ـ تضاد بهنمود خود که اکنون این تعیین و تعیّن، بر من حاکم است و مرا بخود مشغول میدارد،

مطابق دستنویس بطبع رسید.

الودويك فويرباخ، احكام اساسى فلسفة آينده، پاراگراف ١٢. ـ ه.ت.

۳۳۰ \_\_\_

# کارلمارکس و فریدریش انگلس

[پاسخی بهضد..انتقادیهٔ برونو بائوئر 🗤]

بروکس، ۲۰ نوامبر. در فصلنامهٔ ویکاند، Wigand's Vierteljahrschrift دورهٔ سوم، ص ۱۳۸ ببعد؛ برونو بالولو در پاسخ به خانوادهٔ مقدس، یا نقدی بر نقد نقادانه، ۱۸۴۵، اثر انگلس و مارکس، به تنه پنه می افتد. برونو باثو ثر در ابتداء اعلام میدارد که انگلس و مارکس او را به غلط درک کر ده اند؛ او با ساده لوحی و اقعی، عبارات متظاهرانهٔ قدیمی خود که مدتها قبل به هیچ تبدیل شده را تکرار میکند، و متأسف است که این نو یسندگان شمارهایش را دربارهٔ «مبارزه و پیروزی دائم، نابودی و آفرینش نقد» که «تنها نیروی تاریخی» است، و اظهاراتش مبنی بر اینکه «نقد و همانا فقط نقد، مذهب را در تمامیت تاریخی» است، و اظهاراتش مبنی بر اینکه «نقد و همانا فقط نقد، مذهب را در تمامیت بانو ثر در پاسخ خود بلافاصله دلیل جدید و چشمگیری از اینکه «ناقد، کاری بوده و کماکان بانو ثر در پاسخ خود بلافاصله دلیل جدید و چشمگیری از اینکه «ناقد چگونه کاری بوده و کماکان کاری است» را هدف ملاحظات و نقل قولهای خود نساختن، بلکه تقریظی پیش پا افتاده و در هم از این اثر که در وست فیله دامیوت میکنه تقریظی پیش پا افتاده و در هم از این اثر که در وست فیله دامیوت بلکه تقریظی میکند. حقهای شعبدهای که وی با حزم و احتیاط از خواننده پنهان میدارد. میکند. حقهای شعبدهای که وی با حزم و احتیاط از خواننده پنهان میدارد.

بائو تر در حالیکه از «دامپغبوت، Dampfboot» رونویسی میکند، «کار دشوار» خود

را فقط باکم حرفی و کاملاً مبهم با شانه بالا انداختن، قطع می نماید. نقد نقادانه خود را به شانه بالا انداختن محدود کرده، زیرا چیز بیشتری برای گفتن ندارد. او رستگاری را، به رغم نفرتش از جهان محسوس، که فقط می تواند آن را بصورت «چماقی» یعنی، ابزاری برای تنبیه فقر اید تولوژیک خود، تصور کند (نگاه کنید به فصلنامهٔ و یگاند، ص ۱۳۰)، در استخوان های کتف می بابد.

تقریظ کنندهٔ وستفالی در شتاب سطحیاش، خلاصهٔ خنده آوری بدست میدهد که کاملاً باکتابی که مورد تقریظ قرار میدهد در تضاد است. ناقد «سخت ـ کوش» جعلیات تفریظ کننده را رونویسی می کند، آنها را به انگلس و مارکس نسبت میدهد و ظفر مندانه بر تودهٔ غیر نقادانه ـ که او را با یک چشم نابود می کند، در حالیکه با چشم دیگر عشوه گرانه او را دعوت می کند نزدیک تر بیابد \_ بانگ میزند \_ نگاه کنید، اینان مخالفان من

اينك بيائيم كلمات اين سند را در كنار هم قرار دهيم.

تقریظ کننده در Westphälische Dampfboot مینویسد:

داو، (برونو بانونر) دبرای اینکه یهودیان را بکشد، آنان را به عالمان الهی تبدیل میکند، ر مسالهٔ رهائی را به مسالهٔ رهائی انسان؛ او برای نابودکردن هکل، وی را به جناب هینریخ مبدل میسازد؛ و برای اینکه گریبان خود را از انقلاب فرانسه، کمونیسم و فویرباخ برهاند، بانگ بر میآورد، توده، توده، تودها، و باز هم توده، توده، تودها و او را برای شأن و شرکت روح که نقد، یعنی تجسم حقیقی ایدهٔ مطلق در نزد برونوی اهل شارلوتن برگ، است به چهار میخ میکشد، (وست فلیشه دامیفبوت، ص ۲۱۲)

ناقد «سخت ـ کوش» مینویسد:

وناقد نقد نقادانه، در پایان کودکانه، می شود، ونقش هارلکین را در قماشاخانهٔ جهان theatro mundi بازی میکند، و دمیخواهد [باو] باور کنیم، در با جدیت مدعی میشود که برونو بائو تر برای اینکه یهودیان را بکشد، و غیر، و غیر، - بدنبال آن کل پاراگراف وست فلیشه دامپغبوت، که در هیچ کجای خانوادهٔ مقدس یافت نمی شود، می آید (فصلنامهٔ ویگاند، ص ۱۴۲)

این را با برخوردنقد نقادانه با مساله یهود و رهائی سیاسی در خانوادهٔ مـقدس، از جمله با ص ص ۸۵-۱٦۳ مقایسه کنید؛ دربارهٔ برخورد او بهانقلاب فرانسه نگاه کنید به پيوستها \_\_\_\_\_ ۲۳۳

ص ص ۵۵-۱۸۵ و برخوردش به سوسیالیسم و کمونیسم، ص ص ۲۴-۲۲، ص ۲۱۱ ببعد، ص ص ۴۴-۲۴۳ و تمام فصل مربوط به نقد نقادانه به نمایندگی رودلف، امیر گرولدشتاین، ص ص ۲۳۳-۲۵۸. در خصوص برخورد نقد نقادانه به هکل نگاه کنید به رازوری «تعبیر شهودی» و توضیح متعاقب در ص ۲۹ ببعد. ایضاً ص ص ۱۲۱ و ۲۲۲، ۲۸-۲۲۱، ۲۷-۱۳۱، ۹۰-۲۰، ۲۷-۲۱۸ و ۲۰-۴، ۳۴ دربارهٔ برخورد نقد نقادانه به فویرباخ نگاه کنید به ص ص ۲۱-۱۳۸، و بالاخره دربارهٔ نتیجه و گرایش مبارزهٔ نقادانه با انقلاب فرانسه، ماتریالیسم و سوسیالیسم، نگاه کنید به ص ص ۲۱۴.

از این نقل قول ها می توان دید که تفریط کنندهٔ و ستفالی خلاصهای کاملاً تحریف شده و همانا فقط موهومی بدست داده که نشان می دهد وی احتجاجات را بطور ابلهانهای درک کرده است. همانا این خلاصه است که ناقد «بی غل و غش» و «سخت ـ کوش» [آن را] با چالاکی «خلاقانه و ویرانگرانه» بجای اصل جا هی زند. بعلاوه.

«او» (ناقد نقد نقادانه) «میخواهد بما بقبولاند و در پایان، خودش یاو،هایش را باور میکند که هر کجا که بائوثر سابقاً در بند پیش داوریهای توده بود، میخواهد بندگی خود را صرفاً بمثابه پوشش ضروری نقد و نه بر عکس بمثابه پیآمد تکامل ضروری نقد بنمایاند؛ باین جهت در پاسخ باین «خودستائی سخیفانه» رسالهٔ کوچک مدرسی ذبل را عرضه میدارد،» و غیره، و غیره (فصلنامهٔ ویگاند، ص ص ۱۴۲-۴۳)

خواننده در **خانوادهٔ مقدس،** ص ص ۲۳-۱۵۰، بخش خاصی را دربارهٔ تزکیهٔ نفس برونو باثوثر مییابد، اما در آنجا متأسفانه **هیچ چیز** دربارهٔ رسالهٔ مدرسی کوچک، نوشته نشده و از اینرو به هیچ وجه در پاسخ به تزکیهٔ نفس برونو باثوثر، آنگونه که تقریظ کنندهٔ وستفالی مینویسد، و برونو بانونر حاضر بخدمت آن را رونویسی میکند، عرضه نشده ـ حتی چند کلمه در داخل گیومه میگنجاند ـ و تصور میکند شاهد مثالی است از خانوادهٔ مقدس. رسالهٔ کوچک در بخشی دیگر و در مضمونی دیگر ذکر شده است. (نگاه کنید به خانوادهٔ مقدس، ص ص ۱٦۵ و ۱٦۴) خود خواننده میتواند از ته و تو اینکه این در آنجا بچه معنی است سر در آورد، و بار دیگر نیرنگ «ناب» «ناقد ـ سخت کوش» را مورد تحسین قرار دهد.

در پایان ناقد «سخت ـ کوش» ندا در می دهد: «این» (یعنی، شاهد مثال هائی که برونو بـ اثوثر از وست فلیشه دام پفبوت بعاریت گرفته و به مصنفان خانوادهٔ مقدس نسبت داده است)، بـ طبع بـرونو بـ انولر را بـه سکوت و ا میدارد و نقد را سر عقل میآورد. برعکس، مارکس بما منظرهای از اینکه خود وی سرانجام در نقش کـمدین سرگرم کـننده ای ظـاهر میشود، را عـرضه میکند» (فصلنامهٔ ویکاند، ص ۱۴۳)

برای درک این «برعکس» باید دریافت که تقریظ کنندهٔ وستفالی که برونو بانونر برای او بعنوان رونویس کننده کار می کند، شرح ذیل را به کاتب نقادانه و سخت ـ کوش دیکته می کند:

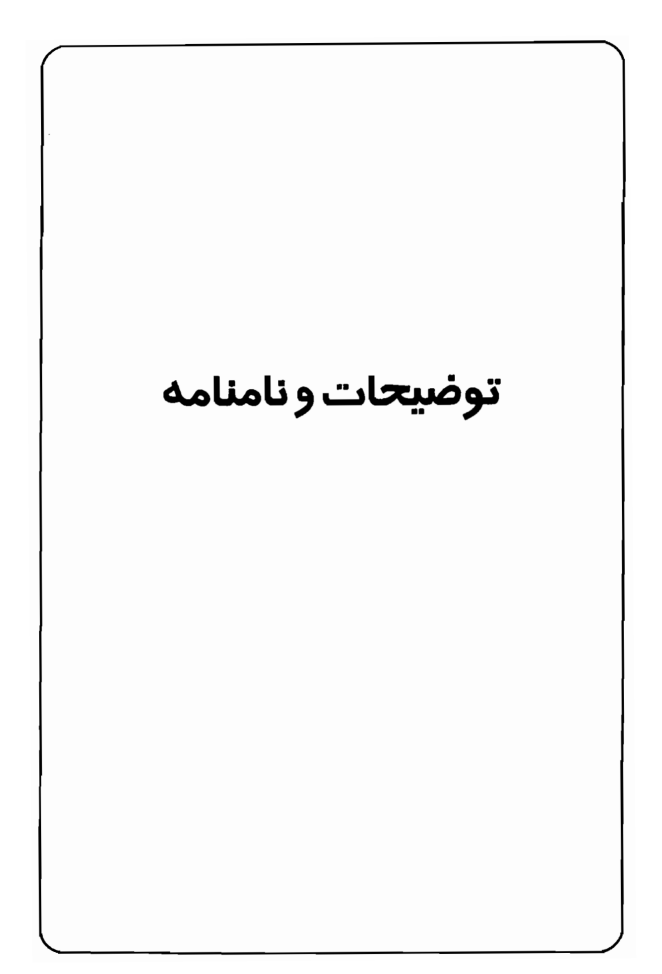
درام جهان \_ تاریخی» (یعنی، نبرد نقد بائوئر با توده) «بطور ساده بـ سرگرم کننده ترین کمدی تجزیه میشود.» (Das Westphälische Dampfboot، ص ۲۱۳)

در اینجا رونویس کنندهٔ بدبخت از جا می پرد: رونویسی تخطئه خود ورای قدرت اوست. «برعکس»، او با فریاد، دیکته کردن تقریظ کنندهٔ وستفالی را قطع میکند، «برعکس»، ... مارکس ... سرگرم کننده ترین کمدین است!» و عرق سرد را از پیشانی خود پاک میکند.

برونو باثوتر با توسل به حقه بازی بی قابلیت و ترفند شعبدهای در تحلیل نهائی حکم محکومیتی که از طرف انگلس و مارکس در **خانوادهٔ مقدس** دربارهٔ او صادر شده بو د را مورد تأیید قرار داده است.

در ۲۰ نوامبر، ۱۸۴۵ برشتهٔ تحریر در آمد. در ژانویه ۱۸۴۶ در دفتر هفتم آینهٔ اجتماع م Gesellschaftsspiegel منتشر گردید.

مطابق متن نشریه بطبع رسید.



۱ – ایدئولوژی آلمانی. انتقاد از فلسفهٔ معاصر آلمانی بر حسب نمایندگان آن – فویرباخ، برونو بالوگر و استیرفر و از سوسیالیسم آلمانی بر حسب رسولان مختلف آن – اثر مشترک مارکس و انگلس است که آنان در ۱۸۴۵ و ۱۸۴٦ در بروکسل برشنهٔ تحریر در آوردند.

مارکس و انگلس در بهار ۱۸۴۵ مصمم شدند به نگارش اثری فلسفی دست زنند. آنان در صدد بر آمدند تا در آن استنباط ماتریالیستی خود را در مقابله با نظرات هگلیان جوان و ماتریالیسم ناپیگیرانهٔ فویرباخ قرار دهند، هنگامیکه انگلس در بهار ۱۸۴۵ به بروکسل آمد (اوایل ماه آوریل) مارکس، استنباط ماتریالیستی خود که در آن زمان تقریباً شکل گرفته بود را برای وی تشریح نمود. تزهای مارکس «دربارهٔ فویرباخ» در رابطه با این طرح برشتهٔ تحریر در آمد. در پائیز ۱۸۴۵ این طرح، شکل نقشهٔ معینی برای نگارش اثری در دو مجلا که متوجهٔ هگلیان جوان و «سوسیالیستهای حقیقی» بود را بخود گرفت. در نوامبر ۱۸۴۵ مارکس و انگلس دست به نگارش کتاب زدند. نقشه و ترکیب کتاب، طی کار آنان چندین بار دستخوش تغییر گشت. قرار بر این بود که دموزس هس، دو فصل از کتاب را بنویسد. اما فصل: علیه هگلی جوان، آرنولد روکه، که هس برای مجلد اول برشتهٔ تحریر در آورد بود و فصل دیگری که «سوسیالیست حقیقی»، کوهلمان، را مورد بحث مجلد اول برشتهٔ تحریر در آورد بود و فصل دیگری که «سوسیالیست حقیقی»، کوهلمان، را مورد بحث

کار بر روی ایدلولوژی آلهانی، بطور کلی در آوریل ۱۸۴۹ بپایان رسید، معهذا چنین می نماید که مصنفان به کار بر فصل اول مجلد اول، تا اواسط ژوئیه ادامه دادند، اما هیچگاه به اتمام نرسید. طرح پیشگفتار برای مجلد اول که دیرتر از اواسط اوت نبود، توسط مارکس برشتهٔ تحریر در آمد. کار بر روی مجلد دوم در اوایل ژوئن ۱۸۴۱ خاتمه یافت. «سوسیالیست های حقیقی» اثر انگلس، که قرار بود فصل اختتامی مجلد دوم باشد، بین ژانویه و آوریل ۱۸۴۷ نگارش یافت.

در ۱۸۴۹ و ۱۸۴۷ مارکس و انگلس برای یافتن ناشری در آلمان برای طبع اثر خود به کوششهای متعددی دست زدند، که به ناکامی انجامید. علت این امر تا حدودی بخاطر مشگلات بوجود آمده از طرف پلیس و تا انداز ای نتیجهٔ اکراه ناشران برای طبع این اثر بود، زیرا همدر دی آنان در جانب گرایش هایی بود که مارکس و انگلس آنها را مورد انتقاد قرار داده بودند. تنها فسملی از ایدنولوژی آلمانی که در حیات مارکس و انگلس بطبع رسید، فصل چهارم از مجلد دوم است که در نشریه Das Westphälische Dampfboot در اوت و سپتامبر ۱۸۴ انتشار یافت. متن برخی از صفحات فصل دوم مجلد اول شبیه متن مقالهٔ کوچک بی نامی بتاریخ، بروکسل، ۲۰ نوامبر میباشد»، که در نشریهٔ آینهٔ اجتماع، دفتر هفتم، ژانویهٔ ۱۸۴۶ (در بخش «اخبار و تذکارات) منتشر شد.

نه عنوان کل اثر و نه عناوین مجلد اول و دوم در دستنوشته، باز یافته نشد. معهذا، از آنها توسط هارکس در مقالهاش: «اعلامیه علیه کارل گرون، نامبرد، میشود و از آنجا اقتباس شده است. (نگاه کنید به مجموعه آلار مارکس و انگلس، ج ۹)

دستنویس فصل های دوم و سوم مجلد دوم مفقود شده است، و امکان دارد که «بخشنامه علیه کریگه» از مقاله مارکس و انگلس «سوسیالیسم آلمانی بصورت نظم و نثر» قسمتی از این مجلد را تشکیل میداده است.

دمتنویس در وضع بالنبسه بدی است، کاغذ به رنگ زرد در آمده و در جاهائی آسب دیده است. همانگرنه که مارکس بعدها در پیشگفتار بر عقدمه ای بر انتقاد از علم اقتصاد نوشت، وانتقاد جوندهٔ موشها، ائر خود را بر تعدادی از صفحات باقی گذارد، و صفحات دیگری مفقود شده است. پیشگفتار بر ایدنولوژی آلمانی و پاره ای تغییرات و اضافات به خامهٔ مارکس است، معهذا قسمت عمدهٔ دستنوشته به قلم انگلس می باشد. باستئنای فصل پنجم مجلد دوم و برخی صفحات در فصل سوم مجلد اول، که بدست یوزف وایده مدیر نوشته شده است. علی القاعده، صفحات بدو قسمت تقسیم شده است: متن اصلی در سمت چپ قرار مدیر نوشته شده است. علی القاعده، صفحات بدو قسمت تقسیم شده است: متن اصلی در سمت چپ قرار مدیر نوشته شده است. علی القاعده، صفحات بدو قسمت تقسیم شده است: متن اصلی در محت چپ قرار دارد، در حالیکه اضافات و تغییرات در سمت راست واقع است. پاره ای از قطعات توسط مصنفان خط زده شده، و قطعات بیشتری توسط ادوارد برنشتاین خط زده شده (این مطلب از طرف س. باهنه در مقاله اش، ایدنولوژی آلمانی اثر مارکس و انگلس، تکلمه هائی بر متن، منتشره در مجلهٔ بین المللی تاریخ اجتماعی، درهٔ هفتم، ۱۹٦۲، قسمت ا، خاطر نشان شده است).

کلمات و قطعانی که ناخواناگشتهاند، بر اساس قسمتهای آسیب ندیده، حتی الامکان بازسازی شدهاند. هر جاکه لازم بود پارهای کلمات برای روشن شدن گنجانده شود، در کروشه ایضاً بطبع رسید. افتادگی در دستنوشته در زیرنویس ها نمایانده شده و یادداشتهای حاشیهای با ستاره نشان داده شده، و حال آنکه یادداشتهای مصنفان توسط حروف شاخص نمایانده شده است. قطعاتی که توسط برنشتاین خط زده شده، هر کجاکه امکان خوانده شدن آنها میرفت، اعاده شدهاند.

بعد از مرگ انگلی دستنوشتهٔ ایدنولوژی آلمانی بدست رهبران سوسیال \_ دموکرات آلمان افتاد که طی ۲۷ سال نیمی از آن را انتشار دادند. قسمنی از فصل سوم «ماکس قدیس» در ۲-۱۹۰۳ توسط برنشتاین انتشار یافت. (نگاه کنید به کارل مارکس، فریدریش انگلی، «فصل ۳ ماکس قدیس ـ Sank Max» در اسناد موسیالیسم، اشتوتگارت ج ۳، دفاتر ۸-۷ و ۲-۱، ژانویه \_ آوریل، و ژوئیه \_ ارت ۱۹۰۳، ج ۴، دفاتر ۹-۵ مه - سپتامبر ۱۹۰۴). قسمت دیگری از این فصل - «التذاذ - نفس من» - در ۱۹۱۳ انتشار یافت (نگاه کنید به کارل مارکس، «Mein Selbsigenuß»، در پاورقی کارگری، مونیخ، شمارهٔ ۸ و ۹، مراس ۱۹۱۳) گوستاو مهیر، صفحات مقدماتی «شورای لایب سیگ» و فصل دوم، «برونوی قدیس» در ۱۹۲۱ (نگاه کنید به فریدریش انگلی، کارل مارکس، «شورای لایب سیگ» و فصل دوم، «برونوی قدیس» در آرشیو علوم اجتماعی و سیاست انگلی، کارل مارکس، «شورای لایب سیگ \_ Archiv für Sozialwissenschaft und Soziolpolitik دفتر ۳). فصل I وفویرباخ»، مهمترین فصل ایدلولوژی آلمانی، در ۱۹۲۴ به روسی و در ۱۹۲۱ به آلمانی انتشار یافت (آرشیو مارکس –انگلس مجلد ۱) کل کتاب آنگونه که بدست ما رسیده است (باستثنای ٦ صفحهای که قبلاً یافته شده و در مجلهٔ بین المللی تاریخ اجتماعی، مجلد هفتم، ۱۹۹۲، قسمت ۱ بسطیع رسید) نسخست در مجموعهٔ آثار مارکس، انگلس، بخش اول، مجله ۵، در ۱۹۳۲ انتشار یافت.

۲ دستنویس فصل اول مجلد نخست ایدلولوژی آلمانی به شکل قطعات جداگانهای بدست ما رسیده که در زمانها و شرایط مختلفی نگارش یافنه است. علت آن همانا تغییراثی است که مارکس و انگلس در نقشهٔ کلی کتاب به همان نسبتی که کتاب پیش میرفت وارد ساختند.

مارکس و انگلس در ابتدا به نگارش اثری کاملاً انتقادی آغاز نمودند که بطور هم زمان لودویگ فویرباغ، برونو باثوثر و ماکس اشتیرنر را مورد بحث قرار دهد. آنان بعداً تصمیم گرفتند برونو باثوثر و ماکس اشتیرنر را در فصلهای جداگانهای مورد بحث قرار دهند. (۱۱۹. برونوی قدیس» و ۱۱۱۹. ماکس قدیس»)، و نخستین فصل بعنوان مقدمهٔ کلی تلقی میشود که نظرات خود آنان را در تقابل با فویرباغ بیان میکند. از اینرو آنان تقریباً تمام قطعات مربوط به باثوثر و اشتیرنر را در دستوشتهٔ اصلی خط زدند و آنها را به فصلهای ا و ۱۱۱ منقیل نمودند. به این ترثیب بخش نخست از حیث ترتیب که هستهٔ اولیهٔ فصل های مربوط به فویرباغ را تشکیل می دهد، (۲۹ صفحه ای که توسط مارکس شماره گذاری شد) شکل گرفت. آنان سپس فصل ۱۱ را برشتهٔ تحریر در آوردند و شروع به کار بر فصل ۱۱۱ نمودند و طی تحلیل نقادانه شان از کتاب اشتیرنر یکانه و مفات آن، به گریزشهای متعدد نظری دست زدند که در آنها استنباط ماتریالیستی خود از تاریخ را تکامل بخشیدند. دو قطمه از این گریزشها پس از آن توسط ایشان از فصل مربوط به استیرنر یکانه و فربراغ منتقل شد. گریزش های متعدد نظری دست زدند که در آنها استنباط ماتریالیستی خود از تاریخ را تکامل بخشیدند. دو قطمه از این گریزشها پس از آن توسط ایشان از فصل میروط به اشتیرنر و انکامل بخشیدند. دو قطمه از این گریزش ها پس از آن توسط ایشان از فصل مربوط به استیر منمو بر اینکه روح بر تاریخ حاکم است، نگارش وال راینگریزش ابتداء در ایت هد بخش «د. هرارشی» بود؛).

دومین گریزش نظری ۔ بالغ بر ۳۷ صفحه ۔ در ارتباط با انتقاد از نظرات جامعهٔ بورژوآثی، رقابت و رابطه میان مالکیت خصوصی، دولت و قانون نگارش یافت (این قطعه دومی از فصل مربوط به اشتیرنر با قطعهٔ دیگری جایگزین شد؛). ایندو گریزش از مطلب از لحاظ ترتیب، دومین و سومین فصل مربوط به فویرباخ را تشکیل میدهد.

صفحات این سه قسمت توسط مارکس شماره گذاری شده است (۷۲-۱) و بدینسان نسخهٔ اولیهٔ کل فصل را تشکیل میدهد. صفحات ۷-۳ و ۳۹-۳۹ دستنوشته یافت نشده است.

مارکس و انگلس آنگاه به تجدید نظر نسخهٔ اولیه و تهیهٔ نسخه پاکنویس شده رو آوردند،که شروع آن در دو متن وجود دارد. بهاین ترتیب دارای کمابیش ۴ قسمت مستقل از دستنوشته هستیم (سه قسمت نسخهٔ اولیه و یک قسمت نسخه پاکنریس شده)

بالنتیجه در طبع حاضر، فصل مربوط به فویرباخ به ۴ قسمت تقسیم شده است. قسمت ا شامل مرفعات در هم نسخهٔ پاکنویس شده است. قسمت ۱۱ شامل هستهٔ اصلی کل فصل است. قسمتهای ۱۱۱ و ۱۷، دو گریزش نظریاند که از فصل مربوط به اشتیرنر منتقل شده است. هر قسمت مجموعهای یکدست و منطقاً منسجم است. قسمتها یکدیگر را تکمیل میکنند و جمعاً شرح کاملی از استنباط ماتریالیستی از تماریخ میباشند.

مضمون [این] چهار قسمت میتواند بدین نحو خلاصه شود:

I. مقدمه، ملاحظات کلی مربوط به ایدئالیسم آلمانی ما بعد فلسفهٔ هگلی. مقدمات، ماهیت و طرح کلی استنباط ماتریالیستی از تاریخ.

II. استنباط ماتریالیستی از تکامل تاریخی و نتایج ناشی از استنباط مـاتریالیستی از تـاریخ. انــتقاد از برداشت ایدئآلیستی از ناریخ عموماً، و انتقاد از هگلیان جوان و فوبرباخ خصوصاً.

III. منشاء برداشت ایدنالیستی از تاریخ.

IV. تکامل نیروهای مولده، تقسیم کار و اشکال مالکیت. ساختار طبقاتی جامعه. روبنای سیاسی. اشکال شعور اجتماعی.

مقایسهٔ قسمتهای مختلف دستنوشته، نشان دادن ساختار منطقی فصل را ممکن میسازد، تصوری از مقاصد مصنفان را بنا می نهد و نقشهٔ کلی فصل را بازسازی میکند. مارکس و ا نگلس نخست توصیفی کلی از اید نولوژی آلمانی بدست میدهند، آنگاه استنباط ماتریالیستی از تاریخ را در مقابل برداشت اید تآلیستی آن قرار می دهند، و سرانجام، این یک را مورد انتقاد قرار می دهند. بخش اصلی قسمت، دارای ساختار ذیل است: مقدمات مصنفان؛ استنباط ماتریالیستی آنان از تاریخ؛ و نتایجی که از تتوری شان ناشی میشود. استنباط ماتریالیستی از تاریخ بدین شرح ارائه میشود: تکامل تولید ـ مراوده (مناسبات اجتماعی) ـ روبنای سیاسی ـ اشکال شعور اجتماعی. بطور کلی، نقشهٔ فصل ـ موافق مقاصد مارکس و انگلس بازسازی شد، می تواند بدین نحو فرموله شود:

۱) توصیف کلی ایدلولوژی آلمانی (قسمت ۱، ملاحظات مقدماتی و بخش ۱؛ ملاحظات مقدماتی و بخش ۱؛ قسمت ۱۱، بخش ۱).

۲) مقدمات استنباط ماتریالیستی از تاریخ (قـــت I، بخش ۲).

۳) تولید (قسمت II، بخش ۵-۳، قسمت I، بخش ۱۳ قسمت VI، بخشهای ۵-۱)، مراوده (قسمت VI، بخشهای ۱۰-٦)، روبنای سیاسی (بخش VI، بخش ۱۱)، اشکال شعور اجتماعی (قسمت III، بخش ۱؛ قسمت VI، بخش ۱۲).

۴) نتیجه گیری و جمع بندی استنباط مالریالیستی از تاریخ (قسمت ۱۱ بخش های ۷-۱، قسمت ۱، بخش ۴).

۵) انتقاد از برداشت ایدنالیستی از تاریخ بطور اعم و از هکلیان جوان و فویرباخ بطور اخص (قـــت II، بخش های ۹ــ۵ و ۲۲ قسمت III، بخش ۱).

در دستنوشته، فصل من حيث المجموع داراي [اين] عنوان است:

Ia. فویرباخ». انگلس بعد از مرگ مارکس هنگام دسته بندی کردن اوراق مارکس، در میان آنها دستنوشتهٔ ایدلولوژی آلمانی را یافت و آن را از نو مورد مطالعه قرار داد. در پایان فصل اول او این یادداشت را نمود: «I، فوبرباخ. رویارویی بینش های ماتریالیستی و ایدئالیستی.»

قسمتهای این فصل از نو به بخشهانی تقسیم شده است. این تقسیمات فرعی از سوی هیئت تحریریهٔ که ایضاً اکثر عناوین را تدوین دیده، انجام شده است.

كليهٔ عناوين تدوين گشته از طرف هيئت تحريريه وكليهٔ الحاقات، دركروشه قرار داده شده است.

صفحات دستنوشته در این مجلد نشانداده شده است. اوراق نسخهٔ پاکنویس شده که قسماً توسط انگلس شماره گذاری شده (اوراق ۳ و ۵)، بدین نرتیب نشانداده میشود:

/ ررق \_ ۱ /،/ ورق \_ ۲ / و غیره. صفحات اولین منن آغاز نـــخهٔ پاکنویس شده، که توسط مصنفان شماره گذاری نشده، بدین نحو نشانداده میشود. / ص \_ ۱ /،/ ص \_ ۲ / و هکذا. صفحات سه پیش نویس که توسط مارکس شماره گذاری شده، بدینسان نشانداده میشود: / ۱ / ، / ۲ /، و غیره.

تر تیب قسمتهای مختلف دستنوشته در فصل I و تقسیمات فرعی آن به بخشها مطابق است با متن روسی این اثر.

۳۔ اشارہ است به اثر عمدہ اشترائوس موسوم به زند**ائی هسیح (مجلدات ۲۔۱**۱، توبینگن، ۱۸۳۲۔۱۸۳۵)؛ با این اثر انتقاد فلسفی از مذہب و تلاشی مکتب ہگلی به ہگلیان پیر، و جوان آغاز شد.

۴ـ دیادوخان (دیادوخانی) ـ سرداران اسکندر مقدونی که بعد از مرگ او، با یکدیگر به نبردی سخت برای کسب قدرت پرداختند. در خلال این مبارزه (پایان قرن ۴ و آغاز قرن سوم قبل از میلاد) امپراطوری اسکندر که انحاد نظامی و اداری بی ثباتی بود، به چندین دولت مستقل تجزیه شد.

۵- در ایدنونوژی آلمانی، اصطلاح "Verkehr" (مراوده، داد و ستد) به مفهوم بسیار کلی بکار برده میشود. این اصطلاح هم شامل مراودهٔ مادی و هم معنوی افراد، گروههای اجتماعی و کل کشررها می باشد. مارکس و انگلس نشان میدهند که مراودهٔ مادی و پیش از همه مراودهٔ انسانها در فرآیند تولید، اساس کلیهٔ اشکال مراوده است. اصطلاح Verkehrsform (شکل مراوده)، ـ Verkehrs weise (شیوهٔ مراوده)، ـ اشکال مراوده است. اصطلاح Verkehrsform (شکل مراوده)، استانها در فرآیند تولید، اساس کلیهٔ وراوده)، نوسط مارکس دانت. اصطلاح مراوده)، و عیش از همه مراودهٔ انسانها در فرآیند تولید، اساس کلیهٔ مراوده)، نوسط مارکس دانت. اصطلاح مراوده)، استانها در فرآیند تولید، مراوده، اندانها در فرآیند تولید، اساس کلیهٔ در ذهنشان شکل گرفته بود، بکار برده میشود.

۲- اصطلاح "Stamm" که توسط مارکس و انگلس بکار برده میشود، در ایدنولوژی آلعانی دقسیله، ترجمه شده است. این اصطلاح در زمان نگارش ایدنولوژی آلمانی دارای معنی وسیع تری از معنای کنونی آن بوده و برای نشان دادن گروهی از افراد بکار برده میشده که از نیای مشترکی نشت گرفتهاند، و شامل مفاهیم نوین وژانس، (نوع)، و «قبیله» می باشد. نخستین کسی که این مفاهیم را تعریف و متعایز ساخت نژاد شناس و تاریخ نگار آمریکائی لولیز هنری مورکان، در مهمترین اثر خود: «جامعهٔ باستان؛ یا کاوش در نسب و پیشرفت انسان از توحش از طریق بربریت تا مدنیت» (۱۸۷۷) بود.

۷- قانون ارضی توسط لی سی نیوس و سکستیوس، دو تن از نمایندگان منتخب مردم (تریبون) در رم باستان پیشنهاد شد، در سال ۳۱۷ قبل از میلاد در نتیجهٔ مبارزهای که از طرف پلبها علیه پاتریسینها بدان دست زده شد، مورد تصویب قرار گرفت. این قانون، انباع رمی را از داشتن ملکی بیش از ۵۰۰ یوکوا (حدود ۳۰۹ جریب) زمین مشاع (ager poblicus) قدغن میکرد.

منظور از جنگهای داخلی رم معمولاً مبارزه میان گروههای متعدد طبقهٔ حاکمهٔ رم است که در پایان قرن دوم قبل از میلاد آغاز شد و تا سال ۳۰ قبل از میلاد ادامه بافت. این جنگها، همراه با تضادهای طبقاتی و قیامهای بردگان، سقوط جمهوری رم را تسریع نمود و در سال ۳۰ قبل از میلاد به استقرار امپراطوری رم انجامید.

۸ در اینجا و ذیلاً مارکس و انگلس عمدتاً به اثر نویرباخ احکام اساسی فلسفهٔ آینده اشاره دارند و تعابیر و اصطلاحات مختلفی از آن را نقل میکنند.

۹ ـ نگاه کنید به بخش «شالودهٔ جغرافیانی تاریخ جهان» در «سخنرافیهای مربوط به فلسفهٔ تاریخ».

۱۰ ـ برای مثال نگاه کنید به آدم فرگوسن، رسالهای در باب جامعه مدنی، ادیـنبورگ، ۱۷٦۷، و آدم آندرسن، استنتاج تاریخی و حقیقی منشاء بازرگانی از نخستین ایام یا عصر حاضر، لندن ۱۷٦۴.

۱۱- اشاره است به آثار ذیل منتشره در سالنامههای آلمانی - فرانسوی، در اوایل سال ۱۸۴۴: دو مقاله توسط مارکس، دربارهٔ مسئلهٔ یهود» و «مقدمهای برانتقاد از اقتصاد سیاسی»؛ و دو مقاله توسط انگلس، «طرح انتقاد از اقتصاد سیاسی» و «اوضاع انگلستان»، «محدشته و حال اثر توماس کارلایل، لندن ۱۸۴۳». (نگاه کنید به مجموعهٔ کامل آثار مارکس و انگلس، ج ۳). این آثار نشانگر گذار نهائی مارکس و انگلس به ماتریالیسم و کمونیسم بود.

۱۲ ـ مقایسه کنید با «برومیان، آیهٔ ۹: باب ۱٦: «لاجرم نه از خواهش کننده ونه از شتابنده است، بلکه از خدای رحم کننده.»

۱۳- این نئیجه گیری مبنی بر اینکه انقلاب پرولتاریائی تنها بطور هم زمان در کلیهٔ کشورهای سرمایه داری پیشرفته میتواند انجام شود و بدینطریق پیروزی انقلاب در کشوری جداگانه غیر ممکن است، حتی بطور قطعی تر در داصول کمونیسم» که توسط انگلس در ۱۸۴۷ نگارش یافت، بیان شده (نگاه کنید به هجموعه کاهل آثار مارکس و انگلس -ج ۱). معهذا مارکس و انگلس در آثار بعدی خود، این ایده را به نحو کمتر قاطعانه تری ابراز داشتند و تاکید کردند که انقلاب پرولتاریائی باید بمثابهٔ روندی بالنسبه طولانی و پر اعوجاج تلقی گردد که می تواند نخست در کشورهای سرمایه داری جداگانه تکامل یابد. و.ای. لنین، در شرایط تاریخی نوین به این نتیجه، که آن را بر شرایط خاص عمل قانون تکامل ناموزون سیاسی و اقتصادی سرمایه داری در عصر امپریالیسم بنا نهاد، رسید که انقلاب سوسیالیستی می تواند نخست حتی در کشوری جداگانه پیروز شود. این تز برای نخستین بار در مقالهٔ وی «دربارهٔ شعار کشورهای متحدهٔ اروپا» پیش کشیده شد، (۱۹۱۵) (نگاه کنید به و.ای. لنین، مجموعهٔ کامل آثار، ج ۱۲).

۱۴ در متن اصلی آلمانی اصطلاح "Haupt-und Staatsaktionen" (اعمال اصلی و نمایشی) بکار رفته که دارای معنای متعددی است. در قرن هفدهم و نیمه نخستین قرن هجدهم، این اصطلاح بر نمایش هائی دلالت مینمود که توسط دستجات دوره گرد آلمانی اجراء میشد. نمایش هائی که بیشتر فاقد شکلی محین بودند رویدادهای تاریخی ـ تراژدی را به شیوهای طمطراقانه و در عین حال مبتذل عرضه می نمودند.

ثانیاً، این اصطلاح می تواند بر رویدادهای مهم سیاسی دلالت کند و همانا در این مفهوم بود که از طرف جریانی در علم التاریخ آلمانی که بعنوان وتاریخ فکاری ابژکتیف، شناخته شده است، بکار برده شد. لثوپولدرانکه یکی از نمایندگان عمدهٔ این جریان بود. وی «اعمال اصلی و نمایشی»، را بمثابهٔ موضوعی اصلی تلقی می نمود که باید پیش کشیده شود. تاریخ نگاری ابژکتیف که اصولاً به تاریخ سیاسی و دیپلماتیک ملل ذیعلاقه بود، تفوق سیاست خارجی را بر سیاست داخلی اعلام مینمود و توجهای به مناسبات اجتماعی انسانها و نقش فعال آنان در تاریخ نداشت.

۱۵- نظام قاره ای، یا محاصرهٔ قاره ای، در سال ۱۸۰٦ از طرف ناپلئون اول، بعد از شکست پروس اعلام شد و تجارت میان کشورهای قارهٔ اروپا و انگلستان را قدغن می نمود. این سیاست ورود برخی از اقلام، از جمله شکر و قهوه را به اروپا بسیار دشوار ساخت. شکست ناپلئون در روسیه در سال ۱۸۱۲ به نظام قاره ای پایان بخشید.

۲۹ ـ مارسینر و کارمانیول، (چنین خواهد شد) ـ ça ira سرودهای انقلابی دوران انقلاب فرانسه. ترجیع بند آخرین سرود این برد: "!Ah! ça ira, ça ira. Les aristocrates à la laterne" (آری! «مسلماً چنین خواهد شد. اشراف را به تیر چراغ حلق آویز کنید!»).

۱۸ - تلمیحی است به نوعی از ادبیات سبک که در اواخر قرن هفدهم و آغاز قرن نوزدهم، وسیماً خوانده میشد؛ بسیاری از شخصیتهای آن شوالیهها، راهزنان و اشباح بودند؛ برای مثال آ به لی نو Aballino، راهزن بزرک، اثر هاینریش دانیل چوکه، که در سال ۱۷۹۳ انتشار یافت و رینالدو ریسنالدینی، سر دستهٔ راهزنان، اثر کریستین آگوست و لیپوس (در سال ۱۷۹۷).

۱۹\_سرود راین ("Der deutsche Rhein") ـ شعری از نیکولائوس بکر، که وسیعاً نوسط ناسیونالیست.ها با منافع خاص خودشان مورد استفاده قرار گرفت. این شعر در ۱۸۴۰ سروده شده و از طرف آهنگسازان مختلفی برای آن آهنگی ساخته شد.

۲۰ - اشار «ای است به مقالهٔ فویرباخ «دربارهٔ ماهیت مسیحیت، در ارتباط با یکانه و صفات آن» منتشر ، در فصلنامهٔ ویکاند، ۱۸۴۵ ج ۲ ـ مقاله چنین خاتمه می یابد: «از اینرو ف [فویرباخ] نه یک ماتریالیست و نه یک اید تالیست و نه یک فیلسوف [پیرو فلسفهٔ] یکسانی است. پس او چیست؟ او در اندیشهٔ خود همان است که در واقعیت است، همانی که در روح است، در جسم است، همانی که در ماهیت است که در تأثیرات حسی خود است ـ او یک انسان است، و یا به بیان صحیح تر، از آنجائیکه ف ـ بطور ساده ماهیت انسان را در جامعه قرار میدهد، انسانی است اجتماعی، [یعنی] او یک کمونیست است».

۲۱- این بخش در اصل قسمتی از فصل III را تشکیل میداد وبلافاصله بعد از قطعهای می آید که مارکس و انگلس در اینجا بآن اشاره میکنند.

۲۲ - صنایع استخراجی (Industrie extractive) - اصطلاحی که اقتصاددان فرانسوی، شارل دونـتر در کتاب خود، در خصوص آزادی کار، برای نشان دادن شکار، ماهی گیری و معدن بکار برد. مقایسه شود با فقر فلسفه، اثر مارکس، فصل I، پاراگراف ۲ (نگاه کنید به مجموعهٔ آثار مارکس - انگلس - ج ۲).

۲۳- اتحادید قانون ضد - غلات - توسط تولید کنندگان، کابدن و برایت در سال ۱۸۳۸ بو جود آمد. قوانین غلات انگلیسی نخست در قرن پانزدهم مورد تصویب قرار گرفت و تعرفه های سنگینی بر غلات وارداتی وضع نمود تا در بازار داخلی قیمت های آنها افزایش یابد. در نخستین سه دههٔ قرن نوزدهم، در ۱۸۱۵، ۱۸۲۲ و بعد از آن، قوانین جداگانه ای تصویب شد که شرایط را برای واردات غله دگرگون می نمود؛ و در سال ۱۸۲۸، مقیاس متغیری (تعرفهٔ تعدیل پذیری) برقرار شد که تعرفه هایی وارداتی بر غله هنگامیکه قیمت ها در بازار داخلی تنزل می یافت، را افزایش میداد و از جانب دیگر هنگامیکه قیمتها در بریتانیا افزایش می یافت، از تعرفه ها می کاست.

اتحادیهٔ وسیعاً از نارضایتی عمومی بر سر افزایش قیمت غله بهره برداری کرد، و برای لغو قوانین غلات

و استقرار آزادی کامل نجارت، مساعی خود را معطوف تضعیف مواضع اقتصادی و سیاسی اشرافیت زمیندار و پاثین آوردن هزینهٔ زندگی نمود و بدینسان امکان پائین آوردن دستمزد کارگران را ممکن ساخت. مبارزه میان بورژو آزی صنعتی و اشرافیت زمیندار بر سر قوانین غلات با لغو این قوانین در سال ۱۸۴۶ خاتمه یافت.

۲۴- تلمیحی طعنه آمیز به "Verein" (دانحادید،) اشتیرنر - نجمعی داوطلبانه از اگرئیست ها.

۲۵ ـ طی سالیان بعد، مارکس و انگلس، ارزیابی خود از قیام مای دهقانی در قرون وسطی را در نتیجهٔ مطالعات خود پیرامون مبارزهٔ دهقانان با فئودالیسم و هم اعمال انقلابی دهقانان در ۱۸۴۸ و ۱۸۴۹، تغییر دادند. بویژه انگلس در اثر خود موسوم به جنگ دهقانی در آلمان (نگارش در ۱۸۵۰)، ماهیت انقلابی قیام های دهقانی و نقشی که آنان در انهدام اساس نظام فئودالیته ایفاء کردند را نشان داد.

۲٦- این واقعیت از سوی هاریسون، در توصیف از انگلستان، اولین و دومین مجلد شرح وقایع... نخست توسط رافائیل هالینشد، ویلیام هاریسون و سایرین جمع آوری و انتشار یافت... لندن ۱۵۸۷. مارکس نیز از آن در کاپیتال نام میبرد. کاپیتال ج ۱ ـ فصل ۲۸، زیرنویس ۲.

۲۷- قوانین دریانوردی - مجموعهای از قوانینی که در انگلستان برای حمایت از کشتی رانی انگلیسی علیه رقابت خارجی به تصویب رسید. معروف ترین آن قوانین سنهٔ ۱۳۵۱ بود که عمدتاً علیه هلندیان، که اکثر تجارت حمل و نقل راکنترل می کردند وضع شد. این قوانین ورود هر گونه کالا که توسط کشتی های انگلیسی یاکشتی های کشوری که کالا در آنجا تولید گشته بود، حمل نمی شد را قدغن مینمود، و تجارت و بازرگانی بندری با مستعمرات که باید توسط کشتی های انگلیسی حمل شود را بنا می نهاد. قوانین دریانوردی در اوایل قرن نوزدهم جرح و تعدیل شد و در ۱۸۴۹ ملغی گشت، باستنای شرط مربوط به تجارت بندری که در سال ۱۸۵۴ الغاء گشت.

۲۸-انگلستان در سال ۱۰٦٦ توسط نورمانها فتح شد. تامیس سلطنت در سیسیلی، که در ۱۱۳۰ اعلام شده بود و شامل سیسیلی و ایتالیای جنوبی همراه با ناپل بعنوان مرکز آن بود، در نیمه دوم قرن یازدهم میلادی توسط روبر گوئیزکار، سردمدار فاتحان نورمن بنا نهاده شد.

۲۹\_ اصطلاح "bürgerliche Gesellschaft" (جامعهٔ مدنی) توسط مارکس و انگلس به دو طرز متفاوت مورد استفاده قرار میگیرد:

۱) برای نشان دادن نظام اقتصادی جامعه، صرف نظر از مرحلهٔ تاریخی تکامل و کل مجموع مناسبات مادی که نهادهای سیاسی و اشکال ایدئولوژیک را تعیین میکنند. ۲) برای نمایاندن مناسبات مادی جامعهٔ بورژوآئی (یا خود این جامعهٔ بمثابهٔ یک کل) سرمایه داری؛ از اینرو این اصطلاح طبق مضمون مشخص آن و محتوای معین، یا بمثابهٔ وجامعهٔ مدنی» (در حالت نخست) و یا بمثابهٔ وجامعهٔ بورژوآئی» (در حالت دوم) ترجمه شده است.

۳۰ ـ شهر ایتالیائی آمالفی در قرون دهم و یازدهم میلادی به مرکز تجاری شکوفائی مبدل شد. قانون آن مربوط به بازرگانی از راه دریا (Tabula Amal phitana)، در سرتاسر ایتالیا معتبر بود و وسیماً در کشورهای مدیترانه در قرون وسطی مورد استفاده قرار میگرفت.

۳۱**- شورای لایب** سیگ ـ تلمیحی است به این واقعیت که آثار برونو بانونر و ماکس اشتیرنر، ایندو «آبای کلیسا»که در این بخش مورد انتفاد قرار میگیرند، در شهر لایب سیگ انتشار یافت.

۳۲- نبرد **هونها ("Hunnen Schlacht") یکی از معروف ترین تابلوهای ویلهلم فون کائولباخ، ک**ه در سالهای ۳۷-۱۸۳۴ کشیده شد، بر اساس نبردی قرار گرفته که میان هونها و رمیها در شـالون در ۴۵۱ میلادی رویداد.کائولباخ، اشباح جنگاوران کشته را در حال نبرد در هوا بر فراز میدان جنگ ترسیم میکند.

۳۳- اشاره است به آفت سیب زمینی در سال ۱۸۴۵ که ایرلند و بسیاری از نواحی انگلستان و برخی قسمتهای قاره را فراگرفت. این آفت به عدم برداشت محصول سیب زمینی و قحطی ویران کننده در ایرلند منجر شد.

۳۴۔ خاند مقدس (Santa Casa) نام دفتر مرکزی تفتیش عقاید در مادرید.

۳۵- وقلسفهٔ ایجایی (پوز تیو) - جریان مذهبی عارفانه (کریستیان هرمان وایسه، امانوئل هرمان فیخته کهتر، آنتون گونتر، فرانتس کاورفون بادر، و فریدریش شلینگ در دوره واپسین خود) که فلسفهٔ هگل را از راست مورد انتقاد قرار میداد. وقلاسفهٔ ایجایی، میکوشیدند تا فلسفه را تابع مذهب سازند و امکان شناخت معقولانه را انکار مینمودند و مکاشفت ربانی را یگانه منشاء شناخت وهثبت، اعلام میداشتند. آنان هر فلسفهای که شناخت معقولانه را بمثابهٔ منشاء خود می شناخت را سلبی (تکاتیو) می نامیدند.

۳۱-هم آمریکا و هم بریتانیا هر دو مدعی اورگان بودند. مبارزه بر سر تملک اورگان در ژوئن ۱۸۴۱ با تقسیم آن میان آمریکا و بریتانیا خاتمه یافت. در مورد قوانین غلات نگاه کنید به توضیح ۲۳.

۳۷۔ اصطلاح «جنگیدن بسان گربه های کیل کنی» در اواخر فرن هجدهم بوجود آمد. طی قیام ۱۷۹۸

ایرلند، شهرکیلکنی از طرف ارتش مزدور هسیا اشغال شدکه در ارتش انگلستان خدمت میکردند و خود را با تماشای جنگ میان گربهها که دمهایشان را بیکدیگر میبستند، سرگرم میکردند. روزی سربازی با دیدن افسری که نزدیک میشد، دم گربهها را با شمشیر خود قطع کرد و گربهها فرار کردند. به افسر گفته شد که گربهها یکدیگر را خوردهاند و فقط دمهایشان باقی مانده است.

۳۸- تلمیحی است به کشمکش میان هگلی جوان، کارل نائوورک و استادان دانشکدهٔ فلسفهٔ دانشگاه برلن (نگاه کنید به فصل سوم **خانوادهٔ مقدس،** ترجمهٔ فارسی. ص ص ۳۳-۳۱).

۳۹-ساختار این فصل تقلیدی است از طرز عرضه داشت اشتیرنر از مصالح (کار پایهٔ) خود. اشتیرنر در کتابش یکانه و صفات آن، غالباً شرح خویش را با «گنجاندن وقایع ضمنی» که مستقیماً با موضوع مورد بحث ارتباط ندارد، قطع میکند. مارکس و انگلس با به سخر «گرفتن این نخوهٔ ارائه موضوع، فصل را با اشار «ای به مقالهٔ اشتیرنر "Recensenten Stirners" (منتشر و در فصلنامهٔ ویکاند، مجله ۳)، آغاز میکنند که آن را با تمسخر (تفسیر عذرخواهانه، می نامند.

این نحوهٔ بیان پاسخ اشتیرنر به انتقاد از کتاب خود از سوی سلیگا، فویرباخ و هس می باشد. آنگاه «درج واقعهٔ ضمنی» مطولی بدنبال می آید که تقریباً کل این فصل طولانی را بخود اختصاص می دهد و شامل تحلیل نقادانه ای از کتاب اشتیرنر است و تنها در پایان فصل، در بخش ۲، مارکس و انگلس به مقالهٔ فوقاً یاد شده باز می گردند. ساختار وواقعهٔ ضمنی» مطابق است با کتابی که آنان مورد انتقاد قرار می دهند و درست مانند این کتاب، دربر گیرندهٔ دو قسمت است که بطور استهزاء آمیز وعهد عتیق،: وانسان، و وعهد جدید،،: هنیت، نامیده میشود. قسمتهای متشابه در کتاب اشتیرنر "Mensch" (انسان) و "Ego" (هنیت) نامیده میشود.

مارکس و انگلس ایضاً در عناوین فرعی، نامهای فصلها و بخشهای کتاب اشتیرنر را مورد استفاده قرار داده و بآنها در بسیاری از موارد جنبهای استهزاء آمیز میدهند.

، ۲-کتاب ماکس اشتیرنر **یکانه و صفات آن، لایب سیگ ۱۸۴۵، در اکتبر ۔نوامبر ۱۸۴۴ انتشار یافت.** انگلس یکی از اولین خوانندگان این کتاب بود، زیرا ویگاند نمونه های غلط گیری اولیهٔ کتاب را بـرای او ارسال داشت. انگلس در مکتوبی که در ۱۹ نوامبر ۱۸۴۴ به مارکس نوشت به این موضوع اشاره میکند.

۳- آزادگان - ؟؟ ۱- لیبرآلیسم سیاسی، ؟؟ ۲- لیبرآلیسم اجتماعی، ؟؟ ۳- لیبرآلیسم انسانی.

۴۲-کارزارهای سنوسرت ـ به گفته مورخان یونانی، هرودوت و دیودورس، کارزارهای فرعون افسانهای مصری برای فتح کشورهائی در آسیا و اروپا.

لشگرکشی فاپلئون به مصر ـ اشارهای است به پیاده شدن ارتش فرانسه، بفرماندهی ژنرال ناپلئون، در مصر در تابستان ۱۷۹۸ و به کارزارهای بعدی این آرتش برای انقیاد مصر و سوریه. لشگرکشی ناپلئون در ۱۸۰۱ با شکست بپایان رسید.

۴۳- هفت خردمند (حکمای هفتگانه) ـ اصطلاحی که بر هفت فیلسوف و دولتمرد برجستهٔ یونانی، که در قرن ششم قبل از میلاد می زیستند اطلاق میشود: بیاس، خیلون، کلئبول، پرنیاندر، پیتاکوس، سولون و طالس. آکادمیان ـ جدید ـ فیلسوفان متعلق به مکتب نو \_ افلاطونیان یونان.

۴۴- بوهما (یا بوهمن، بوهمان) ـ مقولهٔ اساسی فلسفهٔ ایدئالیستی باستانی هندو که مـبین گـوهر عـالم، همگانی، غیر مادی، خلق نشده، غیر متشکل و ابدی است. OM (ام) ـ واژه مربوط به مناسک فراخوانی برهما.

۴۵- از سال ۹۸۷ میلادی، هنگامیکه هو کاپه، مدعی سلطنت فرانسه شد، تا انقلاب فرانسه، پادشاهان فرانسه در واقع اعضاء خاندان کاپه بشمار میرفتند، زیرا هم والوها، که از ۱۳۲۸ (م) حکومت کردند و هم بوربونها که در ۱۵۸۹ (م) بدنبال آنان آمدند، شاخههای خانوادهٔ کاپه بودند. لوئی شانزدهم، عبضوی از خاندان بوربونها، حسب الامرکوانسیون ملی، در ژانویهٔ ۱۷۹۳ اعدام شد.

۴۹۔ تا انقلاب ۱۸۴۸ کشیدن میگار در خیابان های برلن و تی یو کارتن (پارکی در این شهر) قدغن بود و متخلفان با جریمهٔ نقدی می شدند و یا مورد تنبیه بدنی قرار میگرفتند.

۴۷-کوششی که آنفانتین در ۱۸۳۲ بدان دست زد تاکمون کار را در منیل مونتان، در آن زمان حومه ای از پاریس، برفرار نماید، به اقدامی قانونی علیه سن ـ سیمونیست ها که به فساد اخلاق و اشاعه عقاید خطرنا ک متهم شدند، منجر گشت. در ۲۸ اوت ۱۸۳۲ آنفانتین به یکسال زندان محکوم شد؛ اما قبل از اینکه دوران محکومیت خود را بگذراند، آزاد شد. بعد از آن، انفانتین و برخی از پیروان او به مصر، جائی که وی بعنوان مهندس مشغول کار شد، رفتند.

۲۸\_ Wasserpolacken (تحت اللفظی: لهستانی های آبکی) \_ لقب استهزاء آمیزی که به لهستانی های

سیلینری در آلمان داده شده بود.

۴۹\_ اشاره است به بمباران شهرهای ساحلی و بندری چین در کنار رودخانهٔ ی**انک تسه** و رودخانههای دیگر از طرف نیروهای دریائی وزمینی بریتانیا طی نخستین جنگ تریاک، جنگ کشور گشایانهٔ بریتانیا علیه چین که از ۱۸۳۹ تا ۱۸۴۲ انجام شد. با این جنگ تبدیل چین به یک نیمه مستعمره آغاز گشت.

۵۰ ـ "Deux amis de la liberté" (دو دوست آزادی) نام مستمار مورد استفادهٔ ف. ماری کروزو و ژ ـ کلاولن، مؤلفان تاریخ انقلاب ۱۷۸۹، اثری بیست جلدی که در اواخر قرن هجدهم و آغاز قرن نوزدهم انتشار یافت.

۲۵۰ "Habits bicus" (کت آبیها) ـ نامی که در اواخر قرن هجدهم به سربازان فرانسوی بخاطر رنگ اونیفورم آنان داده شد. به مفهومی وسیع تر این نام به جمهوریخواهان در تمایز از سلطنت طلبان که بلان (سفیدها) نامیده می شدند، اطلاق میگشت.

۵۲۔ نگاه کنید به توضیح ۱۲.

۵۳- کوپفرکراین Kuplergraben ـ نام آبراههای در برلن. هگل در کنار سیل بند کـرپفرگرابـن زنـدگی میکرد.

۵۴- اتحادیهٔ هانزا ـ اتحادیهٔ آلمان و سایر شهرهای بازرگانی اروپای شمالی واقع درکنار دریای بالتیک و دریای شمال و رودخانه ها جاری در آنها. در زمانی این اتحادیه شامل چند شهر هلندی نیز بـود. اوج شکوفائی اتحادیهٔ هانزا نیمهٔ دوم قرن چهاردهم میلادی بود. این اتحادیه در اواخر پایان قرن پانزدهم رو به انحطاط نهاد و دستخوش تلاشی شد اما رسماً تا سال ۱۹٦٩ به موجودیت خود ادامه داد.

٥٥ - تلميحي است به نظام قارهاي. نگاه کنيد به توضيح ١٥.

۵۹-ا**تحادیۀ فضیلت (Tugendbund) \_**انجمن مخفی سیاسی که در ۱۸۰۸ در پروس تأسیس شد. اهداف اصلی آن ترویج احساسات میهن پرستانه در میان مردم و سازماندهی مبارزه برای رهائی آلمان از اشغال ناپلئون و ایجاد نظام مشروطه در کشور بود. بنا بدرخواست ناپلئون وا**تحادیۀ فضیلت**، رسماً در سال ۱۸۰۹ از طرف شاه پروس منحل شد، اما در واقع تا پایان جنگهای ناپلئون به موجودیت خود ادامه داد. ۵۷- محفل اجتماعی Cercle social ـ سازمانی که از سوی روشنفکران دموکرات در پاریس در نخستین سالیان انقلاب فرانسه تأسیس شد. سخنگوی اصلی آن، کلود فوشه، خواهان تقسیم مساوات طلبانهٔ زمین، تحدید پر ثروتهای کلان و اشتغال برای کلیهٔ شهروندان قویالبنیه بود. انتقادی که فوشه و هوادارانش از برابری صوری اعلام شده در اسناد انقلاب فرانسه نمودند، راه را برای عمل جسورانه در دفاع از بی چیزان، از سوی ژاک رو، تئوفیل لکلرک و دیگر اعضاء خشمناک "Enrages" رادیکال پلبی آماده ساخت.

۸۵- پایان این جمله از کلمات «بورژوآ... بیانگر... نقش صاحبان مال است...» و ۵ پاراگراف بعدی تا به ضمیمهٔ کلمات «حقوق گمرکی که در هر چرخش، مانع بازرگانی می شود، و «قسمتی از دستنوشته است که در اوایل سالهای ۱۹٦۰ پیدا شد و نخست بآلمانی در مجلهٔ بین المللی تاریخ اجتماعی، دورهٔ هفتم، ۱۹۱۲، قسمت I، انتشار یافت. متن بر دو صفحه نگارش یافته، آغاز صفحهٔ نخست صدمه دیده است.

۵۹- پیشنهاد اسقف او تون (تالیران، تالران) - یکی از نمایندگان روحانیت که از تصمیم نمایندگان طبقهٔ سوم برای تبدیل اتاژنرو (ارگانی مشورتی که مبنی بر طبقات اجتماعی بود) به مجلس ملی (بعداً، مجلس مؤسسان) - که برای گسترش قدرت مجلس در نظر گرفته شده بود و پیشنهاد میکرد که مشورت مجلس دیگر نمی بایست به مطالب ذکر شده در cahiers de doléances - فهرست شکایات و دستور العمل های داده شده از طرف اعضاء مجلس مؤسسان هر طبقه به نمایندگان آنان در رابطه با دعوت مجلس اتاژنرو - محدود شود و اینکه نمایندگان می بایست حق تصمیم گیری هر مساله ای را طبق قضاوت خاص خودشان دارا باشند.

Bailliages - محکمه منطقهای در فرانسه قبل از انقلاب و هم چنین حوزههای انتخابی طی انتخابات برای اتاژنرو؛ تقسیمات طبقات ـ division des orders ـ هر محکمهای به سه طبقهٔ اجتماعی تقسیم میشد: اشرافیت روحانیت و طبقهٔ سوم. عدد ۴۳۱ ظاهراً سهو المحلمی است زیـرا ۵۳۱ تـقسیمات طـبقات وجـود داشت.

Jeu de paume ـ میدان بازی تنیسی در ورسای. در ۲۰ ژوئن ۱۷۸۹، نمایندگان طبقهٔ سوم، که در ۱۷ ژوئن خود را مجلس ملی اعلام داشتند، در این ساختمان ملاقات کردند (زیرا محل همآیش رسمی آنان از طرف شاه بسته شده بود) و سوگند رسمی یاد نمودند تا زمانی که به فرانسه قانون اساسی ندهند، از هم جدا نشوند.

Lit de justice - (تخت عدالت) - جلسات مجلس فرانسه (ارگانهای قضائی عالی در فرانسهٔ قـبل از انقلاب) در حضور شاه. فرامین صادر شده از سوی شاه در این جلسات از قدرت قانونی برخوردار بود. در اینجا اشاره است به گرد هم آئی اتاژنرو در ۲۳ ژوئن ۱۷۸۹. در این گردهم آئی، شاه تصمیمات متخذه از طرف طبقهٔ سوم راکان لم یکن اعلام داشت و خواستار متفرق شدن بلا درنگ مجلس شد، اما نمایندگان طبقهٔ سوم از اطاعت سرباز زدند و به شور و مشورت خود ادامه دادند. Jacquerie ـ شورش دهقانی فرانسه که در ماه مه و ژوئن ۱۳۵۸ وقوع یافت و از طرف فقرا در تعدادی از شهرها پشتیبانی شد.

قیام دهقانی تحت رهبری وات تایلر ـ در تابستان ۱۳۸۱ در انگلستان زبانه کشید. این قیام از طرف قشرهای تحتانی سکنهٔ لندن که دروازههای شهر را به روی شورشیان گشودند، پشتیبانی میشد. برای مثال، برخی خواستها، الغاء مقررات کار، ایضاً به نفع شهرنشینان پلبی بود.

روز مه شوم - نامی که به قیام شهروندان فقیر لندن در اول ماه مه ۱۵۱۷ داده شد. این قیام علیه قدرت فزایندهٔ بازرگانان و رباخواران خارجی متوجه بود. قیامی دهقانی تحت رهبری رابرت کیت (ملاکی محلی و صاحب دباغ خانه) مابین ژوثن و اوت ۱۵۴۹ در آنگلیای باختری بوقوع پیوست. در میان شورشیان، بسیاری از بافندگان بیکار و پیشه وران خانه خراب و افراد فقیر دیگری وجود داشتند. شورشیان با کمک فقرای شهری، نورویچ را تصرف کردند.

۲۲- اشاره است به رویدادهای مربوط به جنبش چارتیستی در انگلستان. هنگامیکه مجلس نخستین عربضهٔ آنان را در ژوئیهٔ ۱۸۳۹ رد نمود، چارتیستها مبادرت به فرا خواندن اعتصابی عمومی نمودند («ماه مقدس»). در آغاز نوامبر ۱۸۳۹ شورش معدنکاران درولز جنوبی بوقوع پیوست که ترسّط پلیس و قوای حکومتی مرکوب شد. در ژوئیهٔ ۱۸۴۰، انجمن منشور ملی تأسیس شد که تعداد قابل ملاحظهای از سازمانهای چارتیستی محلی کشور را متحد می ساخت. در اوت ۱۸۴۲، بعد از اینکه دومین عریضه تو سط مجلس رد شد، مبارزهٔ خودبخودی کارگران در بسیاری مناطق صنعتی کشور صورت گرفت. در لانکاشایر و در قسمت مهمی از چیشایر و یورکشایر، اعتصابات بسیار گسترده بود و در برخی محلها به قیامهای خودبخودی گسترش یافت.

۲۳- آزاد - اندیشان (Freijester - باهیجی این کلمه طبق تلفظ لهجهٔ برلنی، مصنفان به این نمام لحنی استهزاء آمیز داده اند) - تلمیحی به گروه «آزادان»، هگلیان جوان برلنی که در نخستین نیمهٔ ۱۸۴۲ بوجود آمدند. در میان اعضاء اصلی آن برونو بائوئر، ادگار بائوئر، ادوارد مه ین، لودویگ بول و ماکس اشتیرنر بودند. نظام موجود از طرف «آزادان» به شیوه ای انتزاعی مورد انتقاد قرار میگرفت و اظهارات آنان عاری از مضمون انقلابی بود و شکل - ماوراء رادیکال آنها غالباً جنبش دموکراتیک را مورد مصالحه قرار میداد. بسیاری از «آزادان» در سالهای بعد از رادیکالیسم دست کشیدند.

برای انتقاد از «آزادان» در نوشتارهای اولیهٔ مارکس نگاه کنید به مجموعهٔ کامل آثار مارکس ـ انگلس، ج ۱۰

۲۴۔ Congregatio de propaganda fide (انجمن اشاعة ایمان) سازمانی که توسط پاپ در سال ۱۹۲۲ برای اشاعهٔ کاتولیسیسم در کلیهٔ کشورها و مبارزه با ملحدان، تأسیس شد. ۲۵- اشاره است به جنبش اصلاح انتخابی دموکراتیک که اعضاء آن دموکرات های جمهوریخواه و سوسیالیست های خرده ـ بورژو آ ـ بدور نشریهٔ La Reforme روزنامهٔ اپوزیسیون که در پاریس در ۱۸۴۳ انتشار می یافت گرد آمدند. هواداران نشریهٔ La Reforme بعنوان حزب دموکرات سوسیالیست نیز شناخته می شدند.

۲۹- Capitularies (بنچاق) ـ فرامین قانونی یا اداری سلطین فرانک. بسیاری از این قوانین سرواژ را قانونی مینمود و معطوف آن بود تا تعهدات متعددی که به دهقانان تحمیل شده بود را با اجرای دقیقتر تضمین نماید (فرمان معروف شارلمانی در متن احتمالاً اشاره به capitulare de villis (بنچاق قصبات) دارد ـ بنچاق مربوط به املاک سلطنتی ـ صادره مقارن ۸۰۰ میلادی) برخی از این قوانین دهقانانی که نافرمان بودند و در شورش ها شرکت میکردند، و غیره را به مجازات تهدید مینمود (برای مثال فرمان شارلمانی دربارهٔ ساکسونی در ۲۸۲ علیه مبارزه دهقانان ساکسونی با فاتحان فرانک متوجه بود).

۱۷- تلمیحی است به نا آرامی هائی که در کاتالونیا در آغاز ژوئیهٔ ۱۸۴۵ رویداد که علت آن کوشش حکومت برای برقرار ساختن قانونی بودکه طبق آن از هر پنج مرد یک تن می بایست در آرتش خدمت کند. این نا آرامی ها بیرحمانه سرکوب شد.

۸**۱۔ باراتاریا (مفت آباد) ۔** جزیر ای که سانچو پانزا در دون کیشوت اثر سرواننس، بحکومت آنجا بر گمارده شد.

۲۹- Dioscuri - کاستور و پولولکس (یا به یرنانی پولی دئرسس)، قهرمانان اساطیر کملاسیک، پسران توأمان زئوس، که توسط او به صورت فلکی جوزا تبدیل شدند و بدین لحاظ حامی دریانوردان تملقی میشوند.

۷۰- آش راهفورد ـ سوپ آبکی بـرای فـقراکـه از اسـتخوان و آت و آشـخال ارزان تـهیه مـیشد؛ دستورالعمل آن در پایان قرن هجدهم توسط کنت رامفورد (نام دیگر: بنجامین تومسن) تهیه دیده شد.

Banqueroute cochonne -۷۱ (ورشکستگی خوک صفتانه) - ۳۲ مین و ۳۱ مین نوع ورشکستگی که توسط فوریه در اثرش موسوم به Des trois unités externes (در باب سومین وحدت برونی) منتشره در نشریهٔ لافالانو، ۱۸۴۵، مجلد I، توصیف شده است. انگلس در مقالهٔ خود ومرقعی از فوریه در باب تجارتی، مستخرجاتی از این اثر را ارائه می دهد. (برای قطعه مربوط به «ورشکستگی خوک صفتانه» نگاه کنید به مجموعه کامل آفار مارکس - انگلس، ج ۴، ص ۱۳۸).

۷۲- قسمت دوم کتاب اشتیرنر یکانه و صفات آن ـ «منیت» (Ego) ـ بقرار ذیل تقسیم بندی شده است:

Die Eigenheit .I (خصوصیت)؛ Der Eigner .II (مالک): Meine Macht - ۱ (قدرت من)، ۲- Mein Verkehr (مراودهٔ من)، ۳- β Mein Selbstgenu (التداذ نفس - من)؛ Der Einziger (یکانه).

۷۳- پرورشگاه ایتام-فرانکه-این تخلص از این واقعیت نشئت میگیرد که آگرست هر مان فرانکه، دار الایتام و چند مؤسسهٔ بشر دوستانهٔ دیگری برای اطفال در لاهه در اواخر قرن هفدهم دائر نمود. ۷۴-کلام فصار **«خود را بشناس،** بر سر در ورودی معبد **آپولون** در <mark>دلفی</mark> منقور شده بود.

۷۵ موافق موازین اخلاق مطلوبیت بنتام، هرگاه اعمال، مقدار بیشتر تمتّع نسبت به رنج و عذاب بوجود آورند، باید پسندیده تلقی شوند. تدوین لیست بالابلند ملال انگیز فهرست نویس تمتع و رنج، و مقایسه بعدی آنها برای تعیین اخلاق یک عمل، در اینجا از طرف هارکس و انگلس وحصابداوی بنتام، نامیده میشود.

۷۹۔ در اواسط قرن نوزدهم، مو آبیت حومهٔ شمال ـ غربی برلن بود؛ کوپه نیک Köpenick ـ حـومهٔ جنوب ـ شرقی برلن، و دروازهٔ هامبورگ (Hamburger Tor) ـ دروازهای در محدودهٔ شمالی برلن.

۷۷- آسمان جل نانته (Eckensteher Nante) ـ شخصیتی در نمایشنامه ای از کارل فون هولتای موسوم به تعزیه ای در بران. بر اساس این پیش نمونه، فریتس بکمان، کمدین مشهور آلمانی، کمدی خنده آور عامه پسندی باسم وولگرد نانته در فرهور Verhor، خلق نمود. نام نانته به مظهری از لردهٔ فلسفه باف و راجی که از هر فرصتی استفاده میکند تا بذلهٔ بی مزهای به لهجهٔ برلنی بگوید، تبدیل شد.

۷۸۔ امپراطور سی گیس موند، یان هوس را به رغم امان نامه ای که باو داده بود، تسلیم شورای کونستانس نمود (۱۴۱۴-۱۵).

فرانسیس اول که در **پاویا** شکست خورده بود (۱۵۲۵) و توسط شارل پنجم زندانی شده بود، تنها پس از اینکه از ادعای خود نسبت به میلان و بورگوندی دست کشید (معاهدهٔ ۱۵۲۱ مادرید) آزاد شد. اما بعد از آزادی از زندان معاهده را رد نمود.

ی بویز Blocksberg بلوکسبرک ـ نام عوامانه چندین کوه آلمانی و بویژه کوه بروکن Brocken مرتفع ترین قلهٔ کوههای هارتس. موافق فولکور آلمانی، ساحران، سبت (روز شنبهٔ) خود را بر بلوکـبرگ جشن میگیرند. ۸۰ موافق افسانه ها، اورسولا، قدیسه مسیحی عهد نخست و «یازده هزار با کرهاش» در کلن شهید شدند. تعداد فرضی با کرهها احتمالاً بخاطر ندیمهٔ اورسولا، **داون دسی میلاء است که** به زبان لاتینی بمعنی «یازده هزار» میباشد.

Caius ـ منام اتخاد شده در اکثر متون درسی و آثار دیگری دربارهٔ منطق صوری برای نشان دادن موجودی انسانی، بویژه بشکل قیاس صوری.

۸۲ ظاهراً اشاره است به کتاب **کو تلیب کونراد ففل مرسوم به سرگذشت یک پودل**.

Spanso bocko ـ یکی از بیرحمانهترین اشکال تنبیهٔ بدنی که توسط استعمارگران در سورینام (در قسمت شمال شرقی جنوب آمریکا) مورد استفاده قرار میگرفت.

۸۴ قیام بردگان سیاه که در هائیتی در سال ۱۷۹۱ صورت گرفت نشانگر آغاز جنبش انقلابی علیه نظام استعماری بود. توسن لوورتور، رهبر شورشیان، نقش برجسته ای در جنگ ره ایبخشی که سیاهان علیه استعمارگران فرانسوی، انگلیسی و اسپانیائی بدان دست زده بودند، ایفاء نمود. طی مبارزه ای که سرانجام با اعلامیهٔ استقلال هائیتی در ژوئیهٔ ۱۸۰۴ خاتمه یافت، برده داری ملغی گشت و بدنبال آن املاک کشت داران در میان بردگان سابق تقسیم شد.

۸۵ مکتب تاریخی حقوق \_ جریانی در تاریخ نگاری و علم حقوق آلمان در قرن هجدهم. نمایندگان این مکتب، کوستاو هوکو، فریدریش کارل ساویکنی و سایرین، بدنبال توجیه امتیازات اشرافیت و مؤسسات فثردالی، با ارجاع به تخطی ناپذیری سنن تاریخی بودند.

رومانتیکها ـ مدافعان رومانتیسم ارتجاعی در علوم اجتماعی که میکوشیدند قـرون وسطی و نـظام فئودالیته را موجه سازند و آنها را در مقابل روشن اندیشی، دموکراسی و لیبرآلیسم بورژوآئی قرار دهند. در میان اندیشه پردازان صاحب نام رومانتیسم، از لوثی کابریل بوتال، ژوزف دو متسره، کارل لودویگ هالرو آدم مولر می توان نام برد.

در مورد انتقاد از این دو جریان نگاه کنید به آثار مارکس: «بیانیهٔ فلسفی مکتب تـاریخی حـقوق» و ومقدمهای بر نقد فلسفهٔ حقوق هگل دیباچه» (کارل مارکس و فریدریش انگلس، مـجموعهٔ کـامل آثـار، مجلدات ۱ و ۳).

۸۲ دلواح دهگانه، \_ متن اصلی دلواح دهگانه، \_ (Lex duodecim tabularum)، قدیمی ترین سند قانونگذاری دولت برده \_دار رم. این قرانین بعنوان حاصل مبارزهای که پلبها (تهی دستان) علیه پاتریسینها (اشراف رم) طی دورهٔ جمهوری در اواسط قرن پنجم قبل از میلاد بآن دست زدند، وضع شد و نقطهٔ عزیمت تکامل آتی قانون مدنی رم گردید.

۸۷. در مورد **قوانین غلات** نگاه کنید به توضیح ۲۳.

۸۸ اشاره است به قانون سال ۱۸۴۴ که گرفتن طلاق را بسیار دشوار میساخت. این لایحه در سال ۱۸۴۲ به دستور فریدریش ویلهلم چهارم از طرف **ساویکنی**، یکی از بنیادگذارارن مکتب تاریخی حقوق (نگاه کنید به توضیح ۸۵)، که وزیر حکومت پروس برای اصلاح قواینن از ۱۸۴۸ تا ۱۸۴۲ بود، تنظیم شد.

Leges barbarorum **۸۹ (قوانین بربرها) ـ** مجموعهٔ قوانینی که بین قرون پنجم و نهم میلادی بوجود آمد. و بطور کلی، گزارش مکتوبی از قانون مرسوم یا تجویزی قبایل گونا گون ژرمن بود.

**رسومات فئودالی ـ** مجموعهٔ قوانین فئودالی قرون وسطائی کـه در بـولونیا در آخـرین ثـلث قـرن دوازدهم تدوین شد.

حق تلافی \_ مقابله بمثل باکیفر رساندن نوعی یکسان (چشم در مقابل چشم، دندان در مقابل دندان). Gewere آلمان قدیمی \_ حاکمیت قانونی فرد بر قطعهای از زمینی که در آنجا اختیار مطلق اعمال میکند و جوابگری محافظت از هر شخصی و شی بود.

Satisfactio که جبران - ترازو و موازنه دعاوی و ضد دعاوی علیه یکدیگر. Satisfactio غرامت - یا تاوان، در مورد یک بزه؛ ایضاً میتواند بمعنی راضی کردن بدهکاری نه از طریق پرداخت بدهی بار آورده شده، بلکه بوسیلهٔ خدمت معین دیگری باشد.

۹۰ ـ هرهانداد (اخوت) مقدس ــاتحادیهٔ شهرهای اسپانیاکه در پایان قرن پانزدهم میلادی با موافقت شاه اسپانیا بوجود آمد. این اتحادیه در پی آن بود تا در مبارزه میان سلطنت مطلقه و اربابان قدرتمند فئودال، بورژوآزی را مورد استفاده قرار دهد. از اواسط قرن شانزدهم، گروههای مسلح هرمانداد، وظایف پلیس را انجام میدادند. اصطلاح وهرمانداد مقدس، بمدها بطور استهزاء آمیزی بجای پلیس بکار برده شد.

Spandau -۹۱ اشپاندانو – در آن زمان قلعهای پروسی در غرب برلن با زندانی برای زندانیان سیاسی.

Landwehrgraben \_ ۹۲ \_ آبراههای در برلن که تا شارلوتن بورگ، که در آن زمان حومهٔ برلن بود، امتداد می یافت. احتمال دارد که مارکس و انگلس به بنگاه انتشاراتی اگبرت باثوثر در شارلوتن بورگ اشاره دارند که در آنجا آثار سلیگا بچاپ میرسید.

۷۵۶ \_\_\_\_\_ ایدلولوژی آلمانی

۹۳ بخش ذیل، تحلیل نقادانه ای است از دومین بخش ومراودهٔ من، (Mein Verkehr) فصل ۲، قسمت دوم کتاب اشتیرنر یکانه و صفات آن. از ملاحظات مقدماتی مارکس و انگلس بر این قسمت از کتاب چنین بر می آید که آنان قصد داشتند عنوان «مراودهٔ من» را مورد استفاده قرار داده و آن را با حرف وب» نشان دهند، زیرا قسمت قبلی والف قدرت من – Meine Mach مه نامیده شده و بخش بعدی وج. التذاذ نفس من، C. زیرا قسمت قبلی والف –قدرت من – Meine Mach مه نامیده شده و بخش بعدی وج. التذاذ نفس من، C. شورش» و «الله اتحادیه (یگانگی)». سه بخش فرعی نخست و آغاز چهارمین بخش فرعی بخش «ار جامعه» ال مقور شده است. هنگامیکه پائول ولر، ایدئولوژی آلمانی را بعنوان ۵ مین مجلد برای چاپ آماده می ساخت، پیشنهاد کرد که بخش فرعی «۱. جامعه» می تواند از ۵ قسمت تشکیل شده باشد. سر فصل نخست مامقود شده است. هنگامیکه پائول ولر، ایدئولوژی آلمانی را بعنوان ۵ مین مجلد برای چاپ آماده می ساخت، پیشنهاد کرد که بخش فرعی «۱. جامعه» می تواند از ۵ قسمت تشکیل شده باشد. سر فصل نخست نامعلوم است، اما امکان داشته «جامعهٔ استیرنریزه شده» یا «۱. جامعه بطور کلی»، یا «۲. جامعه انسانی» باشد، چهار مین «۲. جامعه بدابهٔ دولت» که از آنها فقط آخرین قسمت بافت شده است. ۵ مین قسمت انه دومانه دو «۱. مداوده و مده است، اما امکان داشته «جامعهٔ استیرنریزه شده» یا «۱. جامعه بطور کلی»، یا «۱. جامعه اندانی» باشد، مدماخت «۲. جامعه بدابهٔ دولت» که از آنها فقط آخرین قسمت یافت شده است. ۵ مین قسمت کلاً حفظ شده و «۵. جامعه بدئابهٔ جامعهٔ بورژو آئی» نامیده میشود.

۹۴- قوانین سپتاهبر -قوانین ارتجاعی که توسط حکومت فرانسه در سپتامبر ۱۸۳۵ رسماً اعلام شد. این قوانین حقوق هیئت ژوری را محدود مینمود و اقدامات شدیدی علیه مطبوعات معمول میداشت. مواد قانونی که علیه مطبوعات متوجه بود، مبلغ سنگینی را منظور میداشت تا بعنوان سپرده از سوی نشریات ادواری به ودیعه گذارده شود، و مردم را پاسخگوی نشریاتی میساخت که متوجهٔ مالکیت خصوصی و نظام موجود سیاسی بود.

۹۵ ـ ظاهراً اشاره است به کمیسون های طبقات در مجلس های محلی در استان Landiags در ژوژن ۱۸۴۲ در پروس تأسیس شد. این کمیسیون ها توسط مجلس های استان از نمایندگان آنها طبق اصل طبقات انتخاب میشدند و هیئت مجزای مشورتی که عنوان «کمیسیون های متحد» شناخته میشد را تشکیل می دادند. فریدریش ویلهلم چهارم باکمک این هیئت که مضحکهای از تشکیلات نمایندگان بود امید داشت مالیات های جدیدی وضع نموده و قرضهای دریافت کند.

۹٦۔ هنگامیکه قوانین غلات (نگاه کنید به توضیح ۲۳) در ۱۸۴٦ ملغی گشت، تعرفهٔ جزئی و موقتی بر واردات غلات تا سال ۱۸۴۹ نگاهداشته شد.

منشور کبیر آزادی، Magna charta liberatum \_ منشوری که بارون های شورشی که از طرف شوالیه ها و شهرنشینان حمایت می شدند، جان، شاه انگلستان را مجبور ساختند تا در رانی مید، در ۱۵ ژوئن ۱۲۱۵ آن را توقیع کند. منشور کبیر، قدرت شاه را عمدتاً بسود اربابان فئو دال محدود میساخت و ایضاً حاوی گذشت هائی بسود شوالیه ها و شهرنشینان بود. ۹۷- نحت ر هبری تمیستوکل، یونانیان در نبرد دریائی سالامیس در ۴۸۰ ق.م. ایرانیان را شکست دادند. بعد از جنگ استقلال یونان (۲۹-۱۸۲۱) علیه سلطهٔ عثمانیها، بریتانیا، روسیه و فراتسه، دولت جدید التأسیس یونان را مجبور ساختند تا شکل سلطنتی حکومت را بپذیرد و شاهزاده اوتو با واریائی ۱۷ ساله را بر تخت سلطنت یونان نشاندند.

۹۸ مارکس و انگلس به وصف ولتر از حبقوق نبی اشاره دارند. در مقالهٔ آنان موسوم به «مبارزه میان پلیس و مردم. - دربارهٔ نتایج در کریمه، منتشره در ۹ ژوئیهٔ ۱۸۵۵، به این مطلب اشاره مستقیمی وجود دارد. اصطلاح «قادر به انجام هر چیز، Capable de tout، در اینجا بطور استهزاء آمیزی، یعنی «قادر به انجام هیچ چیز» بکار رفته است.

۹۹۔ تلمیحی اسّت به این واقعیت که در نابستان ۱۸۴۵ اسْتیرنر برای امرار معاش کوشید شیر فروشی کند، زیرا نمی توانست از عایدی آثار ادبی خود گذران نماید. اما این کار قرین شکست کامل شد و وی مجبور شد شیرهای نرش شده را دور بریزد.

۲۰۰ ـ Pandeets ـ قسمتی از خلاصه قانونی مدنی رم (Corpus juris civilis) میباشد که حسب الامر امپراطور بیزانس، ژوستین اول در قرن ششم میلادی تـدوین شـد و درمبر گـیرندهٔ مــــخرجـاتی از آثـار حقوقدانان برجـــتهٔ رمی است.

۱۰۱- اشاره است به کمپانی های هند شرقی انگلیس و هلندی که در آغاز قرن هفدهم تأسیس شدند. این کمپانی ها صاحب انحصار تجارت با هند شرقی بودند و نقش تعیین کننده ای در استقرار امهراطوریهای مستعمراتی انگلستان و هلند ایفاه نمودند.

۱۰۲ ـ شرکت لجارت دریانی پروس ـ بعنوان شرکتی بازرگانی و بانکی در ۱۷۷۲ تأسیس شد و از طرف دولت تعدادی امنیازات مهم بآن واگذار شد. این شرکت وامهای بزرگی بدولت فرض داد و در واقع بانکدار و کارگذار آن شد.

Revolutions de (بیالیم بیا خیزیم!) ـ قسمتی از سر لوحهٔ مجلهٔ وانقلابات پاریس Levons - nous! ـ ۱۰۳ واعده، مفته نامه انقلابی دموکراتیکی که در پاریس از ژرئیهٔ ۱۷۸۹ تا فوریهٔ ۱۷۹۴ منشر میشد (تا سپتامبر) اعتام مند ۱۷۹۰ سر دبیر آن الیزه لوستالو بود). کل سر لوحه این بود: بزرک فقط به این خاطر در نظرمان بزرک جلوه میکند که بزانو افتاده ایم، بیالیم بیا خیزیم!»

۱۰۴\_ پیک لنگ Der hinkende Botte ـ نامی که به نوعی از سالنمای عامه پسندانه داده شده بود که

بیشتر حاوی اخبار پیش با افتادهٔ مربوط به حوادت سال قبل بود.

Straubinger - ۱۰۵ - نامی برای وردست هم سفر آلمانی. مارکس و انگلس در آثار و نامه های خود غالباً این نام را بطور استهزاه آمیزی در مورد پیشه ورانی بکار می برند که تحت تأثیر مفاهیم زمره ای عقب افتاده باقی مانده بودند و تصور می کردند جامعه می تواند از صنایع بزرگ سرمایه داری دست کشد و به مرحلهٔ تولید صنایع کوچک دستی بازگردید.

Requiem . ۱۰۹ موتسارت بر اساس پادداشتهای دستنوشتهٔ او، توسط فرانتس کاور زوس مایر تکمیل شد.

۱۰۷- سازماندهندگان کار - تلمیحی است به سوسیالیست های تخیلی (بویژه فوریه و پیروانش) که نقشه ای را برای تغییر مسالمت جویانهٔ جامعه با کمک مجامعی، یعنی، وتشکیلات کار و پیش کشیدند که با هرج و مرج تولید تحت سلطهٔ سرمایه داری مخالف بود.

برخی از این عقاید توسط لوئی بلان، سوسیالیست خرده ۔بورژوآی فرانسوی در کتابش وتشکیلات کاره (پاریس ۱۸۳۹) مورد استفاده قرار گرفت که در آن پیشنهاد می نمود که دولت بورژوآئی می بایست جامعهٔ معاصر را به جامعهای سوسیالیستی تبدیل نماید.

۱۰۸-نگاه کنید به ترضیح ۱۲.

Willenhall . ۱۰۹ شهری در استالورد شایر در انگلستان با صنعت بزرگ لولاد.

۱۱۰ تلمیحی است به این واقعیت که ماکس اشتیرنر کتاب خود را به همسرش ماری دنهارت نقدیم تمود. هبارت وعنوان شبحی کتاب اوه (اشتیرنر)، از عبارت اشتیرنر وعنوان شبحی کتاب اوه (ماری دنهارت)، مأخوذ شده. او در کتاب خود، یکانه و صفات آن، این عنوان را در ارتباط با اثر بتینا نون آرنیم، واین کتاب به شاه متعلق استه، مورد استفاده قرار داد.

۱۱۱- اشاره است به یکی از اصول عمدهٔ واعلامیه حقوق بشر و شهروند؛ مقدمه بر قانون اساسی که توسط کوانسیون فرانسه در ۱۷۹۳ در دوران دیکتاتوری انقلابی ژاکوبن ها انخاذ شد. در آخرین مادهٔ، ۳۱ مین اعلامیه چنین آمده است: وهنگامیکه حکومت، حقوق مردم را زیر پاگذارد قیام حق مسلم و وظیفهٔ غیر قابل بخشش مردم من حیث المجموع و هر یک از بخش های آن است. ۱۱۲- بموجب کتاب مقدس (سفر پیدایش باب ۴۱ آیات ۲۰ ۱۸-۲) فرعون مصر خواب دید که هفت گاو فربه توسط هفت گاو لاغر خورده شدند اما مثل اول لاغر باقی ماندند. یوسف این خواب را این گونه تمبیر کرد که، هفت سال فراوانی بسیار در مصر می آید و بعد از آن هفت سال قحطی بدنبال خواهد آمد.

۱۱۳ ـ الحادیهٔ کمومی (Zollverein) دولتهای آلمان (در آغاز ۱۸ بودند)، که مرزهای گمرگی منترکی ایجاد نمود در ۱۸۳۴ بوجود آمد و از طرف پروس رهبری میشد. در خلال سالهای ۱۸۴۰ اتحادیه، اکثریت دولتهای آلمان، باستثنای اتریش و شهرهای هانزائی (برمن، هامبورگ، لوبک) و برخی دولتهای کوچک را شامل شد. این اتحادیه که توسط ضرورت ایجاد بازار سراسری آلمان بوجود آمده بود به عاملی مناسب برای وحدت سیاسی آلمان تبدیل شد.

۱۱۴ ـ مکتب سیرن ـ مکتبی متعلق به فلسفهٔ یونان باستان که در آغاز قرن چهارم ق.م. توسط آریستیپ اهل سیرن و شاگرد سقراط تأسیس شد. سیرنی ها لا ادری و ندانم گرا (آگنوستیگ) بودند که بسرخورد نقادانهای نسبت به مذهب پیش گرفتند و خوشباشی (hedone) را بمثابهٔ یگانه هدف زندگی تلقی نمودند.

- ۱۱۵۔نگاه کنبد به توضیح ۵۳
- ۱۱۱ نگاه کنید به توضیح ۳۹

۱۱۷-اشاره است به نویسندگان جوان آلمانی (آلمان جوان، Iunges Deutschland) ـ گروهی ادبی که در سالهای ۱۸۳۰ در آلمان بوجود آمد و تحت تاثیر هاینریش هاینه و لودویک بورنه قرار داشت. نویسندگان آلمان جوان (کارل گرتسکوف، لودولف وین بارگ، تئودور مونت و سایرین) بدفاع از آزادی وجدان و مطبوعات برخاستند. نوشتآرهای آنان احساسات متناقض خرده ـ بورژوآزی و روشنفکران را منعکس میساخت. نظرات آلمانی های جوان از لحاظ سیاسی مبهم و بی سر و ته و ناپیگیرانه بوده طولی نکشید که اکثریت آنان به لیبرآلهای صرف تبدیل شدند.

۱۱۸**. هم مطح کنندگان Leveliers** یک جریان دموکراتیک جمهوریخواهانه در انـقلاب بـورژو آئی **انگلستان نیمهٔ قرن هفدهم میلادی بود. اشاره در متن احتمالاً اشاره به رادیکال ترین بخش هم سطح کنندگان** دارد که بعنوان هم سطح کنندگان واقمی یا حفر کنندگان Diggers شناخته شدهاند.

دیگرزها Diggers فقیرترین اقشار را نمایندگی میکردند که هم از استثمار فئودالی و هم از استئمار سرمایه داری در شهر و روستا در رنج بودند. آنان برخلاف توده هم سطح کنندگان که بدنبال حفظ مالکیت خصوصی بودند، از مالکیت همگانی و عقاید دیگر کمونیسم مساوات طلبانه دفاع میکردند. ۱۱۹ ـ اصلاحگران هلی ـ اعضاء انجمن اصلاح ملی که در سال ۱۸۴۵ در ایالات متحده تأسیس شـد. انجمن که عمدناً از پیشه وران و کارگران تشکیل میشد، و اعلام میداشت که هر کمارگری می بایست حق رایگان بر قطعه ای زمین را دارا باشد، کارزاری را به منظور اصلاحات ارضی علیه کشت داران برده دار و سوداگران زمین آغاز نمود. این انجمن ایضاً برخی درخواستهای دموکرانیک دیگری از قبیل برچیده شدن آرتش دائم، الغاء بردگی و برقراری ده ساعت کار روزانه را پیش کشید.

۱۲۰ - ۱۱umaniora (**علوم انسانی)** ـ مباحثی که مطالعهٔ آنها برای دانش و فرهنگ کلاسیک باستان لازم و ضروری محــوب میـُـد. اومانیــــــهای دوران رنــانــی و پیروان آنان این مباحث را بعنوان اساس تعلیم و تربیت انسانی تلقی می نمودند.

۱۲۱\_ تذکاریهٔ جدید Neue Anekdota ـ مجموعهای از مقالات موزس هس، کارل گرون، اوتولوبیگ و نمایندگان دیگر «سوسیالیسم حقیقی» که در اواخر ماه مه ۱۸۴۵ در دارمشتات منتشر شد.

Das Westphälische نوسط مارکس بطور جداگانه بعنوان تقریظی در مجلهٔ ماهانهٔ Das Westphälische در اوت و سپتامبر ۱۸۴۷ انتشار یافت. قبل از آن، در آوریل ۱۸۴۷، مارکس واعلاب علیه Dampfboot در اوت و سپتامبر ۱۸۴۷ انتشار یافت. قبل از آن، در آوریل ۱۸۴۷، مارکس واعلاب علیه کارلگرون، را منتشر ساخته بود. مارکس در آن اظهار داشته بودکه قصد دارد تقریظی از کتاب گرون موسوم به جنبش اجتماعی در فرانسه و بلژیک را در مجله یاد شده منتشر سازد. اما نختین قسمت این مقاله تنها در اوت ۱۸۴۷ منتشر شد. سر دبیران دریا داشتی توضیح دادند که مقاله زودتر نمی توانست انتشار یابد، زیرا ودستنوشته متجاوز از دو ماه از شهری به شهر دیگری در آلمان بدون اینکه بدست ما برسد، فرستاده شد.»

این اثر بعنوان مقالهٔ مارکس در Westphälische Dampfboot بچاپ رسید (نام مؤلف در یادداشت هیئت تحریریه ذکر شده بود.). از اینرو، می نوان قرض نمود که برخلاف مجله اول که مشترکاً توسط مارکس ر انگلس نگاشته شده، احتمال دارد برخی فصل های مجلد دوم ایدنولوژی آلهانی، کار جداگانه یکی از آنان باشد. اما از آنجائیکه دستنوشتهٔ این فصل از مجلد دوم، به خط انگلس است، احتمالاً انگلس به نگارش آن کمک کرده است. نسخه ای که به Westphälische Dampfboot فر ستاده شد، بعید نیست از روی این دستنوشته تهیه شده باشد. دستنوشته و متن منتشره عملاً یکسان هستند. در خود متن، کم و بیش هاره ای تغییرات داده شده و امکان دارد که برخی از آنها از طرف هیئت تحریریه انجام گرفته باشد.

در این مجلد، تفاوت های مربوط به معانی در زیرنویس داده میشود. در جائی که دستنوشته آسیب دیده، قطعات مفقود شده از متن چاپ شده اقتباس شده است. چنین قطعاتی در این قصل بطور ویژه نمایانده نشده (نه بوسیله کروشه و نه در زیرنویس).

۱۲۳ در مورد آلمان جوان نگاه کنبد به نوضیح ۱۱۷.

Cabinet Montpensicr - ۱۲۴ ـ اطاق قرائتی در پاله روبال، سابقاً قصر شاهزادگان اورلئان در پاریس.

۱۲۵- احتمالاً تلمیحی است به ساز ماندهندگان نخین احزاب سیاسی کارگران و افراز مندان آمریکائی که در اواخر سالهای ۱۸۲۰ تأسیس شد - انجمن سیاسی جمهور یخواهان کارگران شهر فیلادلفیا، حزب کارگران نیر بورک (رهبران آنان فرانسیس رایت، رابرت دیل آثر ثن، تامس سکیدمور بردند) و انجمن های کار دیگری در شهرهای مختلف آمریکا. این انجمن ها دارای برنامهٔ دموکراتیکی بودند که اصلاح ارضی و اقدامات دیگر اجتماعی را تبلیغ میکردند و از تقاضای ده ساعت کار روزانه حمایت می نمودند. اگر چه این انجمن ها زندگی کو تاهی داشتند (آنها فقط تا سال ۱۸۲۴ دوام آوردند) و دارای خصلتی محلی بودند و از فراکسیون های تشکیل می شدند که بیشتر نظرات نامتجانسی داشتند، تحرکی به جنبش کارگری اولیه در ایالات متحده دادند و کمک کردند تا عقاید سوسیالیتی تخیلی اشاعه یابد، زیرا بسیاری از اعضاء آنها، حمایت کنندگان این جریان بودند.

۱۲۱۔ دولتهای همگانی ۔ ارگان عالی مجربه و مقننهٔ هلند یا جمهوری استان های منحد، آنگونه که کشور از ۱۵۷۹ تا ۱۷۹۵ نامیده میشد. این مجلس از نمایندگان هفت استان تشکیل میشد. بورژوازی تجاری نقش مهمی در آن ایفاه مینمود.

۱۲۷- «نامه های یک شهروند ژنوی به معاصران خود، ترسط سن سیمون در ۱۸۰۲ نگارش یافت و بدون ذکر نام نویسنده در ۱۸۰۳ در پاریس انشار یافت.

۱۲۸ مورای نیوتون ـ نقشه ای که چنین شورائی را بوجود آورد ترسط سن ـ سیمون در کتابش موسوم به ونامه های یک شهروند سولیسی به معاصران خود، پیش کشیده شد. هدف آن ایجاد شرایطی بود که دانشمندان و هنرمندان را قادر می ساخت استعدادهای خود را آزادانه رشد دهند. موجودی توسط اعانهٔ همگانی تهیه میشد. هر اعانه دهنده می بایست سه ریاضیدان، سه فیزیکدان، سه شیمیدان، سه فیزیولوژیست، سه نگارنده، سه نگار گروسه موسیقیدان را نامزدکند. مبلغ جمع آوری شده اعانه می بایست میان سه ریاضی دان، سه فیزیکدان و غیره که بیشرین تعداد رای را آورده بودند و بدینسان باید اعضاء شررای نیوتون می شدند، نقسیم میشد.

۱۲۹\_اشاره است به جملات ذیل:

هدف کلیهٔ نهادهای اجتماعی می بایست اصلاح شرط اخلاقی، فکری و جسمی بیشترین تعداد طبقات بی چیز باشد.

کلیهٔ امنیازات موروئی، بلا استئناء، ملغی میگردد.

واز هر کس باندازه توانش، به هر استعدادی باندازه کارش.

۱۳۰ ـ نخستین انشعاب در مکتب سن ـ سیمونیسم در نوامبر ۱۸۳۱ رویداد، و باعث آن نظرات بیش از پیش تفرقه الکتانهٔ انفانتین و بازارد دربارهٔ مذهب، از دواج و خانواده بود.

اثر انفانتین واقتصاد سیاسی و سیاسته، بشکل کتاب در ۱۸۳۱ در پاریس بعد از اینکه قبلاً بصورت بک سری مقاله در روزنامهٔ Globe مرا (فلک) انتشار یافته بود، بطبع رسید.

Le Livre nouveau بعدید، Le Livre nouveau - دستنویسی حاوی شرحی از آموزش سن - سیمون. این کتاب توسط رهبران مکتب سن - سیمون و تحت رهبری انفانتین، در طی یک سلسله میتینگ هایی که در ژوئیه ۱۸۳۲ برگذار شد، برشتهٔ تحریر در آمد. در میان رهبران، بارو، فورنل، شوالیه، دوریه و لامبار حضور داشتند. مصنفان قصد داشتند کتاب جدید به وانجیل، آموزش سن - سیمون تبدیل شود. مستخرجاتی از این کتاب و اطلاعات دیگر دربارهٔ آن را میتوان در کتاب ریبو موسوم به ومطالعاتی پیرامون اصلاحگران یا سوسیالیست های امروزین، یافت.

۱۳۳- سریهای قوریه - روش طبقه بندی که فوریه برای تحلیل پدیده های گونا گون طبیعی و اجتماعی مورد استفاده قرار داد و با کمک این روش بویژه کوشید علم الاجتماع جدید را بر اساس آموزش ربایش و رانش سودا، که آن را بمثابهٔ عامل اصلی تکامل اجتماعی تلقی میکرد بسط دهد (سوداها بنوبهٔ خرد نوسط فوریه به گروهها یا سری ها طبقه بندی می شد). فوریه در این روش عناصر غیر علمی و خیالی را با مشاهدات معقولانه ترکیب میکند.

۱۳۴- نگاه کنید به توضیح ۱۰۷.

۱۳۵- فلسفة بالريستى - تعاليم آباى كليسا (قرون سوم تا بنجم).

۱۳۹- همانا خرابی محصول و قحطی بود که باعث قیامهای خودبخودی مردمی که در بسیاری از نقاط قرانسه و ایضاً در پاریس رخ داد، شد. اشرافیت فئردال که مخالف اصلاحات تورگو بود از این قیامها استفاده کرد تا او را از مقام ناظر کل مالی عزل کند. در بهار ۱۷۷۹، تورگو از کار برکنار شد و اصلاحاتی که آغاز کرده بود (آزادی تجارت غله، الناء برخی امتیازات فنودالی و زمر،ای) ملغی گشت.

۱۳۷- برخلاف قصل های دیگر موجود مجلد دوم که به خط انگلس است، دستنوشتهٔ قصل پنجم به دست یوزف وایده مهیر و م. هس در پایان برشتهٔ تحریر در آمده است. در دسامبر ۱۸۴۵، نشریهٔ آینهٔ اجتماع، شمارهٔ ۱ شامل مقالهای از هس تحت عنوان وتحریکات علیه و خشوران کمونیستی، بود که همان مطلب را به طرز مشابه این قصل مورد بحث قرار میداد. احتمال دارد که قصل پنجم توسط هس نگارش یافته باشد که توسط وایده مهیر پاکتویس شده و از طرف مارکس و انگلس بطیع رسیده.

جهان نوین یا حکومت روح بر زمین، کتابی که در این فصل مورد بررسی قرار می گیرد، بدون ذکر نام نویسنده در ۱۸۴۵ منتشر شد، و شامل سخنرانیهای گلورگ کوهلمان بود که در مجامع سرئیسی اتحادیهٔ هدالت ایراد کرده بود. این مجامع توسط وبلهلم وایت لینگ تأسیس شد. اتحادیهٔ عدالت سازمان سری کارگران و پیشه وران آلمانی بود که دارای شعبه هائی در آلمان، فرانسه، سوئیس و انگلستان بود. عقاید وسوسیالیم حقیقی، در آن زمان در میان اعضاء اتحادیه، که بسیاری از آنان پیشه وران مقیم خارج بودند رواج داشت. در مقالهٔ انگلس ودربارهٔ ناریخ مسیحیت عهد نخست، که در ۱۸۹۴ برشتهٔ تحربر در آمده، انتقادی از فعالیت کوهلمان و کتاب او را میتوان یافت.

۱۳۸- الر انگلس وسوسیالیستهای حقیقی، Die wahren Sozialisten، ادامه مستقیم درمین مجلد. **ایدلولوژی آلمانی** است.

با آغاز ۱۸۴۷ تکامل وسوسیالیستهای حقیقی، به تشکیل گروههای گوناگون (برای مثال گروههای وستفالی، ساکسوئی و برلنی) در چارچوب این جریان منجر شد. از اینرو انگلس نصب کرفت بررسی نقادانهای از گروههای مختلف وسوسیالیست حقیقی، را به مجلد دوم وایدلولوژی آلمانی، بیافزاید، (نگاه کتید به نامهٔ ۱۵ ژانویهٔ ۱۸۴۷ او به مارکس). حاصل، دستنویسی بود که در اینجا وسوسیالیستهای حقیقی، نامیده شده است. انگلس به کار بر آن دستکم تا نیمهٔ آوریل ادامه داد، زیرا در متن به شمارهای از نشر باقی ماند. اجتماع متشره در دهم آوریل ۱۸۴۷ اشاره میشود. دستنویس هیچگونه عنوانی ندارد و اثر نانمام باقی مانده.

۱۳۹- در ایسنجا و ذیسلاً نسامهای صور قلکی بطور استهزاء آمیزی برای نشاندادن برخی از وسوسیالیستهای حقیقی، بکار برده میشود که برای مجلات مختلف آلمانی از قبیل این کتاب متعلق به خلق است، کشتی بخار وستفالی، و آیند اجتماع مقاله مینوشنند. واسده نشانگر هرمان کریگه؛ وسرطان، نشانگر یولیوس هلمیش؛ رودلف رمهل، احتمالاً یکی از وتوأمان، است، دیگری یولیوس مهیر است؛ وتوجه نشانگر یوزف وایده مهیر است؛ و هگاوه برای اوتولونیگ.

ملاحظهٔ انگلس مبنی بر اینکه داسد، به نمایندهٔ منتخب مردم (ترببون) تبدیل شده، تلمیحی است به این والمیت که هرمان کریگه که به آمریکا مهاجرت کرده بود، سر دبیر هفته نامهٔ تویبون خلق نیوبورک شد. ، ۱۴- این مجامع در برخی از شهرهای پروس در ۱۸۴۴-۴۵ به ابتکار بورژوآزی لیبرآل آلمان، که از قیام بافندگان سیلیسزی در تابستان ۱۸۴۴ هراسناک شده بود بوجود آمد. هدف از تشکیل این مجامع آن بود تاکارگران آلمانی را از مبارزه برای مناقع طبقاتی آنان منحرف سازد.

Ericlanus \_ ۱۴۱ - صورت فلکی در نیمکر ، جنوبی که بسان نهری نشانداده شده است.

Das Westphälische با ندام ۱۸۴۵ توقیف شد، از ژانویهٔ ۱۸۴۵ با ندام Weser - Damptboot Weser - Damptboot (کشتی بخار وستغالی) انتشار یافت؛ ایس مجله توسط او تولونیگ که سردبیر - Weser Dampfboot برد، بچاپ میرسید.

۱۴۲-اثر مارکس و انگلس وبخشنامه علیه کویکه، که در روزنامهٔ تویبون خلق ـ Der Volks - Tribun در ژوئن ۱۸۴۱ انتشار یالت، ایضاً در شمارهٔ ژوئیهٔ نشریهٔ کشتی بخار وستفالی بطیع رسید. اما اولولولیک سردبیر این یک با گنجاندن اضافات خود که با روح «سوسیالیسم حقیقی» نگارش یالانه بود، متن را خود سرانه تغییر داد.

۱۴۳ نمسیس، الههٔ انتقام که بر سر صفحهٔ نشریهٔ آینهٔ اجتماع به تصویر کشیده شده است.

۱۴۴ ـ انگلس به قطمهای در رسالهاش <mark>وسوسیالیسم آلمانی بشکل نظم و نثر، منشر،</mark> در روزنام**ا آلمان ـ** بروکسل Deutsche - Brüsseler Zeitung اشار، دارد. این رساله از نزدیک با ۲ مین مجلد.

ایدلولوژی آلمانی ار نباط می یابد و می تواند در اصل قسمتی از متن مفقود شدهٔ این مجلد را تشکیل داده باشد (نگاه کنید به توضیح ۱).

۱۴۵- این می تراند اشار ای باشد به روزنامهٔ روستا Dorfzeitung متشر و از ۱۸۳۸ تا ۱۸۴۷ در ابر قلت.

۱۴۱-کتبی که از بیست ورق چاپی متجاوز میشد بموجب قوانین مطبوعات که در آنزمان در برخی دولتهای آلسان وجود داشت، از سانسور مقدماتی معان میگردید. سالنامههای رایـن Rheinische Jahrbücher که توسط هرمان پوتمن انتشار میبافت از بیست ورق متجاوز میشد.

۱۴۷ ـ In partibus infidclium ـ تحت اللفظی، جزئاً توسط بی ایمانان مسکون شده. این کلمات به لقب اسقفان کاتولیک رمی اضافه میشد که صرفاً به اسقفیهای در کشورهای غیر مسیحی منصوب می شدند. بمفهوم مجازی، بممنی «واقعاً غیر موجود».

انگلس بطور استهزاء آمیزی به اشماری اشاره دارد که نیروی دریائی بعد از ایس آلمانی را مورد ثناخوانی قرار میدهد، بعنی «ناوکان آلمانی، اثر گئورگ هروگ (۱۸۴۱) و «رویای بحریه» (۱۸۴۳) و «دو

درفش، (۱۸۴۴) اثر فردیناند فرای لی گرات.

۱۴۸ ـ نگاه کنید به توضیح ۱۲.

۱۴۹- پوپتمن در آلبوم خود، هفت چامه از هاینریش هانیه منتشر ساخت منجمله وپوماره»، ودر باب آلین، و وبافندهٔ سیلیزی»، هم چنین چندین چکامه از گئورگ ورت، از آن جمله وسرود کارگر مزد بگیر»، وریخته گر توپ، و ونیایش بک ایرلندی.

۱۵۰- اشار ای است به این واقعیت که در ۱۲ اوت ۱۸۴۵ سربازان سا کسونی بروی نظاهرات تو ده ای در لایب سیگ آنش گشودند. رژ مای نظامی که به افتخار ورود یو هان ولیعهد سا کسون برگزار شده بود، به دستآویزی برای نظاهرات اعتراض آمیز علیه حکومت سا کسون تبدیل شد که جنبش و کانولیک های . آلمانی و یکی از رهبران آن، ررحانی یو هانس رونگه را مورد پیگرد قرار داده بود. جنبش که در سال المانی و یکی از روبران آن، ررحانی یو هانس رونگه را مورد پیگرد قرار داده بود. جنبش که در سال خرده بورژو آزی و بورژو آزی متوسط حمایت میشد. و کانولیک های آلمانی و نفوق پاپ را بر سیت نمی شناختند و بسیاری از شرایع و شعائر کلیای کانولیک رم را رد می نمودند و بدنبال انطباق کانولیسیم با نباز های بورژو آزی با خاستهٔ آلمان بودند.

وقابع ۱۲ اوت ۱۸۴۵ توسط انگلس در گزارش او دقصابی اخیر در لایب سیگ - جنبش کمارگران آلمانی، منشر، در روزنامهٔ چارتیستی ستارهٔ شمال توصیف شده است (به مجموعهٔ کامل آثار ممارکس -انگلس -ج ۴ مراجعه شود.)

۱۵۱- «تزهانی دربارهٔ فویرباخ، توسط مارکس احتمالاً در آوریل ۱۸۴۵ در بروکسل برشتهٔ تحریر در آمده است. این تزها در دفاتر ۱۸۴۴-۱۸۴ مارکس تحت عنوان

۱) دربارهٔ فویرباغ» یافت میشود و توسّط انگلی در ضمیمهٔ طبع ۱۸۸۸ اثر او ولودویگ فویرباغ و پایان فلسفهٔ کلاسیک آلمانی» بطبع رسید. انگلی در پیشگفتار بر این طبع آن را سند تئوریک مهم «نزهانی دربارهٔ فویرباغ» نامید، و این عنوان از اینجا ناشی میشود. انگلس برای اینکه یادداشتهای کوتاهی که مارکس قصد چاپ آنها را نداشت، بطور جامع تر به خواننده ارائه دهد، هنگامیکه نزها را برای طبع آماده میساخت، برخی تغییرات ویرایشی در آنها وارد ساخت. در نرجمهٔ حاضر فارسی فقط متن اصلی هاوکس با مختصر تدقیق ترجمه برگردان قبلی آن ـ مسکو ۱۹۵۷ بدست داده میشود.

۱۵۲ - مارکس به فصل های ذیل وماهیت سیحیت، فویرباخ اشاره دارد. واهمیت خلقت در دین یهوده و ودیدگاه اساسی دین، نگاه کنید به ترجمهٔ فارسی وماهیت سیحیت، قصل ۱۱ - ص۲۰۷ و قصل ۱۹ - ص ۳۲۵. ۱۵۳- این یادداشت. ها از قرار معلوم توسط انگلس برای قصل ا مجلد اول اید تونوژی آلمانی در نظر گرفته شده بود و برای تخستین بار بزبان اصلی در ۱۹۳۲ بطبع رسید.

۱۵۴- طبق آموزش سن ـ سیمونیستها، هر فردی منصف به عشق، هوش و فعالیت جسمانی است، از اینرو می تواند آموزش اخلاقی، ذهنی و جسمانی دریافت نماید (به آموزش سن ـ سیمون. تموضیح. سنهٔ نخست، ۹ مین درسگفتار مراجعه شود.)

۱۵۵-این مقاله که بدون ذکر نام نویسنده انتشار یافت، جوابیهٔ مصنفان خانوادهٔ مقدس به ضد -انقادیه ای است که در مقالهٔ برونو بالوثر ولودویگ فویرباخ خصلت نداء منتشره در فصلنامهٔ ویگاند، ۱۸۴۵، مجله ۳ مندرج شده بود. این قطعه با قطعه ای در فصل ۱۱، مجلد اول ایدلولوژی آلمانی تقریباً همانند است.

۱۵٦ این تقریظ بدون ذکر نام نویسنده تحت عنوان وخانوادهٔ مقدس یا نقدی بر نقد نقادانه، علیه برونو پالولر و اصحابش، اثر: ف. انگلس وک، مارکس ـ فرانگفورت کنار ماین ۱۸۴۵، انتشار یافت.

## نامنامه

1\_1

آگوست، کامنیوس یولیوس سزار او کتاویانوس (از ۱۴ ق.م. تا ۱۴ ب.م.) ـ نخستین امپراطور رم (از ۲۷ ق.م. تا ۱۴ ب.م.)

آلکسیس، ویلیبالد. (تخلص گئررگ ویلهلم هساینریش هسرینگ ـ ۱۸۷۱-۱۷۹۷) نسریسندهٔ آلمانی، مؤلف چندین رمان تاریخی.

آراکو، دومینیک فرآنسوا (۱۸۵۳-۱۷۸۱) -مسنجم، فسیزیکدان، ریاضی دان، سیاستمدار و جمهوریخواه متعدل فرانسوی.

آرمینیوس، هرمان، کروسکانی (۱۷ ق.م. تا ۲۱ ب.م.)، رهبر مقاومت قبایل ژرمن علیه سلطهٔ رم. در قسرن نسهم میلادی آرتشی رمی را در جنگلهای تویتن بورگ نابود ساخت. نگاه کنید به کریگه، هرمان.

آرفت، ارفست مــوریتس (۱۸۹۰-۱۷۱۹) ـ نویسنده، تاریخ نگار و لغت شـناس آلمـانی، در جنگ آزادیبخش آلمـان عـلِه نـاپلئون شـرکت جـُـت.

آرلیم، بتینا (الیزابت) قون (۱۸۵۹-۱۷۸۵) ۔ نویسندۂ آلمائی مکتب رمانتیک.

**آســــتون، لولـيز (۱**۸۷۱-۱۸۱۴) ـ نـريسندهٔ آلمانی.

آلکسه، فريدريش (۱۸۷۲-۱۸۱۸) - انسسر نوپخانهٔ پروسی، بخاطر نظرات سیاسی خـود از آرتش اخراج شدا به جنبش دموكراتيك و جنبش طبقهٔ کارگر بیوست، در اواسط سال های جهل به وسوسياليست حقيقي، تبديل شد. أنسلم كانتربرى (١٠٩٩-١٠٢٣) - الهيات دان و قبلسوف قرون وسطى، مدرس قديمي. آرژانسون، مارک رنبه دوویتر، مارکیزدو (۱۸۴۲\_۱۷۷۱) ـ میامشدار فرانسوی، در انقلاب فرانسه شرکت جست، پیروبابوف. آیکین، جان (۱۸۲۲-۱۷۴۷) طـب، تاریخ نگار و نویسندهٔ رادیکال آثار سیاسی و اجتماعی. اک Bck کساول کو تلیب، (تولد ۱۸۲۳) ۔ الزارمند آلماني، شاعر، وسوسبالبت حقيقيه. ایسدین، سبر فریدریک (۱۸۰۹-۱۷۱۱) -انتصاددان و تاریخ نگار انگلیسی، شاگرد آدم اسىبت. ادمولدز، تامس (۱۸۸۹\_۱۸،۳) - التصاددان بسریتانبائی، سوسیالیست تخیلی که از تشوری ربکارد و به نتایج سوسیالیستی رسبد. ادوارد ب\_\_\_\_نجم (١٥٥٢-١٥٢٧) - ب\_ادشاه

انگلستان.

ایشهورن، یوهان (۱۸۵٦-۱۷۷۹) ـ دولتسرد پروسی، وزیر امور دیانت، تعلیم و تربیت و ارسطو (ق.م. ۳۲۲-۳۸۴) - فیلوف یونانی، در میان ماتریالیسم و ایدئالیسم در نوسان بود. اسکندر مقدونی (ق.م. ۳۲۳-۳۵۱) سردار نظامی و دولتمرد دنیای باستان، شاه مقدونیه (ق.م. اوکانل، دانیل (۱۸۴۱-۱۷۷۵) حقوقدان و سیاستمدار ایرلندی، لیدر جناح لیبرال جنبش آزاديبخش ملى ابرلند. اسپارتاکوس (فوت ۷۱ ق.م.) رهبر بزرگترین قیام بردگان در عهد باستان. انکه، یوهان اورانتس (۱۸۱۵-۱۷۹۱) - منجم انـــفانتين، بـارتلمي، (١٨٦٤-١٧٩٦) -

سوسیالیست تخیلی فرانسوی، شاگرد سن ۔ سیمونا همراه با بازارد مکتب سن - سیمونی را رهبری ئىرد.

ابسبكور (مقارن ۲۷۰-۲۴۱ ق.م.) لبلسوف ماتر بالبست يوناني، آتئبست.

اوالد، يـــوهان، لودويك (١٨٢٢-١٧٤٧) -الهبات دان و اخلاق دان آلماني.

اوربک، آلوکوست هرمان (۱۸۱۰-۱۸۱۱) -بزشک و نویسندهٔ آلمانی، لیدر مجامع باریس اتحادية عدالت.

اسمیت، آدم (۱۷۹۰-۱۷۲۳) - اقتصاددان اسکاتلندی. بابه گذار تشوری ارزش کار. وی نخستین کسی است که رشید اقتصادی را بستابهٔ حبطة اصلى تحليل بررسى نمرد. الكبرس، هبرمان تبئودور (۱۸۱۹-۱۸۱۱) -

نويسنده دموكرانيك آلماني. اوہــــتبس، تــنودور ــ نــربــندا آلمــانی، هگلبانيت جوان. او توی اول (او نړی کو دک - ۱۸۱۷-۱۸۱۵) -شاهزادهٔ باواریامی و از ۱۲ تا ۱۸۳۲ شاه یونان. آنون، رابرت (۱۸۵۸-۱۷۷۱) - سوسیالیست تخبل انگليس. اللاطون (مقارن ق.م. ٣٤٧-٣٤٧) ليلسوف ايدناليست يوناني. ابوعلى سينا (مقارن م. ١٠٣٧- ٩٨٠) فيلسوف، پزشک و شاعر ایرانی. اسپينوزا، باروخ (يا بنديكت) (١٦٣٢-١٦٣٢) ليلسوف مانرياليست هلندى اسینس Spence تامن (۱۸۱۴-۱۷۵۰) -سوسبالبست نخبلي انگلیسی، مدافع الغاء مالکیت خصوصی بر زمین و استغرار نوعی سوسیالیسم ارضى. اسد (شیر) ـ نگاه کنید به کریگه، هرمان.

يابوف، فسرانسوآ نسوئل (كراكيوس) (۱۷۹۷-۱۷٦۰) انقلابی قرانسوی، مداقع کمونیسم مساوات طلبانه تخبلي، سازماندهندة وتوطئه برابران.

ييكن، قىرانسىس، (١٦٢٦-١٥٦١) ليلسوف مانریالیست انگلیسی، طبیعت پژوه و تاریخ نگار. بیلی، ژان، سیلون (۱۷۹۳\_۱۷۶۳)، منجم قرانسوی، شخصیت برجته در انقلاب قرانسه، مدانع سلطنت مشروطه. بارر، دو ونراک، برتران (۱۸۴۱\_۱۷۵۵) حقوقدان فرانسوی، شخصیت اصلی در انقلاب بهداري.

آلماني.

فرانسه، عضو کنوانسیون ملی، ژاکیوین؛ بعداً در کودتای ترمیدوری شرکت جست. برینگ، آلکساندر (۱۸۲۸-۱۷۷۲) مدیر مؤسسه بانكداري لندن. ہارمی، جان کودوین (۱۸۸۱\_۰ ۱۸۲۱) ر وحانی انگلیسی، مدافع سوسیالیسم مسیحی. بارو Barreaux (اک واله (۱۱۷۳\_۱۵۹۹) شاعر فرانسوي. بيارو Barrot كميامي، هميياسينت (۱۷۹۱-۱۸۱۳)، سیاستمدار قبرانسوی، رهبر ايوزيسيون ليبرآل ديناستيك طي سلطنت ژوئيه. بالولر، برونو (۱۸۸۲-۱۸۰۹) فیلبرف آلماني، هگلي جوان. بالولر، ادكسار (۱۸۸۲-۱۸۲۰) فسيلسوف و نگارندهٔ آلمانی، هگلی جوان، برادر برونو بانوئر. بل، یی یو (۱۲۰۱-۱۲۴۷) فیلسوف شکاک فرانسوى، منتقد جمود انديشة مذهبي. باير هوفر، كارل تىئودور (١٨٨٨-١٨١٢) فيلموف هكلي آلماني. بازارد، سن آماند (۱۸۳۲-۱۷۹۱) موسیالیست نخیلی فرانسوی، همراه با آنفانتین، مکتب سن \_ سیمونی را رهبری مینمود. بوليو، كلود فرآنسوآ (١٨٢٢-١٧٥٢) تاريخ نگار فرانسوی، سلطنت طلب. بك، كارل ايزيدور (١٨٢٩-١٨١٧) شاعر انسریشی، مسلغ وسوسیالیسم حقیقی، در نیمهٔ سال هاى چهل قرن نوزدهم ميلادى. بكر، آلوكوست (۱۸۷۱-۱۸۱۲) - نویسندهٔ

آلمانی، سوسیالیست تسخیلی در سالهای چسهل، یکی از رهبران سوئیسی پیرو وایت لینگ در سوئیس.

بكر، نيكولالوس (١٨٢٥-١٨٠٩)، شاعر

یـــــلاتکی، ژروم، آدواف (۱۸۵۴-۱۷۹۷)، اقتصاددان فرانسوی.

بیلونچی، یوهان کاسپار (۱۸۸۱-۱۸۰۸)، حقوقدان و سیاستمدار محافظه کار سوئیسی، دربارهٔ پیروان وایت لینگ گزارشی پلیسی جسم آوری نمود.

بودین (بودینوس ـ ۱۵۹۱-۱۵۳۰) ـ جـاممه شناس فرانسوی، اندیشه پرداز حکومت مطلقه.

بو آگیکبرت، پی یر دوپسان (۱۷۱۴-۱۱۴۱)، اقتصاددان فرانسوی، طلیعه آور فیزیوکراتها، بنیادگذار علم اقتصاد کلاسیک بورژو آئی در فرانسه.

بسونال، لولی محابریل (۱۸۴۰-۱۷۴۵) سیاستمدار و نویسندهٔ فرانسوی، یکی از اندیشه پردازان ارتجاع اشرافیت و سلطنت در دوران احیای سلطنت.

بونیفاس، ویس فسیرید (مقارن ۷۵۵-۱۸۰)، کشیش قرون وسطای آغازین، میسیونر مسیحی. بسوتس Boöics ـ نگاه کسنید به زمیگ، فریدریش، هرمان.

بسونه، ژاک (۱۹۲۴-۱۹۲۷) کلیش و روحانی فرانسوی، ددر فلسفه تا آنجا که عقیدهٔ دینی او مقتضی بوده پیروی از دکارت میکرده است.» (به نقل از سیر حکمت در اروپا).

بونیه، فرآنسواکلود، (۱۸۰۰-۱۷۳۹) - ژنرال فرانسوی علیه انگلیسیها در جزابر آنتیل جنگید؛ در تـوطئه سـلطنت طـلبی در فـرانسـه در ۱۷۹۱ شرکت جست؛ مهاجر ضد انقلابی.

برسیو، دو وارویل (۱۷۹۳-۱۷۴۵) ـ روزنامه نگار قرانسوی، نقش فعالی در انقلاب فرانسه ایفاء نمودا عنضو کنوانسیون ملی، یکی از رهبران ژیروندیستها.

برولی، ویکتور قرآنسوا (۱۸۰۲-۱۷۱۸) مارشال فرانسه، در جنگهای هفت ساله شرکت جست، در ۱۷۸۹ قرائی کیه عبلیه انسقلاب می جنگیدند را رهبری نمود؛ مهاجر ضد انقلابی. برالونینگ، ج \_ آماردان انگلیسی. برونوی، قدیس \_ نگاه کنید به بائرئر، برونر. برونوی، قدیس \_ نگاه کنید به بائرئر، برونر. برونوی، قدیس \_ نگاه کنید به بائرئر، مرونر. برونوی، قدیس \_ نگاه کنید به بائرئر، ارونر. میری. میرون، فراریخ نگار فرانسوی، سومیال -میحی. میرون، لودویک هاینریش (۱۸۸۰-۱۸۱۴) -بروار، لودویک هاینریش (۱۸۸۰-۱۸۱۴) -برواروتی، فیلیپومیشل (۱۸۲۰-۱۷۱۱) -انقلابی ایتالیائی، کمونیست تخیلی، نقش عمدهای در جنبش انقلابی در فرانسه در پایان قرن نوزدهم

ایفاء نمود؛ هم رزم بابرف. بورکر، کوتفرید آلوکوست (۱۷۹۴-۱۷۴۷) شاعر آلمانی. بطلمیوس - نام سلسلهای از شاهان مصری (ق.م. ۳۰۰-۲۰۵)

بسارنی، او آریست دزیـره، (۱۸۱۴-۱۷۵۳) شاعر فرانسری، پل تسی یـه، ژان مـابویل، (۱۸۲۵-۱۷۱۵) نویسندهٔ سلطنت طلب فرانسوی. پریدوه Pereire استحاق (۱۸۸۰-۱۸۰۱) -کارگزار جزه فرانسوی، بعدها بانکدار، پیرو سن میمون، بناپارئیست؛ مؤلف آثاری دربارهٔ اعتبار. پریکلس (مقارن ۲۲۹-۲۹۰ ق.م.) دولتـمرد آتنی، رهبر حزب دموکرات. پروسه، نگاه کنید به شناکه، فریدریش. پرزیانی، فانی (۱۸۱۲-۱۸۱۲) - آوازه خوان ایتالیائی.

پتی، سر ویلیام (۱۱۸۲-۱۱۲۳) اقتصاددان ر آماردان انگلیسی، بینیاد گذار مکتب کیلاسیک اقتصاد سیاسی بورژوآئی.

فض، **توتلیب ک**نراد (۱۸۰۹\_۱۷۳۱) نگارندهٔ آلمانی، نویسندهٔ حکابات، شاعر و آموزگار امور تربیتی.

فسیستر، یسوهان کسریستیان (۱۸۳۵-۱۷۷۲) روحانی و تاریخ نگار آلمانی.

فیلیپسون، لودویک (۱۸۸۹–۱۸۱۱) خــاخام ماگده بورگ، برای تأمین برابری بهودیان مبارزه نمود.

بونيتوس بيلات (مرك مقارن ٢٧ م.) والى

سردار آتنی در زمان جنگهای ایران. يهوديه (٢٦-٢٦ م.) بموجب احاديث مسحيي، تي ير، لولي آدولف (١٨٧٧-١٧٩٧) - تاريخ نگار و دولشرد فرانسوی (۱۸۴۰-۱۸۳۱) بعد از ۱۸۴۸ رهبر اورلنانیستها، سازماندهندهٔ سرکوب كبون باريس، رئيس جنهور جمهوريت .(1441-1442)

تسرازان، مساركوس (مسقارن ۱۷۷-۵۳ م.) امپراطور رم (۱۱۷\_۹۸ م.).

تـــاممون، بـنجامين، كـنت رامـغورد (۱۷۵۳-۱۸۱۴) - افسر انگلیس آسریکائی تبار مدت زمانی در خدمت حکرمت باواریا برد، برای گدایان خانههای کاررا سازمان داد و دستورالعمل طبخ آشی برای بی نوایان که از مواد غذائی ارزان تهیه میشد را تهیه دید.

تامسون، ويليام (١٨٣٢-١٧٨٥) - اقتصاددان ابرلندی، بر پایهٔ تشوری ریکارد و به نتایج موسیالیستی رسید، پیرو آلوٹن. تيمون فليوسى (مقارن ٢٣٠-٣٢٠ ق.م.) فيلسرف شكاك يوناني. لى ليان (١٥٧٦-١٤٧٧) - بيكرنگار ايتاليائى مكتب ونيز. توركو، آن، روبر ژاك، بارون (۱۷۸۱-۱۷۲۷) اقتصاددان و دولتمرد فرانسوی، فیزیوکرات، ناظر كل امور مالي (٧٦ تا ١٧٧۴).

توأمان \_نگاه کنید به ر. میل، رودولف و مدير، يوليوس. تايلو، وات (وقات ١٣٨٠) رهبر شورش دمقانی انگلیسی، ۱۳۸۱. لير تائوس Tyrtaeus (قرن هفتم ق.م.) شاعر يرنائي.

حکم مصلوب کردن سیح را صادر نمود. يينتو، اسحاق (۱۷۸۷-۱۷۱۵) اقتصاددان و کارگزار بورس. پلوتارک (مقارن ۳۴۷\_۳۴۷ م.) تاریخ نگار اخلاقي يوناني و فيلسوف ايدئاليست. یسرودون، یسی سر ژوزف (۱۸۱۵-۱۸۰۹) نگارندهٔ فرانسوی، اقتصاددان و جامعه شناس، یکی از بنیادگذاران آنارشیسم. یـــــروتس Prutz، روبــــرت ادو آرد،

(۱۸۱۱-۱۸۷۲)، شاعر آلمانی و تاریخ نگار ادبيات.

پوفن دورف، ساموتل (۱۲۹۴-۱۲۳۲) دانشرر آلمانی، حقوقدان و تماریخ نگار، نظریهٔ قمانون طبيعي را ايضاح نمود.

یسوتمن، هسرمان (۱۸۹۴-۱۸۱۱)، شاعر و روزنامه نگار رادیکال آلمانی، «سوسیالیست حقيقى، در نيمة سالهاى جهل.

تالیران، بریگور، شارل مورس دو (۱۷۵۴-۱۸۳۸) \_ دیپلمات و دولتمرد فرانسوی، اسقف او تون (۹۱\_۱۷۸۸)؛ وزیر امور خارجه (از ۱۷۹۷ تـ ۱۸۰۷)، فسرانسه را در کنگر: وین نمايندگي ميکرد. ترتوليان (مقارن ٢٢٢-١٥٠ م.) - الهيات دان و نريسنده مسيحي. **لست، شارل (فرت ۱۸۴۸) -کمرنیست تخیلی** فرانسوی، پیرو بابوف، در جنبش جمهور بخواهانه طي سلطنت ژوئيه شرکت جست. تميستوكل (مقارن ۴٦٠-٥٢٥ ق.م) - دولتمرد

آلمانی، در ابتدا، وسوسیالیست حقیقی، بعدها پیرو مارکس و انگلس. دوشاتل، شارل ماری کنت (۱۸۱۷–۱۸۰۳) -دولتمرد فرانسوی، وزیر تجارت (۳۱–۱۸۳۴) و وزیر کشرر، مالتوسی. دوما، آلکساندر (دومای پدر) ( ۱۸۷۰–۱۸۰۳) میاستده فرانسوی. دونویر، بارتلعی (۱۸۱۲–۱۷۸۱) اقتصاددان و سیاستمدار فرانسوی. دوین، آندره مساری ژاک (۱۸۵۵–۱۷۸۳) -حقوقدان و سیاستمدار فرانسوی، اورلٹانیست. درورژیک (۱۸۹۵–۱۷۹۸) ی

رابله، شرآنسوآ (مقارن ۱۴۹۴-۱۴۹۴) -نويسندة اومانيست فرانسوى. رانکه، لئوپولد، قون (۱۸۸٦\_۱۷۹۵)، تاريخ نگار آلمانی، استاد دانشگاه برلن. رافانل (۱۵۲۰-۱۴۸۳) بیکر نگار ایتالیائی. رنیه، دستوربه، هیپولیت (نام مستعار م.ر.) (۱۸۰۴-۱۸۳۲) ـ نویسنده و تاریخ نگار فرانسوی. رامفورد \_ نگاه کنید به تامیسون، بنجامن. رآیشارت، کارل ارنست، صحاف باشی برلنی، هيرو برونو بالرلر، قـلم زن روزنـامهٔ آلگـمانيه ليترآنور ساينونگ. راینهآرت، ریشارد (۸۹۹-۱۸۲۹) شاعر آلمانی، به پاریس مهاجرت نمود؛ منشی هاینه. رمیل، رودلف (۱۸۱۸-۱۸۱۵) - مقاطعه کار آلمانی، در نیمهٔ سال های چهل «سرسیالیست حقيقي.

ა

دن\_\_\_هارت Dānhardl، م\_\_\_اري وي\_\_\_هلمينه (۱۹۰۲-۱۸۱۸) ـ همسر ماکس اشتیرنر، عنفو وآزادان، محفل هگلیان جوان در برلن. دالتون، جسان (۱۸۴۱-۱۷۷۱) - شمیدان و فيزيكدان انگليمي، نظرية اتمي تركيب شيميائي را يىش كشيد. دالتون، ژر، ژاک (۱۸۹۴-۱۸۴۹) لیدر جناح راست ژاکربن ها هنگام انقلاب فرانسه. دکازه Decazes درک، (۱۸۱۰-۱۷۸۰) -دولتمرد فرانسوى دوران احياء سلطنت، مقاطعه کار و صاحب معدن. دلاویه (ژرمسن) Delavigne (۱۷۹۰-۱۷۹۱) نمایش نویس فرانسوی. دموكريت (مقارن ۳۷۰-۳۹۰ ق.م.) - فيلسوف ماترياليت يوناني، يكي از بايه گذاران تئوري الىي. دمسوان، کسامی (۱۷۹۴-۱۷۱۰) نیریسنده فرانسری، نقش فعالی در انقلاب فرانسه ایفاء نمرد، جناح راست ژاکوبن. دستوت دولراسی، آنتوان، لولی کلود کسنت دو (۱۷۵۴-۱۸۳۱) - اتــتصاددان فسرانسوی، فيلسوف، مدافع سلطنت مشروطه. دو دوست آزادی -نگاه کنید به کلاولن و کرورزو.

دزامسی، تىئودور (۱۸۵۰-۱۸۰۳) ئىريىندۇ فرانىرى، كىرنيىت انقلايى تخيلى.

دیوژن لائرتیوس (قرن سوم میلادی) تاریخ نگار و فیلسوف پیونانی، السر صظیمی را دربارهٔ فیلسوفان باستان گرد آورد. درونکه، ارنست (۱۸۹۱-۱۸۲۲) ـ نیویسندهٔ

ريبو، ماري روش لوليي (۱۹۷۹-۱۷۹۹) -نریسنده و اقتصاددان فرانسوی، لیبرآل. ریکاردو، دیوید (۱۸۲۳-۱۷۷۲) - اقتصاددان انگلیسی. گرایش های نوزیم و نفوذ آنها بر رشد اقتصادی را مورد تحقیق قرار داد. روبسيير، ماكسيميليان (١٧٥٢-١٧٥٨) -شخصيت مبرز انقلاب كبير قرانسه، ليدر ژاكوبن ها، رئيس حكومت انقلابي. روخالو، آلوكوست (۱۸۷۳-۱۸۱۱) (نام مستعار ـکرروآ) ـ نویسندهٔ لیبرآل و تاریخ نگار آلماني. روش\_\_\_وف، ف\_\_ريدريش (١٨٠٥-١٧٣۴) -آموزگار آلمانی، مؤلف کتب اخلاقی برای جوانان. رودریگریز، بسنژامسن (۱۸۵۱-۱۷۹۴) -کارشناس مالی، شاگرد سن - سیمون، یکی از بابه گذاران و رهبران مکتب سن - سیمونی. روهمر، فريدريش (١٨٥٦-١٨١٢) - فيلسرف ايدناليت آلماني. رولاند، ژان ماری (۱۸۹۳-۱۷۵۴) - نریسندهٔ فرانسوی، نقش فعالی در انقلاب فرانسه ایفاء نمود.

> زیروندیست. روزنکسرانستس، یسوهان (۱۸۷۹-۱۸۰۵) -فیلسوف و تاریخ نگار آلمانی ادبیات، پیرو هگل. روتشیلد (روتچایلد) جیمز، (۱۸۲۸-۱۷۹۲) -مدیر خانهٔ بانک روتچایلد در پاریس. روتک، کاول (۱۸۴۰-۱۷۷۵) - تاریخ نگار و سیاستمدار لیبرال آلمانی. سیاستمدار لیبرال آلمانی. نویسندهٔ مقالات سیاسی و اجتماعی؟ هگلی جوان. روسسو، ژان ژاک (۱۷۷۸-۱۷۱۲) فیلسوف و نویسندهٔ فرانسوی دوران روشن اندیشی.

روتن بوک، آدولف ـ (۱۸۱۹ ـ ۱۸۱۸) نویسندهٔ آلمانی ـ هگلی جوان. زاس، فسریدریش (۱۸۵۱ ـ ۱۸۱۹) نسویسندهٔ آلمانی، «سوسیالیت حقیقی». آلمانی، «سوسیالیت حقیقی». زنون (مقارن ۲۹۱ ـ ۴۲۰ م.) زیسسنون روتن (مقارن ۲۹۱ ـ ۴۹۰ م.) زیسسنون مکتب روانی. مکتب روانی. مکتب روانی، فسرانستس زوخلین قسون مکتب روانی. مینوشت. مینوشت. نسریسندهٔ آلمسانی در نسبمه مسال های چسهل «سوسیالیت حقیقی».

ز زی، آنیستوان (۱۸۵۴-۱۷۷۰) نسریسندهٔ فرانسوی. ژان، پول (اسم مستعار یوهان پاتول فریدریش ریشتر (۱۸۲۵-۱۷۹۲) نویسندهٔ آلمانی. ژرژ قدیس ـ نگاه کنید به کوهلمان، گئورگ ژرژ قدیس ـ نگاه کنید به کوهلمان، گئورگ ژونوف دوم (۱۷۹۰-۱۷۴۱) امسیراط ور رم مقدس (۱۷۹۰-۱۷۹۵) امسیراط ور رم فرانسری. فرانسری. ۱۰٫ میلادی؛ وفات بعد از ۱۲۷ م.) شاعر هجو نویس رمی.

س سن ـ ژوست، نولی آنتوآن (۱۷۹۴-۱۷۷۷) یکی از رهبران ژاکربن ها در انقلاب فرانسه. سن ـ سیمون، کلود هـانری (۱۸۲۵\_۱۷۲۰). موسياليست تخيلي لرانسوي. سن \_ سانچو، سانچوی قدیس، نگاه کنید به ماکس استیرنر. **ساند، ژرژ** (۱۸۷۲-۱۸۰۴) نویسندهٔ فرانسوی. ساران، ژان رمسون (۱۸۴۴\_۱۷۸۰) نریسند: سلطنت طلب فرانسوي. سکریپ، اوژن (۱۸٦۱-۱۷۹۱) نمایش نریس فرانسوي. سينيور، ناسا (١٨٦۴ - ١٧٩) التصاددان انگلیمی، مبتذل کنند، تئوری ریکاردر. سیس Sicycs امانونل ژوزف (۱۸۳۱\_۱۷۴۸) \_ رئیس دیر. نقش قمالی در انقلاب فرانسه ایـفاء نمود. سیکیسموند اول (مقارن ۱۴۳۷-۱۳۱۱) امپراطور رم مقدس. سیسموندی، ژان شارل (۱۸۴۲\_۱۷۷۳) اقتصددان سوئيسى، نمايندة رمانتيسم انقلابي. مسقراط (مسقارن ۴۱۹٬۳۹۹ ق.م.) فيلبرف ايدناليت يرناني. سوفکل (مقارن \_ ۴۰۱-۴۹۷ ق.م.) درام نویس يونانى. سلیکا ۔ نگاه کنید به زرخیلینسکی، فرانیس ز رځلين. سائول، چارنز (۱۸۱۰-۱۸۱۴) سوسیالیت تخیلی انگلیسی، پیرو آلولن. سيو، اوژن (۱۸۵۷-۱۸۰۴) - نيسويسنده فرانسوی، مؤلف رمانهای احساساتی دربارهٔ

موضوعات اجتماعي.

٤

عبد القادر (۱۸۰۳-۱۸۰۸) امیر الجزایر، یکی از رهبران مبارزهٔ جنبش آزادیبخش در مراکش و الجزایر (۱۸۴۷-۱۸۳۲) علیه اشغالگران فرانسوی.

ف

فاتولى Fatouille نرلان (فرت ۱۷۱۵) نمايش ئريس فرانسري. فالوخر، يوليوس (ژول) (۱۸۷۸-۱۸۲۰) نريسنده آلماني، هكملي جران. فوشه، كلود (۱۷۹۳-۱۷۴۴) اسقف فرانسرى، نقش فعالى در انقلاب فرانسه ايفاء تمود. در جانب ژیروندیست ها قرار گرفت. فويرباخ، لودوبك آندرناس (۱۸۷۲-۱۸۰۴) فسيلسوف بسرجستة ماترباليست آلمانى دوران ماركسيستى. فسيخته، يسوهان كسوتليب (١٨١٤-١٧٦٢) فيلسوف آلماني، ايدناليست ذهني. فيوه Fievce ژوزف، (١٧٦٧-١٨٣٩) نوبسنده ر خبرنگار محافظه کار فرانسری. فوریه، فرآنسوآ، ماری شارل (۱۸۳۷-۱۷۷۲) مومياليت تخيلي فرانسري. فرانسیس اول (۱۵۴۷-۱۴۹۱) شاه فرانسه. فرانکه، آلوکوست، هرمان (۱۸۲۷-۱۱۱۳)، مؤس مدارس، پرورشگاه و غیره در هال. فريدريش ويلهلم جهارم (١٨٦١-١٧٩٥) شاه يروس. فیرای لی کرات، فیردیناند (۱۸۷۱-۱۸۱۰) شاعر آلمانی، بعنوان شاعری رمانتیک بکار آغاز

نمود، بعداً به سرودن اشعار انقلابی پرداخت. فـــــوشیرون Fulchiron ژان کــــلود (۱۷۷۴-۱۸۵۹) سرمایه دار و سیاستمدار محافظه کار قرانسوی. فندی، نگاه کنید به وندی. فینکه، نگاه کنید به وینکه.

ک

کانت، ایسمانونل (۱۸۰۴-۱۷۲۴) پایه گذار فلسفهٔ کلامیک آلمان، ایدنالیست.

کانس، ژاکوب (۱۸۸۱-۱۸۰۴)کارگر بلژیکی، نویسنده، نقش فعالی در جنبش طبقهٔ کارگر ایـفاء نمود، تحت تأثیر سوسیالیسم تخیلی قرار گرفت.

**کالولباخ، ویلهلم فون (۱۸۷۴-۱۸۰۵) پ**یکر نگار آلمانی.

کرورزو، ماری ـ تاریخ نگار فرانسوی، همراه با کلولن تاریخ انقلاب ۱۷۸۹ و استقرار مشروطیت در فرانسه به رشتهٔ تحریر در آوردکه با تخلص دو دوست آزادی انتشار یافت.

کت، رابرت (در ۱۵۴۹ اعدام شد) رهبر قیام دهقانی در انگلستان.

کمیند، قمریدریش (۱۸۴۳-۱۷۱۸) شاعر و نمایش نریس آلمانی.

كــــلوپشتوك، فــــريدريش كـــوتليب (١٧٢۴-١٨٠٣) شاعر آلماني.

کسوهلر، لودویک (۱۸۱۲-۱۸۱۹) نیویسندهٔ فرانسری؛ در نیمهٔ سال هال چنهل «سوسیالیت حقیقی».

کورنر، کارل تئودور (۱۸۱۳-۱۷۹۱) شاعر و درام نــــریس رمـــانتیک آلمــانی؛ در جــنگ آزادیخش علیه ناپلئون کشته شد.

کنواد، فون ور تسبورک (فرت ۱۲۸۷ ـ شاعر آلمانی. ۲ ـ و تسه بوله، آلو کوست (۱۸۱۹ ـ ۱۷۹۱) نویسنده و گزار شگر آلمانی، سلطنت طلب افراظی. ۲ ـ ریکه، هرمان (۱۸۵۰ ـ ۱۸۲۰) گزار شگر آلمانی و سر میالیست حقیقی، مؤسس و سر دبیر روز نامهٔ و تریبون خلق Der Volks - Tribun نیویورک.

آلمانی، کالونیست، رهبر زهد فروشان و پر تال. کوهلمان، کنورک (تسولد ۱۸۱۲) خبرچین حکسومت اتسریش؛ در سالهای چهل، عقاید وسوسیالیسم حقیقی، را در میان پیشه وران آلمانی پیرو وایت لینگ در سوئیس موعظه مینمود؛ جمله پردازی مذهبی را بکار میبرد و خود را پیغمبر اعلام نمود. کوتوله \_نگاه کنید به امنرابون چارلز شرودد.

ګ

محلوت، کریستیان، فورشته گوت (۲۸۱۹–۱۷۱۵) اهسانه پرداز آلمانی. محرهارد، ویلهلم (۱۸۵۸–۱۷۸۹) شاعر و مترجم آلمانی. محسنو، سانومون (۱۸۸۸–۱۷۳۰) شاعر و پیکر نگار سوئیسی. محادوین، ویسلیام (۱۸۳۱–۱۷۱۵) نویسنده و فیلسوف انگلیسی، یکی از پایه گذاران آنارشیسم. کوته، یوهان ولفکانک (۱۸۳۲–۱۷۴۹) شاعر آلمانی. معارف پروان ولفکانک (۱۸۳۲–۱۷۴۹) شاعر بریتانیائی، طرح مائی برای تشکیلات کار کارگران

کشاورزی تهیه دید.

کسریگوری هفتم (هیلده براند) (مقارن ۱۰۸۵-۱۰۲۰) پاب.

**کراس و**نر، ریسچارد (۱۸۱۹-۱۷۹۵) ملاک بزرگ انگلیسی.

**کروسیوس، هـوکو (۱**۹۴۵-۱۵۸۳) دانشـــــند هلندی، حــقوقدان، یکـی از پـایه گــذاران نــظریهٔ قانونی طبیعی.

محسرون، کسارل (۱۸۸۷-۱۸۱۷) ـ نویسندهٔ آلمانی، در نیمهٔ سالهای چهل ـ وسوسیالیت حقیقیو.

محیزو، فرآنسوآ پی پر (۱۸۷۴-۱۷۸۷) مورخ و رجل دولتی فرانسوی، سیاست داخلی و خارجی فرانسه را از ۱۸۴۰ تا انقلاب فوریهٔ ۱۸۴۸ رهبری نمود.

کوتسه کوف، کارل فردیناند (۱۸۷۸-۱۸۱۱) نویسندهٔ آلمانی متعلق به گروه ادبی آلمان جوان.

J

لافیایت، هاری ژوزف (۱۸۳۴-۱۷۵۳) شخصیت مبرز انقلاب فرانسه، یکی از رهبران مشروطه خواهان متعدل، در سال ۱۷۹۳ به هلند گریخت، بعداً در انقلاب ژوئیهٔ ۱۸۳۰ شسرکت جست. لافونتن، آلوکوست هاینریش (۱۸۳۱-۱۷۵۸) نویسند، آلمانی، مؤلف تعدادی رمانهای احساساتی. لامارتین، آلفونس (۱۸۹۹-۱۷۹۰) شاعر فرانسوی، مورخ و میاستمدار؛ در سالهای چهل، لیبرآل. یکی از رهبران جمهوریخوا، متعدل.

فرانسوی، نویسنده؛ یکی از اندیشه بردازان سوسياليسم مسيحي. لانسى تسوله، كبارل ويبلهلم (١٨٧١-١٧٩٦) حقوقدان آلماني، تاريخ نگار حقوق. لاتك باين، آلوكوست (١٨٣٥-١٧٥٧) شاعر آلماني.. لاوانگویون، پول فرآنسوآ. (۱۸۲۸-۱۷۴۱) دیپلمات فرانسوی، سفیر فرانسه در هلند و اسپانیا. لايب نيتس، كوتفريد (١٧١٦-١٦٤١) فيلرف ايدئاليت و رياضي دان آلماني. لنوناردو داوينجي (١٥١٩-١٤٥٢) يبكر نگار، مجسمه ساز، دانشستد، معمار، و مهندس ايتالياني. لرمينه، ژان لولى (١٨٥٧-١٨٠٣) حقوقدان و نویسند: فرانسوی. لرو، یی بر (۱۸۷۱-۱۷۹۷) نویسندهٔ فرانسوی، سوسياليت تخبلي، نمايندة سوسياليسم مسيحي. اسینک، کو تهلد، (۱۷۸۱\_۱۷۲۹) درام تریس، منتقد و فيلسوف آلماني. لواسور، رنه (۱۸۳۴-۱۷۴۷) طبیب فرانسری، شخصيت مبرز انقلاب قرانسه، عضر كنوانسبون، ژاكوبن، مؤلف خاطراتي دربار، انقلاب فرانسه. لی سی نیوس، کایوس (قرن جهارم ق.م) رجل دولتي رم. ليستكوه Linguet سيمون (١٧٣٦-١٧٩٢) حقوقدان، نویسنده، مورخ و اقتصاددان فرانسوی، منتقد فيزيوكرات ها. لينه، كارل (فون ليسنه) (١٧٧٨-١٧٠٧) گياه شناس سوئدی، سیستمی برای طبقه بندی گیاهان و

حیرانات طرح ریخت. للوید، سامونل جونز (۱۸۸۳-۱۷۹۱) بانگدار

لاک، جان (۱۷۰۴-۱۹۳۲) نیلسوف انگلیسی. لولی چهاردهم (۱۷۱۵-۱۹۳۸) شاه فرانسه (۱۹۴۵-۱۹۲۵).

لولی شانزدهم (۱۷۹۳-۱۷۵۴) شاه فرانسه (۱۷۷۴-۹۲)؛ طی انقلاب فرانسه به زیر گییوتین فرستاده شد.

لولی هجدهم (۱۸۲۴-۱۷۵۵) - شاه فرانسه (۱۸۱۴-۲۴).

لولی فیلیپ (۱۸۵۰-۱۷۷۳) دوک اورلشان، شاه فرانسه (۴۸-۱۸۳۰).

لوردو Lourdoueix ژاکه اونیسیسیوره (۱۷۸۷-۱۸٦۰) نویسندهٔ فرانسوی، سلطنت طلب، ناشر گازت دو فرانس.

لووه، دو Louvet (۱۷۹۰-۱۷۹۰) نسویسندهٔ فرانسوی، شخصیت برجستهٔ انقلاب فرانسه. لوسیان، (مقارن ۱۸۰-۱۲۰ م) نویسندهٔ هجو نویس یونانی.

لوکرسیوس، تسیتیوس (مقارن ۹۹-۹۹ ق.م.) فیلسوف و شاعر رمی.

لودویک اول (۱۸٦۸-۱۷۸٦) شاه باواریا، (۱۸۲۵-۴۸) قالیه پرداز اشمار متظاهرانه و پر طمطراقانه.

لونیک، او تو (۱۸۱۸-۱۸۱۸) طبیب و نویسندهٔ آلمسانی، در نیمهٔ سالهای چهل وسوسیالیست حقیقیه ناشر.

لوتر، مارتین (۱۵۴۰-۱۴۸۳) الهیات دان و نویسندهٔ آلمانی، شخصیت برجستهٔ اصلاح دیئی، مؤسس پروتستانیسم (لوتریسم) در آلمان. لیکورک، قسانونگذار افسانه ای اسهارت که تصور میرود در قرن نهم ق.م. میزیسته.

هابلی، کابریل (۱۷۸۵-۱۷۰۹) جامعه شناس فرانسوی، مدافع کمونیسم برابر گرایانهٔ تخیلی. مک کسالاک Mc Culloch جسان رمسزی (۱۸۹۴-۱۸۹۴) اقتصاددان بورژ و آئی انگلیسی که تئوری ریکاردو را به ابتذال کشاند. ماکیاولی، نیکولو (۱۵۲۷-۱۴۱۹) مسررخ، نویسنده و رجل دولتی ابتالیائی. منعصوم سوم (سقارن ۱۱۱۱-۱۱۱۱) پاپ

مستره Maistre ژوزف ماری (۱۸۲۱-۱۷۵۳) نویسندهٔ فرانسوی، سلطنت طلب، انسدیشه پسرداز ارتجاع اشرافی و روحانی. مالتوس، تامس رایرت (۱۸۳۴-۱۷۱۱) کشیش

و اقتصاددان انگلیسی، بانی نظریهٔ جمعیت.

مسارا، ژان پسول (۱۷۹۳-۱۷۴۳) شخصیت برجستهٔ انقلاب فرانسه، یکی از رهبران ژاکوبن.ها. ماتهلی Mattäi رودلف (۱۸۸۳-۱۸۱۸) نسویسندهٔ آلمانی، وسوسیالیست حقیقی».

مامی، فرآنسوآ (۱۸۵۴-۱۷۸۵) حقوقدان و سیاستمدار فرانسوی، یکی از رهبران اپرزیسیرن دیناستیک لیبرآل. (اپرزیسیون طرفدار سلطنت اورلثانها).

ماکس قدیس، نگاه کنید به اشیرنر، ماکس. مسایسنر، آلفسرد (۱۸۸۵-۱۸۲۲) نویسندهٔ دمسوکرات آلمسانی، در نسیمهٔ مسالهای جسهل «سوسیالیست حقیقی» مهس لیبرآل. مسرسیه، لوقسی (۱۸۱۴-۱۷۴۰) نسویسندهٔ انگلیسی، لرد صدر اعظم، نویسندهٔ اومانیست، یکی از اولین کمونیستهای نخیلی مؤلف کتاب هآرمانشهر،. مورلی (قرن هجدهم) مدافع فرانسوی کمونیسم برابر گرایانهٔ تخیلی. هسورگان، جسان (۱۸۵۴–۱۷۸۲) آهسنگساز انگلیسی. موتسارت، ولفگافک (۱۷۹۱–۱۷۵۱) آهنگساز انریشی. مسونت، تشؤدور (۱۸۱۱–۱۸۰۸) نسویسندهٔ آلمانی، متعلق به جنبش ادبی آلمانی جوان؟ استاد تاریخ و ادبیات در دانشگاههای برسلائو و برلن.

ن نیاپلئون اول (بیناپارت) (۱۷۱۹-۱۷۲۱) امپراطور فرانسه از (۱۸/۱۹-۱۹۸۱). نیانوورک، کارل لودویک (۱۸۹۱-۱۸۱۰) نویسندهٔ آلمانی، عضو «آزادان»، محفل هگلیان جوان در برلن. نیویوانوس، کوستاو (۱۸۹۲-۱۸۲۳) شاعر آلمانی، در نیمهٔ سالهای چهل «سوسیالیت حقیقی». نیوتون، سر آیساک (اسحق) (۱۷۲۲-۱۹۲۲) فیزیکدان، منجم و ریاضی دان انگلیسی. نوژاره، پی یر ژان (۱۸۲۳-۱۷۲۴) نویسنده و مورخ قرانسری.

و وندی، یساکسوب (۱۸۷۱-۱۸۰۵) نىرىسندە و سياستىمدار راديكال آلمانی، بعد از انقلاب ۱۸۴۸ بيك ليبرآل تبديل شد.

فرانسوی در دوران روشن اندیشی؛ طی انقلاب فرانسه به ژیروندیست ها پیرست. مترنیخ، کلمانس (۱۸۵۹-۱۷۷۳) رجل دولتی و دیپلمات اتریشی، وزیر امور خارجه، صدر اعظم؛ يكى از سازماندهندگان اتحاد مقدس. مه یر، یولیوس (وفات ۱۸٦۷) تاجر و نوبسندهٔ وستغالى؛ در نيمة سالهاى جهل وسوسياليت حفيقي، مه یر بر، ژیاسومو (۱۸۹۴-۱۷۹۱) بکی از بانیان ایرای بزرگ قرانسه. م پشلت، کسارل لودویک (۱۸۹۳-۱۸۰۱) فيلموف هگلي آلماني، استاد دانشگاه برلن. میل، جیمز (۱۸۳۱-۱۷۷۳) فیلوف و اقتصاددان اسکانلندی (پیرو بنتام)، طرفدار نظریهٔ ريكاردو. مسیرابو، اونوره کابریل (۱۷۹۱-۱۷۴۹) شخصیت مبرز انقلاب فرانسه، طرفدار برقراری سلطنت مشروطه. هسجمد عسلى (١٨٢٩-١٧٦٩)، والى مسصر (۱۸۰۵-۴۹)؛ به یک رشته اصلاحات مترقیانه دست زد. مسوئتل، آمسانس (۱۸۵۰-۱۷۲۹) مسررخ فرانسرى. مسونتسكيو، شسارل لولسي (١٧٥٥-١٦٨٩) فیلسوف و جامعه شناس فرانسوی در دوران روشن انديشي. مونکیآر Montgaillard، کیوم (۱۷۷۲-۱۸۲۵) رئیس دیر، مورخ و سلطنت طلب قرانسوی. مونژولی Montjoie فیلیکس (۱۸۱۱\_۱۷۴۱)

نویسندهٔ مناطئت طلب فرانسری. مور، سرتامس (۱۵۳۵-۱۴۷۸) رجیل دولتی یکی از نخستین اشاعه دهندگان مارکسیم در آمریکا. ویگ اند، اوتسو (۱۸۷۰ ۱۷۹۵) نساشر و کتابفروش آلمانی، صاحب مؤسسهای در لایب سیگ کمه آشار نویسندگان رادیکال را بطبع میرساند. ونیگر، آنوگوست، نویسند، آلمانی.

هالم، فريدريش (تخلص اله گروس) (۱۸۰۱-۱۸۷۱) شاعر و نمایش نویس انریشی. هامیدن، جان (۱۵۹۴-۱۵۹۴) رجیل دولتی انگلیسی، یکی از لیدرهای اپوزیسیون پارلمانی در برابر شاه منگام انقلاب قرن هفدهم انگلستان. AI نیبال (آنیبال) - سردار کارتاژی هارنی، جروج (۱۸۹۷-۱۸۱۷) یکی از ر هبران جناح چپ جنبش جارتيستی. هارلمن مبوریتس (۱۸۷۲-۱۸۲۱) نیریسندهٔ اتريشي، در سالهاي جهل سوسياليست حفيقي. هاتس فلت، سوفي كنتس (۱۸۸۱-۱۸۰۵) آریستوکرات آلمانی که از همسر خود جدا شد، بعداً دوست و حامی لاسال. هكالله كسنورك ويسلهنم فسريدريش (۱۸۳۱\_۱۷۷) ـ نمايند، برجسته فلسفه کلاسيک آلمان؛ ايدئالبست عينى؛ بطور همه جانبهاى دست به تدوین دیالکنیک زد. هاینه، هاینریش (۱۸۵۱-۱۷۹۷) - شاعر انقلابي آلماني. هــــاينريش جــهل و دوم (LXXI (۱۸۵۳-۱۷۹۷) ـ حاکم امیرنشین کوچک آلمانی رویس ـ لوبن شتاین ابرس دورف. (۴۸-۱۸۲۲).

ورنسه Vernet، ژان (۱۷۸۹-۱۹۸۹) ـ نـقاش فرانسوی صحنه های نبرد. ویکستوریا (۱۹۰۱-۱۸۱۹) ملکه انگلستان (۱۹۹۵-۱۹۹۱). ویلکاردل، فرآنسوآ (۱۸۵۱-۱۸۱۰) نویسندهٔ فرانسوی، پیرو فوریه، بعداً کمونیست تخیلی. ونـیکه، لودویک قـریدریش ویسلهم فرانسوی، پیروس. ویزیل (۱۹-۷ ق.م.) شاعر ومی. ولتسو، فسرآ نعسوآ (۱۷۷۸-۱۹۲۴) فیلسوف فرانسوی، شاعر و مورخ عصر روشن اندیشی. وکن، رودر، ویلهلم (۱۷۹۸-۱۷۷۳) نویسندهٔ رمانتیک آلمانی. وید، جان (۱۷۸۵-۱۷۷۸) نویسندهٔ انگلیسی، اقتصاددان و مورخ.

واسُنگتن، جورج (۱۷۹۹-۱۷۲۲) رجل دولتی و ژنرال آمریکائی، فرماند، کل قوای آمریکای شمالی هنگام جنگ استفلال آمریکا (۸۳-۱۷۷۵) و اولین رئیس جمهوری آمریکا.

واتسز، جسان (۱۸۸۷-۱۸۱۸) سوسیالیست تخیلی؛ پیرو آثرثن.

ورت، محنورک (۱۸۵۱-۱۸۲۲) شاعر پرولتری و روزنامه نگار آلمانی؛ دوست مارکس و انگلس. وایت لیسنگ (۱۸۷۱-۱۸۸۸) لیدر جنبش کارگری آلمان در دوران اولیهٔ آن، یکی از نظریه پردازان کمونیسم تخیلی برابر گرایانه؛ شغل خیاط. وست هینستو، نگاه کنید به گراس وینر.

وایده مهیر، یوزف (۱۸۱۸-۱۸۱۸) لیدر جنبش های کارگری آلمان و آمریکا؛ در سالهای ۱۸۴۱-۴۷ تحت تاثیر وسوسیالیست های حقیقی،؛ بعداً هم رزم نزدیک مارکس و انگلس شد؛ سپس

فقر، خود و پنج کردکش را در ژوئن ۱۸۴۵ کشت. هینریخ، هرمان فریدریش (۱۸٦۱-۱۷۹۴) \_ استاد آلمانی فلسفه؛ جناح راست هگلی. هابز، توماس (۱۸۷۹\_۱۵۸۸) - فیلرف ماترياليت انگليسي. هسابس، جساشوآ - گرارشگر انگلیی، چارتىت. هــوقمن فــون فـالرس لبين، آلـوكوست (۱۷۹۷-۱۸۷۴) - شاعر و لغت شناس آلماني. هـولباك، پـول هـانرى، (۱۷۸۹-۱۷۲۳) ـ فیلسوف، ماتریالیست فرانسوی، آتەلیست، روشن اندىش. هوليوآك، جورج جيكاب (١٨١٧-١٩٠٦) نویسندهٔ انگلیسی؛ نقش برجستهای در جنبش تعاونی سال.های سی و چهل ایفاء نمود؛ آلوٹنی و چار نیست. هوراس، کوئینتوس (۸-۸۵ ق.م.) شاعر رمی. هیوم، دیسوید (۱۷۷۱-۱۷۷۱) نیلرف مانرياليست اسكانلندى، مورخ و اقتصاددان.

هلميش، يسوليوس - نساشر وكتابغروش وستفالي، وسوسياليست حقيقي». هلوسيوس، كلود آدريسن (١٧٧١-١٧١٥٤) -فیلسوف فرانسوی؛ آنه نیست؛ روشن اندیش. هارنی، ژوزف (ترلد ۱۷۹۵) ـ تاجر فرانسوی؛ در ۲۹ ژوئیهٔ ۱۸۴٦، علیه حیات لوثی ـ فیلیب به کوشش ناموفقی دست زد و به حبس ابد با اعمال شاقه محکوم گشت. هنری هشتم (۱۵۴۷-۱۴۹۱) شاه انگلستان .(10.9\_FV) هراکلیت (مقارن ۴۸۰-۴۵۰ ق.م.) نیلسوف ماترياليت يوناني. هرشل، سرجان قریدریک (۱۸۷۱-۱۷۹۲) -منجم انگلیسی. هروك، كنورك فريدريش \_ شاعر آلماني. هس، مـــوزس (۱۸۷۵-۱۸۱۲) - نـریسندهٔ رادیک\_\_\_ل آلم\_انی، یک\_\_ی از ره\_بران وسوسیالبست های حقیقی، در اواسط سال های جهل.

هیلو \_ آلمانی که از فرط استیصال ناشی از

- 78+

